# تنالغتفالتف حا

تأليف صدرالدين الشيرازى المجلد السادس آية الله حسن حسن زاده الاملى

فِي الأَشْفَا الْعَقَالِيَّةِ الْأَرْبَةِ الْمُؤْمِنِ الْمُؤْمِنِينَ الْأَرْبَةِ الْأَرْبَةِ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ مِن اللَّهِ مُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ مِنْ اللّمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللَّهُ مِنْ اللّمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّمُ الْمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّمُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّمُ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّمُومِنِينَ اللّمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللّمُومِينَ اللْمُؤْمِنِينَ اللّمُ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَالِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ الْمُؤْمِنِينَ اللْمُؤْمِنِينَ الْمُ









فلسفه بPHILOSOPHY

حسن زاده آملي، حسن، ١٣٠٧ \_

الحكمة المتعالية فيالاسمفار العقلية الاربعة / تأليف صدرالدين شميرازي؛ تصحيح و تعليق عليه حسن حسنزاده الأملي . ـ تهران: وزارت فرهنگ و ارشاد اسلامي؛ سازمان چاپ و انتشارات، ١٣٧٤.

ISBN 964  $-422 - 538 - 4 ( \ \ \ )$ 

(دوره) ISBN 964-422-540-6

Al-Hikmat Al-Mote'āliya

Fi Al-Asfar Al-Agliyah Al-Arba'a

ج. فهرستخویسی بر اساس اطلاعات فیبا.

يشت جلديه انگليسي:

جاب اول: ۱۳۷۲. جاپ دوم: ۱۳۷٤. چاپ سوم: ۱۳۸۳.

١. صدرالدين شميرازي، محمدبن ابراهيم، ٩٧٩؟ - ١٠٥٠ق. استفارالاربعه مانقد و تفسير. ٢. فلسفة اسسلامی دمتون قدیمی تا قرن ۱۶. الف. ایران. وزارت فرهنگ و ارشساد اسسلامی؛ سسازمان چاپ و انتشارات. ب. عنوان. ج. عنوان: اسفارالاربعه.

184/1

ITVE

كتابخانه ملي ايران

# السفر الرابع

# في عــلم الــنغس من مبدإ تكونها \* من المواد الجسمانية الى آخر مقاماتها و

\* قولمه: «في علم النفس من مبدأ تكوّمها...» قد تقدّم في أواخر الفصل السابع من الموقف الناسع من إلهيّات هذا الكتاب في مفتتح عنوان «إشكال فكرى و أنحلال نورى» قوله: «إنّ معرقة النفس منتاب غدال الكري مناله الأن نناس الله أنه مدرة اللّاسم من اللّه الله مدرة اللّه الله الله الله الله الله الله

مفتاح خزائن الملكوت و ذلك لأنى نظرت إلى نفسى فوجدتها إئيَّةٌ صرفةً لايدخل فيها جسد ولا. عضو من الأعضاء...». فراجع.

ولا يخفى على المتدرّب في الحكمة المتعالية حسن صنيعة المصنّف \_ قدّس سرّه \_ حيث جمل سغرانغس الإنسانيّة آخر الأسفار اقتداء بالقرآن الحكيم، حيث ختم السورالقرآنية بسورة الناس، فنديّر جداً. ونعم ما أفاد في ذلك العارف الشبسترى في أوائل «كلشن راز» في ترتيب نظام كتاب العالم بقد له:

به نزد آن که جانش در تجلّی است همه عالم کستاب حیق تعالی است عرض اعراب و جوهر چون حروفست ازو هر عالمی چون سوره ای خاص یکی زان فاتحه و آن دیگر اخلاص خسستین آیستش عقبل کیل آمید میلی است در غایت نور دوم نفیس کسل آمید آیست نیور که چون مصباح شد در غایت نور سیم آیست درو شد عرش رحمان چهارم آییة الکرسسی همی دان پیس از وی جرمهای آسمانیست که در وی سوره سیم المنانیست

نظیر کنن بناز در جنرم عناصیر پسی از عنصر بود جرم بنه مولود به آخیر گشت تازل نیشن انسیان

که هنر ینك آینتی هستند یاهبر که نتوان کنردن این آیات معدود که بنرنباس آمند آخیر ختم قبرآن

ثم إن قولمه: هن مبدإ تكوّنها من المواد الجسمانية...» ناظر إلى أن النفس جسمانية المعدوث و روحانيّة البقاء. وقولمه: «الباب الأول في أحكام عامّة للنفس و فهه فصول» الفصول في المقام جم منطقي لأنّ في هذا الباب فصلين فقط.

و اعلم أن لنا عدّة كتب و رسائل بالعربيّة و الفارسيّة نظماً و نثراً فى معرفة النفس و هى فى الحقيقة شــروح و تفاسير لهذا السفر من كتاب الأسفار. و نهدي إليك أسماء طائفة تما طبع منها كمايلى والله سبحانه فتاح القلوب و متاح الفهوب:

 ١ ـ رسالة «عنيون مسائل النفس» بالعربية، و هي ست و ستون عيناً، كل عين منها في موضوع خاص في معرفة النفس.

٢ ـ كتاب «سرح العيون في شرح العيون» و هذاالكتاب القويم الحكيم هو شرح تلك الرسالة أعنى «عيون مسائل النفس» بالعربية، و قد طبع مراراً مع متنها أعنى تلك الرسالة المذكورة. وقد صار بجمدالله سبحانه من الكتب الدرسية الحوزوية «ذلك فضل لله يؤتيه من يشاه». و في وصف هذاالكتاب ينبغي التمسئك بالمتل المعرف العربي: «كلّ الصيد في جوف المرأ».

 ٣ \_ كـتاب «الحجج البالغة على تجرد النفس الناطقة» بالعربية. وهو يبحث عن أدلّة تجردها في خسبة أبواب. على التفصيل الذي ينطقه ذلك الكتاب الحكيم المطبوع القويم.

4 ـ كـتاب «كنجينة گوهر روان» كتاب مرقوم يشهده المقربون، وقد طبع عدة مرات. ذلك
 الكـتاب الحكـيم مشـتمل على أكثر من سبعين برهاناً و عدة آيات و روايات على تجرد النفس
 الناطقة و مقام فوق تجردها المعلى، وقد حرارناه بالفارسية، ولممرى إلما ينبغى أن يقال في شأنه:
 آن كس كه زكوى آشنائى است

 9 ــ كتاب «دروس معرفت نفس» صنّفته بالفارسية. وهو مشتمل على ثلاَثة و خمسين و مأة درس، وقد طبع مرّات عديدة وصارمن الصّحف الدرسيّة أيضاً.

٧ \_ كتاب «انسان كامل از ديدگاه نهج البلاغة» وقد طبع في عداة مرات.

٨ ـ رسالة «انسان در عرف عرفان» وقد طبعت في مرات عديدة.

٩ \_ كتاب «انسان و قرآن» بالفارسية وقد طبع غير مرة بل مرات عديدة.

١٠ ــ رسالة «صد كلمه در معرفت نفس» بالفارسيّة، وقد طبعت عدّة مرّات.

ثم قد جمعنا فی النکتة ۱۰۰۱ من کتابنا «الف نکتة و نکتة» (هزار و یك نکته) أربعین حدیثاً فی معرفة النفس و نکتفیها هنا بذکر بعضها تبرگاً و ترغیباً و تشویقاً کمایلی، والله سبحانه فتاح القلوب و متاح الفیوب:

 ١ ـ عن كميل بن زياد قال: سألت مولانا أميرالمؤمنين عليه السلام فقلت يا أميرالمؤمنين:
 أريد أن تعرّفني نفسى، فقال: يا كميل و أيّ الأنفس تريد أن أعرّفك؟ قلت: يا مولاى وهل هي إلا نفس واحدة؟

قـال يا كميل إنّما هي أربعة: النامية النيائيّة. والحسيّمة الهيوانيّة. و الناطقة القدسية. والكلّية الإلهّيّة. ولكلّ واحدة من هذه خمس قُوى و خاصيتان:

فالنامية النباتية لها خمس قوى: ماسكة و جاذبة، وهاضمة، و دافعة. و مربّية. و لها خاصيتان: الزيادة و النقصان، و انبعائها من الكبد.

والحسيّة الحيوانيّة لها خمس قوى: سمع و بصر و شمّ و ذوق و لمس. و لها خاصيتان: الرضا و الفضب، و انبعائها من القلب. والناطقة القدسية لها خمس قوى: فكرو ذكر و علم و حلم و نهاهة، وليس لها انبعاث: وهي أشبه الأشياء بالنفوس الملكيّة، ولها خاصيتان: الغزاهة و الحكمة.

والكلّية الإلهيئة لها خس قوى: بقاء في فناه، و نعيم في شقاه، و عزّ في ذلّ، و فقر في غناه، وصبر في بلاء. ولما خاصيتان: الرضا و التسليم. و هذه التي مبدؤها من الله و إليه تعود، قال الله تعالى: «ونفضت فيه من روحى»، و قال الله تعالى: «يا أيتها النفس المطمئلة، ارجمي إلى ربك راضية مرضية»، و العقل وسط الكلّ.

٢ ـ قبال أميرالمؤسنين عبلي ـ عليه السلام ـ لحبر من أحبار اليهود و علمائهم: من اعتدل

## رجوعها الى غايتها القصوى، و فيه أبواب.

طباعه صغى مزاجه، و من صفى مزاجه قوى أثر النفس فيه. و من قوى أثر النفس فيه سمى إلى ما يرتقيه. و من سمى إلى ما يرتقيه فقد تخلّق بالأخلاق النفسائيّة فقد صار موجوداً بما هو إنسان دون أن يكـون موجـوداً بما هو حيوان. و دخل فى الباب الملكى وليس له عن هذه الحالة مفتّر؛ فقال اليهودى: الله اكبر يا ابن أبي طالب، لقد نطقت بالفلسفة جميعها.

۳ ـ عــلم الهــدى ســيد مرتضى در مجلس نوزدهم غررو درر از حضرت رسول الله ـ ص ــ
 روايت كرده است كه: آن جناب فرمود: «اعلمكم بنفسه أعلمكم بريّه.»

 ٩ ـ حضرت وصى امام أميرالمؤمنين على ـ عليه السلام ـ فرمود: «العارف من عرف نفسه فأعتقها و نزهها عن كل ما يبقدها».

 ۵ ــ وكذا قال الوصى الإمام أميرالمؤمنين على عليهالسلام: «إن للجسم ستّة أحوال: الصحة والمرض و الموت والهميوة والنوم واليقظة. و كذلك الروح فعياتها علمها، و موتها جهلها، و مرضها شكّها، و صحّتها يقينها، و نومها غفلتها. و يقطتها حفظها».

فنقول: هذا السفر من الأسفار يجتوى ما هو من أهم المسائل فى الهكمة المتعالية. لأن معرفة السنفس مسرقاة إلى مصرفة كلّ المعارف من الميدأ إلى المعاد، كما قال ولى ذى الجلال الإمام على علسيهالسلام: «من جهل نفسه كان بغيره أجهل». وقال أيضاً: «لاتجهل نفسك فإن الجاهل معرفة نفسسه جاهل بكلّ شىء.» وقال «من عرف نفسه فقد انتهى إلى غاية كلّ معرفة وعلم». و سائر الروايات الّتى نقلناها فى رسالتنا المسمّاة بـ «إنه الحق» و فى غيرها أيضاً.

والبحث عن معرفة النفس ينتهى إلى عدة مباحث أصيلة، و قد ذكرنا أشهاتها فى تلك الرسالة أيضـاً و تنتهى إلى اتنى عشر عنوانا. فراجع. و خلاصة تلك المباحث الشريفة تدور حول أسسر ثلاثة هى مبدأ تكوتها و أطوار مقاماتها و رجوعها إلى هايتها القصوى، أى الأسس التى أفادها صاحب الأسفار فى مطلع هذا السفر القيّم براعةً للإستهلال.

ثمُّ سا جماء فى النسخ المطبوعة من التعبير بفاياتها القصوى على صورة الجمع فكأنّه محرّف. لأن الفاية القصوى ليست إلا واحدة بخلاف المقامات، فالصواب إلى غايتها القصوى كما فى بعض النسخ المصحّحة عندنا. فتدبّر.

# الباب الاول

# في أحكام عامّة للنفس\* وفيه فصول:

فصل «۱»

في تحديد النفس"\*

إعسلم أنْ عناية السارى جلّ اسمه لمّا أفادت جميع ما يمكن إسجادها بالفيض الأقدس \*\*\* على ترتيب الأشرف فالأشرف حتّى بلغ إلى أدنى

طلب مفاتسهم الغيب ــ أي الأسماء الذاتية التي لايعلمها إلا هو ــ ظهورها و كمالها، فإنَّ الغيض

قواله: «الباب الأول في أحكام عامة للنفس» أي أحكام تشمل النفس النباتية و الحيوانية و الإنسانية و الفلكية، فتدير. قوله: «وفيه فصول» الجمم منطقى لأن في هذا الباب فصلين.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «فصل فى تحديد النفس: التحديد بمعنى التعريف، ولنا حول تحديده كلام لعلَّه يجديك فى المقام ذكرناه فى رسالة «إلّه الحق» المطبوعة، اقرأ وارْق: و بالجملة:

دانش نفست نه کار سرسریست کر به حق آگه شوی دانی که چیست

و سيأتى كلام المصنف عن قريب فى ذلك حيث يقول: «فإنّ البسيط و إن لم يكن له حدّ الح». \*\*\* قول.ه: «لمّا أفادت جميع مايكن إيجادها بالفيض الأقدس...» الفيض الإلهى ينقسم بالفيض الأقدس \_ أى الأقدس من السوائية و من كلّ قيد \_ و النجلّى الأول، بواسطة الحمبة الذاتي، و

البسائط و أخسها منزلة. ولم يجز في عنايته وقوف الإفادة على حدّ لايتجاوزه فبقى إمكان وجود أمور غيرمتناهية في حدَّ القوّة إلى الفعل، وكانت الموادّ الجسمانية وإن تناهست في الإظلام والكنافة والبرودة غير ممتنعة عن قبول الاستكمال بتأثير مبدأ فقال كتأثير أشعة الكواكب سيّما الشمس في التلطيف و الستعديل لتصير باكتسابها نضجاً و اعتدالا مادّة للأغذية و الأقوات، وقوّة منفعلة، لتوليد الكائنات، متهيّأة لقبول النشؤ والحياة بصور يترتب عليها آثار الحكمة والعناية، كالحيوان و النبات بعد إيفاء الطبيعة حقوق ما تقدّم عليها من سائر المركبات و قواها، و قدمرً السبب اللّمي في كون الأخس قابلا لما هو أشرف إذا لممكن لم يخلق هباء و عبئاً "بهل لأن يكون عائداً إلى غايته

الإله مى ينقسم بالغيض الأقدس والفيض المقدس، و بالأول تحصل الأعيان النابئة واستعداداتها الأصلية في الصلم، و بالشانى تحصل تلك الأعيان في الحارج مع لوازمها و توابعها. و إن شنت فراجع أول اللصل الثانث من فصول مقدمة شرح القيصرى على فصوص الهكم للشيخ الأكبر (ج ١، ص ٨٢ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

و كذلك قد أفادالعلامة النيصرى في أوائل شرحه على الفصّ الآدمى من فصوص المكم بقولسه: «والقسابل ـ أى القسابل المذى يقسل الروح الإلهي ـ لايكون أى لايحصل إلا من فيضه الأقدس أى الأقدس من شوائب الكثرة الأسمائية و نقائص الحقائق الأمكانية، و قدعلمت في ما مر من المقدّسات أن الأعبيان الحقي هي القوابل للتجلّيات الإلهيّة كلّها فانضة من الله بالفيض الأقدس، و هو عبارة عن التجلّي الحبّي الذاتي الموجب لوجود الأشهاء و استعداداتها في الحضرة العلسيّة ثم العينية، كما قال: كنت كنزاً مخفياً فأحببت أن أعرف الحديث. والنيض المقدس عبارة عن التجلّيات الأسمائية الموجبة لظهور ما تقتضيه استعدادات تلك الأعيان في الحارج، فالفيض عن التجلّي على القيض المقدس. والفيض المقدس، عالمة المقدس عبرة المقدس على المقدس المقدس المقدس المقدس المقدس المقدس على المقدس المقدس المقدس المقدس المقدس على القدام على الفيض المقدس المقدس المقدس على الفيض المقدس المقدس المقدس المقدس المقدس على الفيض الأقدس (الطبع المذكور، ج ١، ص ٢٢٣).

<sup>\*</sup> قولمه: «حتى بلغ إلى أدنى البسائط...» يعنى بأدنى البسائط وأخسَّها منزلةً الهيولى الأولى.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «إذالمكن لم يخلس هباءً و عبداً» كمنا قبال إمامينا الوصى أميرالمؤمنين على بـ

الأصلية، فالعناصر أنّما خلقت لقبول الحياة و الرّوح.

فأوّل ما قبلت من آثار الحياة عياة التغذية و النشؤ والنماء و التوليد، ثمَّ حياة التغذية و النشؤ والنماء و التوليد، ثمَّ حياة الهلم و التمييز، ولكلَّ من هذه الأنواع من الحياة صورة كماليّة يفيض بها على المادّة آثار تلك الحياة بقواها الخادمة إياها، تسمّى تلك الصورة نفساً أدناها النفس النباتيّة، وأوسطها النفس الحيوانيّة، و أسرفها النفس المناطقة، ولهذه الثلاثة معنى مشترك ذاتي وحد جمامع، و نحن نريد أن نذكر في هذا الفصل، البرهان على وجودها مطلقا "والحد لماهيّتها نفساً؛ فإنَّ البسيط و إن لم يكن له حد ""و ولا عليه برهان، من

عليهالسلام ــ في الخطبة ١٩٣ من نهج البلاغة: «واعلموا عبادالله أنه لم يخلقكم عيناً ولم يُرسلكم هـلاً...» (ط تبريز، ص ١٨٠).

<sup>\*</sup> قول...: «فأول ما قبلت من آثارالهماة...» هذا جواب قوله: «لمّا أفادت جميع ما يمكن...». ثم إنّ قول... «فأول ما قبلت من آثارالهماة و التوليد» هوالمشار إليه في قوله الآتى: «أدناها النفس النباتية». و قوله الآتى: «وأوسطها النفس الميوانية». و قوله الآتى: «وأشرفها النفس الميوانية». وقوله: «ثم حمياة العلم و التمييز» هوالمشار إاليه في قوله الآتى: «وأشرفها النفس المناطقة». ثم أعلم أنّ النفس الناطقة شاملة على التقوس الفلكية أيضاً، فالهكم عام للنفس بأنواعها الأربعة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: ونحسن نريد أن نذكر فى هذا الفصل البرهان علمى وجودها مطلقاً...» أى لامن حيث إنهها نفسس ولا من حيثية أخرى، بخلاف الحدّ فإئه يكون لها من حيث إنّها نفس. و قوله: «من جهة هوية ذاته البسيطة» أى من حيث وجوده المطلق مع قطع النظر عن الحدّ و التعيّن.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «فإنّ البسيط و إن لم يكن له حدّ...» هذا بيان لزيادة قوله نفساً. حيث قال: «والحدّ لماهيستها نفساً...» يعنى أن الجوهر البسيط لمّا لم يكن لمه حدّ، ولم يكن لمه إقامة الحمدّ من جهة هوينة ذاته البسيطة، أردنا إقامة الحمد لجوهر النفس من حيث كونه نفساً حتّى يتمثّى الحمدٌ من جهة فعله و انفعاله.

جهـة هويّـة ذاته البسيطة، ولكن من جهة فعله أو انفعاله تمّا يقبل التحديد، و يقام عليه البرهان، فهكذا شأن النفوس و الصور بما هى نفوس و صور.

أمّــا الـبرهان على وجودها\* فنقول: إنا نشاهد أجساماً يصدر عنها الآثار

\* قولسه: «أشّا السبرهان على وجودها...» أى البرهان على وجودها مطلقا كما أشار إليه آنفاً بقولسه: «ونحن نريد أن نذكر فى هذاالفصل البرهان على وجودها مطلقا». أى لا من حيث إنّها نفس، ولا من حيثيّة أخرى، بخلاف الحدّ فإنه يكون لها من حيث كونها نفساً.

ففى المقام أمران. أحدهما البرهان على وجودها مطلقاً. والثانى الحدّ لما هيتها نفساً؛ وشرع لإقامة بيان البرهان على وجودها مطلقاً. فقال: «أمّا البرهان على وجودها فنقول: إنا نشاهد أجساماً». ثم أخذلاقامة بيان الحمدُ، فقال: «و أما الحمدُ فنقول آخذاً الح».

ثم اعلم أن قولسه: «أما البرهان على وجودها فنقول: إنا نشاهد أجساماً...» ناظر إلى كلام السيخ في أول الفصل الأول من المقالة الأولى من نفس الشفاء (ص ١٣ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقات عليه) حيث قال: «إن أول ما يجب أن تنكلم فيه إثبات وجودالشيء الذي يسمّى نفساً، ثم نستكلم في ما يتبع ذلك فنقول: إنا قد نشاهد أجساماً تحسل و تتحرّك بالإرادة الجه. والمصتف أعنى به صاحب الأسفار قد تصرّف في كلام الشيخ، والنظر الأصيل في هذا الأمر إثبات مبدأ هذه الآثار المشاهدة في بعض الأجسام دون بعضها، لأن الطبيعي الدّمرى الذي ينكر ماوراء الطبيعة يتحسّى مع الحكيم الإلمي إلى هذه العقبة وفي صعودها يخالفه و يتركه ويقول الإنسان بنية جسمانية فقط و الحياة منشأها من ايتلاف الأجزاء الأثية لاغير على ما يذكره كتبهم الماديّة. خسمانية فقط و الحياة منشأها من ايتلاف الأجزاء الأثية لاغير على ما يذكره كتبهم الماديّة. على إثبات وجود هذا الجوهر مطلقاً لايقدر على إثبات سائر الأصول الاعتقادية من المبدأ إلى المعاد، لأن إنزال الكتب و إرسال الرسل و على المنات والتواب والمقاب و طرق المعارف الربوبيّة كلها مبتنية على معرفة هذا الجوهر، واكتبا السل و التواب والمقاب و طرق المعارف الربوبيّة كلها مبتنية على معرفة هذا الجوهر، وإنسا سلكوا في إثباته مسيرالبرهان النجري والاستقرائي، ولا يخفر عليك أن الدليل التحرية، والإسلام النجري والاسات النجري والاستقرائي، ولا يخفر عليك أن الدليل التحرية،

الكلام في الأصل الأول من الأصول حول معرفة النفس

أوقع فيالنفوس الماديّة، فنعم المسير سلكوا.

واعلم أن البحث عن معرفة النفس مبتن على أمّهات وأصول: أحدها إثبات مبدأ تلك الآثار

لاعملى و تيرة واحدة من غير إرادة، مثل الحسّ والحركة و التغذية و النمو و توليد الممثل، وليس مبدء هذه الآثار المادة الأولى، لكونها قابلة محضة ليست فيها جهة الفعل و التأثير. و لاالصورة الجسمية المشتركة بين جميع الأجسام، إذ قد توجد أجسام تخالف تلك الأجسام فى تلك الآثار، وهى أيضاً قدلاتكون موصوفة بمصدرية هذه الأفعال، فإذن فى تلك الأجسام مباد غيرجسميتها، وليست هى بأجسام فيها و إلا فيعود المحذور فإذن هى قوة متعلقة بتلك الأجسام، وقد عرفت فى مباحث القوة و الفعل أثاً نسمى كل قوة فاعلية

الحاصة في بعض الأجسام دون بعض و تلك الأجسام هي آلية، و سيأتي التحقيق عن معني كونها آلية. والمياتي عن المنيخ الله المنيخ المية والبرهان على وجودها هوما تصدّى لهما الشيخ في أول الفصل الأول من المقالة الأولى من نفس الشفاء حيث قال: «إنا قد نشاهد أجساماً تحسن و تتحرك بإرادة، بل نشاهد أجساماً تفتذي و تتحر و تولّد المثل و ليس ذلك لها لجسميّتها، فبقى أن تكون في ذواتها مبادئ لجسميّتها والى قوله: والنا نسميّه نفساً.

واعلم أن البحث على إثبات ذلك المبدأ في هذا لأصل الأول يكون على سبيل الاطلاق كما قال صاحب الأسفارها هنا: «و نحن تريد أن نذكر في هذا الفصل البرهان على وجودها مطلقاً» أى لا من حيث إنها نفس؛ ممن حيث إنها نفس؛ ولم المن حيث إنها نفس؛ والمباحث في هذا الأصل التحديد، فإنه يكون لها من حيث إنها نفس؛ والمباحث في هذا الأصل التعليم الطبيعي كالمسائل الهندسيّة المتربّبة على نظمها و أسلوبها، فالمبرهن في هذا الأصل لا ينظر إلى أن هذا المبدأ هل هو جسم أو غيرجسم، بل نظره أنما في إثبات وجوده مطلقاً، فيستنتج من برهانه التجربي أن بعض الأجسام له مبدأ خاص ليس لبعض الآخر، و إنها يهدينا إلى إثبات وجوده الفحص التجربي، الاحترائي في خواص الأجسام و آثارها الوجودية.

الكلام في الأصل الثاني من الأصول حول معرفة النفس:

وأمــا الاصــل البـثانى: من الأصول حول معرفة النفس فهو ما يأتى عن المصنّف بعد أسطر حيث يقول: «أمّا الحدّ فنقول آخذاً فى بيانه...» فارتقب.

<sup>\*</sup> قولهه: «وقد عرفت في مباحث القواة والفعل...» قال في الأمور العامّة: «هو مبدأ التغيّر من

يصـدر عـنها الآثــار لاعــلى و تيرة واحدة نفساً وهذه اللفظة إسم لهذه القوّة لابحسب ذاتها البسيطة بل من حيث كونها مبدءاً لمثل هذه الأفاعيل المذكورة و لذلك صار البحث عن النفس من جملة العلم الطبيعى.

وأما الحدّ فنقول آخذاً في بيانه \* على طبق ما قالته الحكماء: إنّ النفس لها

شىء فى شىء آخر من حيث هو آخر»، ولفظ المبدأ مشترك بين مبدأ إمكان الشيء و مبدأ فعائية الشيء. وقال الشيخ فى أول الفصل الأول من المقالة الأولى من نفس الشفاء (ص ١٣ بتصحيحنا و تحقيقـنا و تعليقاتنا عليه): «والشيء الذي تصدر عنه هذه الأفعال. و بالجملة كل ما يكون مبدأ لصدور أفاعيل ليست على و تيرة واحدة عادمة للإرادة فإنًا نسميَّه نفساً.

و هـذه اللفظـة [أى النفس] اسم لهذا النبي، لامن حيث هو جوهره ولكن من جهة إضافة مّاله. أى مـن جهـة مـا هــو مبدأ لهذه الأفاعيل، و نحن نطلب جوهره و المقولة التي يقع فيها من بعد، ولكــنّا الآن إثما أتبتنا وجود شيء هو مهدأ لما ذكرنا و أثبتنا وجود شيء من جهة مّاله عرض مًا. ونحتاج أن نتوصّل من هذاالعارض الذي له إلى أن نحقّق ذاته لنعرف ما هيّته. كأثا قد عرفنا أنّ لنس، يتحرّك محركاً مًا، ولسنا نعلم من ذلك أن ذات هذا الهرّك ما هو؟ المر».

الاصل الثاني من الأصول حول معرقة النفس

\* قولسه: «أما الحسد فنقول آخذاً في بيانه...» هذا هو الأصل الثانى الموعود بيانه من الأصول المبتنية عليها معرفة النفس، فقال: أما الحد فنقول آخذاً في بيانه على طبق ما قالته الحكماء المج. و إنحا قسال عملى طبق مما قالته الحكماء لاكهم ذهبوا إلى أنّ النفس تنفعل من صورالحسوسات والمعقولات، و أما هو فغير قائل بإدراك النفس على الانفعال بل على النحو الذي قرر في محله و معلوم لأهل، و سيأتي تحريرالتحقيق في ذلك.

تمُ كلامــه هذا ناظر إلى ما قاله الشبخ الرئيس ــ قدّس سرّه ــ فى الفصل الأول من المقالة الأولى من نفس الشفاء (ص ١٥ يتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه):

«إنَّ النفس يصحَّ أن يقال لها بالقياس إلى ما يصدر عنها من الأفعال قوَّة.

و كذلـك يجــوز أن يقال لها بالقياس إلى ما تقبله من الصور الهمسوسة و المعقولة على معنى آخر قدًا: حيثيّات متعدّدة فتسمّى بحسبها بأسام مختلفة و هى القوّة و الكمال والصورة "، فهـى لكونهــا تقــوى على الفعل الذى هو التحريك، وعلى الإنفعال من صور المحسوســات و المفقـولات الذى هوالإدراك، تسمّى قوّة؛ و بالقياس إلى المادّة الّتى تحلّها ليجتمع منها جوهر نباتى أو حيوانى صورة؛ و بالقياس إلى أنّ طبيعة الجــنس كانت ناقصة قبل اقتران الفصل بها "" فإذا انضاف إليها كمل بها النوع

ويصّح أن يقـال أيضـاً لهـا بالقياس إلى المادّة التي تحلّها فيجتمع منهما جوهر نباتي أو حيواني صورة.

ويصّح أن يقـال لهـا أيضـاً بالقياس إلى استكمال الجنس بها نوحاً محصّلاً فى الأنواع العالية أو الـــافلة كمال، لأنّ طبيعة الجنس تكون ناقصة غير محدودة مالم تحصّلها طبيعة الفصل البسيط أو غير البسيط منضافاً إليها. فإذا انضاف كمل النوع فالفصل كمال النوع الم».

واعلم أن القوّة في كلام الشيخ بمعناها الأول أعنى بالقياس إلى ما يصدر عنها من الأفعال يقال لها مسبداً التغيّر في الفير، و بمعناها التاني أي بالقياس إلى قبولها الصور المحسوسة و المعقولة يقال لها قـوّه بممـنى الانفعـال، والمصنّف أعنى به صاحبالأسفار غيرقائل بالقبول ولذا قال على طبق ما قالته الحكماء، فافهم.

وقــول الــُـــيخ تكــون ناقصــة غــير محدودة. أى غير معيّنة؛ ولهذا الكلام شأن في المقام. وسيأتي توضيحه منّا إن شاءالّه تعالى شأنه.

وقوله: «مالم تحصلها طبيعة الفصل البسيط» الفصل البسيط كالناطق بالنسبة إلى الحيوان، وقوله: «أو غيرالبسيط» غيرالبسيط كالحبسّاس المتحرّك بالإرادة بالنسبة إلى الحيوان، فافهم.

\* قوله: «وهمى القوة والكمال والصورة...» قال شارح المقاصد في بيان كون تحديد النفس بالكمال أولى من تمديدها بالصورة ما هذالفظه: «الصورة يقاس إلى المادة والكمال إلى النوع ففي المعنى المذى بمه يتحصل الجسم فيصير أحدالأنواع، و مصدر الأفعال يكون المقيس إلى أمر هو نفس ذلك المتحصل أولى من المقيس إلى أمر بعيد لايكون موقعه إلا بالقوة ولا ينسب إليه شيء من الأفاعيل»، فراجع.

\*\* قول.»: «قبل اقتران الفصل بها...» أى قبل اقتران الفصل بطبيعة الجنس. فإذا انضاف الفصل

كمالا؛ فقالوا: تحديدالنفس بالكمال أولى من تحديدها بالصورة لوجوه:

أمًا أوّلا فلأله أعمّ من حيث إنّ الصورة عندالجمهور هى المنطبعة فى المادّة. ومن النفس ما هى غير منطبعة فهى إذن ليست صورة للبدن و لكنها كمال له. كما أنّ الملك كمال للمدينة والرّبان كمال للسفينة. \*

وأمّا ثانياً فلأنّ الكمال قياس إلى المعنى الّذى هو أقرب من طبيعة الجنس وهـ و المادة وهـ و المادة وهـ و المادة المنوع، والصورة قياس إلى الشيء الذي "\* هوأبعد من ذلك و هو المادة فالصـورة تقتضى نسبة إلى شيء بعيد من ذات الجوهر الحاصل منها، و إلى

إلى طبيعة الجنس كمل بذلك الانضياف النوع كمالاً. وقوله: «من حيث إن الصورة عند الجمهور هي المنطبعة في المادة...» وأمّا عنده فالصورة هويّة وجوديّة.

\* قوله: «والرُبَّان كمال للسَّغينة» رُبُّان كرُمَّان: مهتر كشتى بانان كه كشتى راند (منتهى الأرب). \*\* قولسه: «والعسورة قياس إلى التمىء الذى...» قال الشيخ في الفصل الأول من المقالة الأولى من نفس الشفاء (ص ١٤ يتصحيحنا و تعليقاتنا عليه):

«و إذا كان الأمر كذلك فالصورة تقتضى نسبة إلى شىء بعيد من ذات الجوهر الهماصل منها، وإلى شىء يكون الجوهر الهماصل هو ما هو به بالقوة، وإلى شىء لاتنسب الأهاعيل إليه. و ذلك الشىء هـ و المادّة لأنها صورة باعتبار وجودها للمادّة. والكمال تقتضى نسبة إلى المشىء التامّ الذي عنه تصدر الأفاعيل لأنه كمال بحسب اعتباره للمرع. فبيّن من هذا أثا إذا قلنا فى تعريف النفس إنها كسال كسان أدلً على معناها. وكان أيضاً يتضمّن جميع أنواع النفس من جميع وجوهها، ولا تشدّ النفس المفارقة للمادّة عنه».

بيان: قولمه هوأمًا ثانياً» فلأنّ الكمال قياس إلى المعنى الذى هو أى ذلك المعنى أقرب من طبيعة الجسنس، وهمو أى ذلك المصنى الجسنس، وهمو أى ذلك المصنى الجسنس، وهمو أى ذلك الشيء هوالمادة على الشيء الذي هو أى ذلك الشيء هوالمادة على المنافقة ال

شىء يكون الجوهر الحاصل بحسبه هو ما هو بالقوّة إلى شىء لاينسب الأفاعيل اليه أمر محصّل بالفعل ينسب إلى أمر محصّل بالفعل ينسب إلى الأفاعيل بالحقيقة أعنى النوع.

وأما ثالثاً فللنَّ الدلالة على المادّة مقترنة في الدلالة على النوع من غير عكس. قتبين من هذا أنّا إذا قلنا في تعريف النفس إنّها كمال كان أدلَّ على مصناها و كمان متضمناً لجمميع أنواعها من جميع وجوهها، ولاتخرج النفس المفارقة عنه.

وهو أيضاً أولى من القوّة "" لوجوه:

أما أولا فـلأنَّ للـنفس قـوَ الادراك وهى إنفعالية و قوَ التحريك و هى فعلية، وليس إعتبار أحد المعنيين أولى من الآخر. فإن قيل لفظ القوّة و اقتصر على أحد وجهين عرض ما قلناه. و شيء آخر و هو أن لا يتضمن "" الدلالة على ذات النفس من حيث هى نفس بل من جهة دون جهة، وقد بيّن في علم الميزان: أنَّ ذلك ليس بجيّد ولاصواب، فيجب اعتبار هما في حدّها، و اسم القوّة

<sup>\*</sup> قوليه: «إذا قلينا في تصريف النفس إنها كمال كان أدل على معناها» أقول: هذه هي العبارة الصحيحة التي نقلناها من عدّة نسخ مصحّحة وقد حرّقت في الطبع الرحلي بهذه الصورة المشوّهة: «إذا قلينا في تعريف النفس إنه كمال أوّل كان علي معناها». و قوله: «ولا تخرج النفس المفارقة عينه» أي عين التعريف، وفي الطبع المذكور قد حرّقت العبارة بهذه الصورة المسوّهة: «ولا يخرج النفس المفارقة عنها».

<sup>\*\*</sup> قولسه: «وهمو أيضاً أولى من القود...» قال شارح المقاصد: إنّ القواد لفظ مشترك بين مبدأ الفعل كالتحريك، و مبدأ القبول و الإنفعال كالإحساس و كلاهما معتبران في النفس و في الاقتصار على أحدها مع أنه إخلال بما هو مدلول النفس استعمال للمشترك في التعريف.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «وهو أن لايتضمّن...» أي لايتضمّن التعريفُ الدلالة على ذات النفس من حيث هي نفس بل من جهة دون جهة.

يتمنا ولهمما بالإشتراك لأنَّ أحدهما داخل تحت مقولة أن يفعل والآخر تحت مقولة أن ينفعل، فالأجناس العالية قد علمت أنها متبائنة بتمام ماهيّاتها، و اطلاق اللفظ المشترك بما يحتنب عنه في الحدود بخلاف لفظ الكمال فان قدله علميهما " ليس بالإشتراك فإنَّ النفس من جهة القوَّة الَّتي يستكمل بها إدراك الحيوان كمال، و من جهة القوّة الّتي تصدر عنها أفاعيل الحيوان أيضاً كمال. وأمــا ثانياً فلأنَّ القوة إسم لها من حيث إنها مبدء للأفعال، والكمال إسم لها من هذه الجهة ومن حيث أنها تكمّل النوع. وما يعرّفالشيء من جميع جهاته أولى مما يعرّفه من بعض جهاته، فظهر أنَّ الكمال هوالَّذي يجب أن يوضع في حدَّ النفس مكان الجنس. قبالوا: إنها إذا عرَّفنا أنَّ النفس كمال\*\*\* لكذا بأيَّ تفصيل يبيِّن تحصيله لم نكـن بعـد عرَّفنا حقيقة النفس و ذاتها، بل عرُّفناها من حيث هي نفس، وقد عرفست في بساب المضاف أنَّ وجود المضاف بما هو مضاف وجود غير مستقل. ولانعرف من وجود النفس إلا ما تقتضيه تلك الإضافة المحدودة عا هي إضافة محسدودة لاتمسام وجودهما لكمون اسم النفس غير موضوع إلا لذلك الوجود الإضافي، ولم يوضع هــذا الإســم، لكنّه حقيقة الجوهر النفساني بحسب معناه المشترك أو المختص، بل من حيث إضافة التدبير و التصرّف للأبدان، و وجود المضاف بما هو مضاف وجود تعلُّقيُّ مقيس إلى شيء آخر، فالإضافة النفسيَّة مقيسة إلى البدن فلذلك يؤخذ البدن في حدّ النفس لكونه داخلا في تقوّم وجه دهما المتعلَّقي الإضافي كما يدخل وجود البنَّاء في قوام البناء. و يؤخذ في حدَّه ولا يؤخذ في حدَّ الإنسان؛ فإنَّ الحدود بإزاء الوجودات. فللإنسان بما هو

<sup>\*</sup> قوله: «واسم القوة يتنأ ولهما بالاشتراك...» أى بالاشتراك اللفظي.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فإنّ قوله عليهما...» أي فإنّ جمله عليهما.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «قىالوا إنا إذا عرَّفنا أن النفس كمال...» المقصود من نفل هذا القول ردّ، و تحقيق الحق فيه. كما أشار إليه بقوله الآتي: «حكمة مشرقيّة».

إنسان وجود، وله حد بإزائد يعرَّف به، كالحيوان الناطق، و للبناء بما هو بناء وجود وله حد آخر بإزائه ولا يدخل في حده الإنسان ولا شيء من الجوهر و جنسه، لأله من مقولة المضاف، والإنسان من مقولة الجوهر، والمقولات متبائنة بتمامها، فشيء منها لايدخل في حد شيء من الأخرى، فالنظر في النفس بما هو نفس نظر في البدن، ولهذا عد علم النفس من العلوم الطبيعية الناظرة في أحوال المادة و حركاتها، فمن أراد أن يعرف حقيقة النفس من حيث ذاتها مع قطع النظر عن هذه الإضافة النفسية يجب أن ينظر إلى ذاتها من مبدء آخر و يستأنف علما آخر غير هذا العلم الطبيعي، ولو كنا ينظر إلى ذاتها اسنفس لما كان العلم بوقوعها في أي مقولة وقعت فيها مشكلا، فإن من عرف حقيقة الشيء و فهم ذاته فعرض على ذهنه طبيعة أمر ذاتي له لم يصحب عليه وجود ما هو جنس له، إذا لذاتي بين النبوت لما هو ذاتي له كما عرف في فن الميزان.

#### حكمة مشرقية

و هيهنا سرّ شريف يعلم به جواز اشتداد الجوهر في جوهريته و استكمال الحقيقة الإنسانيّة في هويّسته و ذاته "، و يعلم أنَّ هذا الحسر للسنفس ليس بحسب الإسم فقط كما في حدّ البنّاء و الأب والإبن وما يجرى بجراها، و ذلك لأنَّ نفسيّة النفس ليست كأبوّة الأب و بنوّة الإبن و كاتبيّة الكاتب و نحوها مما يجوز فيه فرض خلوّه عن تلك الإضافة فإنَّ لماهية البنّاء وجوداً، ولكونه بنّاءاً وجوداً آخر، وليس هو من حيث كونه إنساناً هو بعينه من حيث كونه بنّاءاً فالأوّل جوهر، و التاني عرض نسبيّ. و هذا بخلاف النفس، فإنَّ نفسيّة النفس في جسبه لاتكون نحو وجودها الخاص، وليس لماهية النفس " وجود آخر هي بحسبه لاتكون

<sup>\*</sup> قوله: «في هويّته وذاته» أي في وجوده و ذاته.

 <sup>\*</sup> قولمه: هوليس لماهية النفس...» أي وليس لماهية النفس وجود آخر هي أي النفس بحسبه،
 أي بحسب ذلك الوجود الآخر لايكون نفساً.

نفســاً إلا بعد استكمالات و تحوّلات ذاتيّة تقع لها فى ذاتها و جوهرها فتصير حينئذ عقلا فعّالا بعد ما كانت بالقوَّة عقلا.

والبرهان على أنَّ نفسية النفس في ابتداء نشأتها ليست من العوارض اللاحقة بذاتها لازمية كانت أو مفارقة، كالحركة اللاحقة بالفلك أو كالأبوة اللاحقة بداتها لازمية كانت أو مفارقة، كالحركة اللاحقة بالفلك أو كالأبوة اللاحقة بذات الأب أنه لو كانت كما زعمه الجمهور من الحكماء لزم كون النفس جوهراً متحصلا بالفعل من جملة الجواهر العقلية المفارقة الذوات، ثمَّ سنح لها أمر ألجأها إلى التعلق بالبدن و مفارقة عالم القدس و مزاولة العنصريات، لكن النالى مستحيل لأنَّ ما بالذات لايزول، والجوهر المفارق لايسنح لمه شيء لم يكن لمه في ذاته، إذ محل الحوادث "" المادة الجسمانية و ما يقترنها.

و أيضاً النفس تمام البدن، و يحصل منها و من المادّة البدنيّة نوع كامل جسسمانيّ. ولايكن أن يحصل من مجرّد و مادّى نوع طبيعى مادّى بالضرورة، فاذا بطل التالى فكذا المقدّم؛ فعلم أن اقتران النفس بالبدن و تصرّفها فيه أمر ذاتيّ لهما بحسب وجودها الشخصى فهذه الإضافة النفسية لها إلى البدن مقرّمة لهما، لكن لايلزم من ذلك كونها من باب المضاف ولايخرج به النفس عن حدّ الجوهرية، بل عن حدّ العقلية فقط """، فهذه الإضافة كإضافة القابلية للهيولى،

<sup>\*</sup> قوله: «لازمة كانت...» أي لازمة كانت تلك العوارض اللاحقة أو مفارقة.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «كما زعمه الجمهور...» أى كما زعمه الجمهور من كون النفس قديمة و تعلُّقها بالبدن حادثاً. و قوله: «ثم سنح لحا...» أى عرض لها أمر.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «إذمحسلُ الحسوادث...» أى إذا كانست النفس جوهراً بجرَّداً غيرمقترنة بالمادة كيف تكسون محل الحوادث الجسمانيّة، لأنَّ محلّ الحوادث يجب أن يكون مادّة أو مقترناً بالمادّة. وقوله: «وأيضاً النفس تمام البدن» أى تمام البدن و كماله.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «بل عن حدّ المقلية فقط» أي بل يخرج عن حدّ المقليّة فقط.

و إضافة الصوريّة للصور الطبيعية، و إضافة المبدعية والعالمية و القادرية للواحب تعالى، و إضافة العرضية للسواد و البياض و غيرها من مقولات العـرض. فــإنَّ أنحــاء وجوداتهــا لاتنفك عن إضافة إلى شيء ولها معان أخر غبرالإضافة، لست أقول لها وجود آخر غبر وجود "الإضافة، فالسواد مثلاله ماهــيةً مستقلة في معناها و حدّها. و هي من مقولة الكيف. ولكن وجودها في ذاتها لْمُو وجودها في الموضوع أعني عرضيتها. فالعروض للموضوع ذاتيّ لهويّة السواد للماهيَّته \_ وهكذا القياس في المادة و الصورة و الطبيعة \_ والنفس من حيث أنَّ لكلَّ منها"" ماهية أخرى و جوهرية غيرالإضافة. كما أنَّ للأعراض ماهية أخرى عرضة غيرالعروض ولكن هويّاتها الشخصية هويات إضافية، و مهيذًا يعلم أنَّ الوجمود أمرٌ زائمه على الماهية، فوجود النفس لكونها صورة للمادة يلزمها إضافة البدن، كما يلزم لكلِّ صورة إضافة المادة. لكن ليس يلزم من ذلك \*\*\* كونها من باب المضاف ولا كونها من الأعراض، لأنَّ هذه الإضافة إضافة المتقويم والتكميل، لاإضافة الحاجة المطلقة كما في العرض، فالنَّفس مادامت لم تخرج من قو"ة الوجود الجسماني إلى فعلية العقل المفارق فهي صورة ماديـة عــلمي تفــاوت درجاتهــا قرباً و بعداً من نشأتها العقلية بحسب تفاوت وجوداتها شدة و ضعفاً، وكمالاو نقصاً، إذا لوجود بما يقبل الاشتداد و مقابله كما بيِّناه في العلم الكلى في مباحث القوَّة والفعل.

ولسنرجع إلى مافارقسناه مسن تحديد النفس فنقول: فهى إذن كمال للجسم، لكسن الكمسال مسنه أوَّلُ و هسو السَّذي يصيربه النوع نوعاً بالفعل مثل الشكل

<sup>\*</sup> قوله: «لها وجود غير وجود...» أي لها وجود آخر غير وجود الإضافة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «من حيث أنّ لكلّ منها...» أى من حيث أن لكل منها ماهية أخرى و جوهرية غير الإضافة. ــ وقد سقطت حرف الواو العاطفة في الطبعة الأولى.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «ليس يلزم من ذلك» قد سقط فعل يلزم في الطبعة الأولى.

للسيف و الكرسى. و منه ماهوثان، و هوالذى يتبع نوعيةالشى من أفاعيله و الفعالات كالقطع للسيف، و التمييز و الروية و الإحساس و الحركة الإرادية للإنسان، فإنَّ هذه كمالات ثانوية ليس يحتاج النوع في أن يكون نوعاً بالفعل إلى حصول هذه الأمور، بل إذا حصل له مبدء هذه الأشياء بالفعل حتى صار لم هذه الأشياء بالقوة القريبة بعد مالم يكن إلا بقوء بعيدة، فالحيوان حيوان بالفعل و إن لم يتحرك بإلارادة بالفعل، ولم يقع لمه الإحساس بالفعل لشى مد و المهندس مهندس بالفعل، وإن لم يعمل عمل المساحة و غيرها، والطبيب طبيب بالفعل، وإن لم يعمل عمل المساحة و غيرها، والطبيب طبيب بالفعل، وإن لم يعالج أحداً. فالنفس كمال أول؛ وكون الشيء كمالا أولا لشيء؛ لاينافي ذلك كونه كمالا ثانياً لشيء آخر.

فلا يرد أنَّ النفس الإنسانيّة ليست كما لا للحيوان بما هو حيوان، ولاالنفس مطلقاً كمال للجسم بما هو جسم، لما عرفت أنَّ \* تحقق كلَّ طبيعة بتحقق كلَّ فرد منه، و ارتفاعها بارتفاع جميع الأفراد، فإذن النفس كمال أوَّل للشيء و إن كانت كمالا ثانياً لشيء آخر، و الشيء الذي هي كمال أوَّل له لابدً و أن يكون جسماً، لكن يجب أن يؤخذ الجسم المورد \* في هذا التعريف هو الذي بالمعنى الجنسي لاالجسم بالمعنى المادي كما علم في صناعة الميزان، و قدمرً

<sup>\*</sup> قوله: «بل إذا حصل...» كلمة «حتى» زائدة في العبارة كما في الطبعة الأولى الرحلية؛ أي إذا حصل لمه مبدأ هذه الأشياء بالفعل صارله هذه الأشياء بالقوّه القريبة مع النوع بها، فلايكون لهذه الأشياء مدخل في النوع.

<sup>\*\*</sup> قولسه: هلا عرفتِ أنَّ...» العبارة الصحيحة هكذا: لما عرفت من أن تُمقَق كلُّ طبيعة بتحقَّق فرد مًا منه و ارتفاعها الخ.

 <sup>\*\*\*</sup> قواسه: «لكس يجسب أن يؤخذ الجسم المورد...» وذلك لأن الكمال ما يؤخذ بالقياس إلى
 الجنس كما مر سابقاً، فإذا عرفت النفس بالكمال فالجسم المأخوذ في التعريف إثما هو من حيث
 كونه طبيعة ناقصة مبهمة إثما كملت و تحصّلت بانضمام ذلك الكمال فيكون جنساً بهذا الاعتبار.

الغرق بينهما فى مباحث الماهية أيضاً. وليس هذا الجسم الذى النفس كمال لـه أعمّ من الجسم الطبيعى و الصناعى كالسرير و الكرسىّ والسفينة و المدينة، ولو فرض أنَّ نفس الرّبان كمال للسفينة و نفس الملك كمال للمدينة فليست كما ليّتها هى النفسيّة للسفينة والمدينة، ولو أخذ الجموع من السفينة و النفس أمراً واحداً، حتى تكون النفس كما لا لـه لم تكن ذلك المفروض مجموعاً جسماً ولا جوهـراً ولا شيئاً من المقـولات، إذا لماهية تابعة للوجود، والوجود مساوق للوحدة، و مالا وحدة له لاوجود له.

فظهر أنّ النفس كمال أول لجسم طبيعى؛ ولا كلّ جسم طبيعى إذ ليست. المنفس كمالا المنار ولا لللأرض، بل النفس الّتى فى هذا العام كمال لجسم طبيعى يصدر عنه كمالاته الثانية بالآت يستعين بها على أفعال الحياة كالإحساس و الحركة الإرادية. و دلالة هذا المعنى على حقيقة النفس من جهة أنَّ ما يكون من الصور الّتى فعلها فى المادة من غير توسط قوّة أخرى، فذاتها مستحدة الوجود بالمادة كالصور الأسطقسيّة والجمادية، كالنارية والهوائية و الياقوتية والذهبية و غيرها؛ فكأنها هى مادّية محضة منقسمة بانقسامها.

وأما ما يكون من الصور التي فعلها باستخدام قوّة أخرى، فلا محالة تكون تلك القوّة لكونها آلة متوسطة أدون منزلة من تلك الصورة، فتكون تلك الصورة كأنها مرتفعة الذات "عن سنخ المادّة، و هذا الارتفاع عن دلو المادة الجسمية الأولى شأن النفس، إذ لها حظَّ من الملكوت و التجرد ولو قليلا فظهر أنَّ كون الكمال الأوّل للجسم الطبيعي بما تفعل بالآلة خاصيّته النفسية. فكلُّ

قوله: «إذ ليست النفس للثار» أي ليست صورة النار مثلاً هي النفس.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «فتكون تلك الصورة كأتها مرتفعة الذات...» و سيأتى البحث عن ذلك الهكم الحكيم فى الفصل الثالث عشر من الباب الثالث حيث يقول: «بل التطفة قد فاضت عليها من المبدأ الفقال كمالات متعاقبة جوهرية أوهما كالصورة المعدنية و هى الهافظة للتركيب و المفيدة للعزاج الح».

قسوة لجسم طبيعى من شأنها أن تفعل فعلا باستخدام قوة أخرى تحتها فهى عندنا نفس، و هذا الحد أعنى قولنا كمال أول لجسم طبيعى آلى جامع لسائر النفوس، اذ ليس المراد بالآلة المذكورة فى تحديدالنفس ما هو كالأعضاء بل ما همو كالقوى، ممثل الغاذية و النامية و المولّدة فى النفس النباتية، و الحيال و الحسر و القوة السوقية فى الحيوان، لامثل المعدة و الكبد والقلب و الدماغ والعصب فيه، فعلى هذا نقول: النفوس الفلكية داخلة فى هذا الحد تصدى مفهوم الآلى عليها بالبرهان، و ذلك لأن البرهان قائم عندنا على أن الفلك مع كونه ذا نفس دراكة للعلوم، فهو أيضا ذوقوة طبيعية مباشرة للتحريك، وله أيضاً قوة حساسة لاكالتى فى هذه الحيوانات حيث يكون بانفعال يطرء لآلة الحسرى، و لا كذلك مادة الفلك لبساطته، فالفلك كله خيال "، و كله طبيعة أخسرى، و لا كذلك مادة الفلك لبساطته، فالفلك كله خيال "، و كله طبيعة الحركة وضعية من جنس الطبيعته الخامسة، و كله حس لكن قوة الحس و الحركة دون قوة الحيال و قوة الإدراك الكلى إن كانت.

و بهــذا يــندفع الإشــكال \*\*\* الذي استصعب المتأخرون حلَّه و هو أنَّ الحدّ

<sup>\*</sup> قولمه: «لامثل المعدة والكبد...» فإن مايكون آلة النفس بالذات هوالقوى المختلفة. والأعضاء آلات بتوسط القوى.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فالفلك كلّه خيال...» أى فالفلك كلّه خيال و كلّه طبيعة محرّكة و حركة وضعيّة الخ.

\*\*\* قول...ه: «و بهذا يندفع الإشكال...» أى بهذا الحدّ الذى عرفت من تفسير الآلة بهذا المعنى
يسندفع الإشكال الذى استصعب المتأخرون حلّه الح. واعلم أنّ المصنّف ناظر في كلامه هذا إلى ما
قالمه الفخر الرازى في الفصل الأول من الباب الأول من الغنّ التافي من المباحث المشرقية في
تصريف النفس (ج ٢، ص ٢٣٣ ـ ٢٣٥، ط حبيدرآباد دكن) حيث قال: «واعلم أنّ هذا الحدّ
لا يكن أن يسناول المنفوس المثلاث، أعنى النبائية و الحيوانية والفلكيّة، لأمّا إن أعطيناها اسم
المنفس لأنها تفعل فعلاً مما فقط، لزم أن تكون كلّ قورة نفساً فتكون الطبيعة نفساً و ذلك مخالف

المذكور ولا حدّ آخر أيضاً لا يكن أن يتناول النفوس الثلاثة أعنى النباتية و الحدود الفلكية، فإلما إن إعطيناها إسم النفس لأنها كمال تفعل فعلا ما فقط، لزم أن يكون كلَّ قوة نفساً فيكون الطبائع كلَها نفوساً، و ذلك مخالف لما أطبق عليه المتقدّمون من العلماء. و إن أعطينا إسم النفس للقوّة الفاعلة أطبق عليه المتقدّمون من العلماء. و إن أعطينا إسم النفس للقوّة الفاعلة أفصالاً متخالفة خرجت النفس الفلكيّة و دخلت الأخيرتان؛ و إن زدنا على الفلكيّة عرجت النفس الفلكيّة، و دخلت الأخيرتان؛ و إن زدنا على المنفس الحيوانيّة و الفلكيّة يخرج النباتيّة، أو يتناول الحيوانيّة و النباتيّة تخرج النفس الحيوانيّة و النباتيّة تخرج و عرضاً حتى يظن أنها أفعال متقابلة فإن لكل واحد من تلك الأفلك طولا واحداً وجهة واحداً لا يتغيّر. هذا ما ذكروه من الإشكال، وقد عرفت حله واحداً وجهة واحدة لا يتغيّر. هذا ما ذكروه من الإشكال، وقد عرفت حله واحداً وجهة واحدة لا يتغيّر. هذا ما ذكروه من الإشكال، وقد عرفت حله وتفسير معنى الآلة، و لا حاجة إلى اعتبار الرأى المحتمل الغير المعلوم في باب

للإجماع المنعقد بين العلماء، و إن أعطينا اسم النفس للقواة الفاعلة بالقصد خرجت النفس النبائية و اندرجت الأخريان، وإن أعطيناه للقواة الفاعلة أفعالاً متقابلة خرجت النفس الفلكية و دخلت الباقيةان، وإن زدنا على هذه المعانى شرطاً ازداد تخصيصاً فيجب أن يكون مصوراً معلوماً. فتبت أنه إن استعمل النفس بحيث تشناول الحيوانية و الفلكيّة خرجت النبائية، أو تتناول الحيوانية والنبائية خرجت الفلكيّة، ولا ينبغى أن يعتبر العاقل بما يجده من اختلاف حركات الأفلاك فى أطوالها و عروضها حتى يظن أنها أفعال متقابلة فإن لكل واحد من تلك الأفاعيل نسبة واحدة لاتنفير أصلاً الميه.

<sup>\*</sup> قولسه: «خرجت النفس الفلكيّة...» قال شارح المقاصد: «وإن قبل قد ذكروا أن للسماويات حسّاً و حركة و تعقّلاً كائناً، فعلى هذا لايصلح ذلك تميّزاً للحيوانية والانسانية؟ قلنا: قد ذكر في الشيفاء أن المراد بالحسن هنا ما يكون على طريق الانفعال و ارتسام المثال، و بالعقل ماهو مثال العقل الهيولاني والعقل بالملكة و أمرالسماويات ليسي كذلك»

الفلكيات حسبما قاله الشيخ: مِن أنَّ الأجسام السماويَّة فيها مذهبان: \*

أحدهما: مذهب من يرى أنَّ كلِّ فلك ذى كوكب يجتمع من الكواكب و من عدد كرات فيه جسم حيوانى قد دبرت لمه نفس يتم فعلها بعدة أجزاء ذوات حركة فيكون هى كالآلات، و ذلك القول لايستمرّ فى جميع الأفلاك والكرات. و وثانسيهما: مذهب من يرى أنَّ كلَّ كرة فإلها فى نفسها حياة مِفردة، فيرى

وثانسيهما: مذهب من يرى ان كل كرة فإنها فى نفسها حياة مفردة. فيرى جسسماً محيطاً بالكل واحداً لا كثرة فيه فهؤلآء يلزمهم أن يروا أنَّ اسم النفس الواقع على النفس الفلكية و على النفس النباتية أنما يقع بالاشتراك. هذا.

ثمُّ اعلم أنه بإدخال لفظ ذى الحياة فى حدّ النفس وإن خرجت النباتية لكن ليس كما زعمه الشيخ \* من أنه لايقع على الفلك و الحيوان بعنى واحد بل بالاشتراك حيث قال: «إنَّ الحيوانات و الفلك لاتشترك فى معنى اسم الحياة ولا السم المنطق إيضاً لأنَّ المنطق الذي هاهنا يقع على وجود نفس لها المقلان الحيوليان \* \* ، و ليس هذا مما يصّح هناك فإنَ النطق هناك عقل بالفعل و العقل

قولسه: «حسيما قاله الشيخ من أن الأجسام السماوية فيها مذهبان...» قال في أواخر الفصل
 الأول من المقالة الأولى من الفن السادس من طبيعيّات الشفاء في علم النفس (ط ١ من الرحلي،
 ص ١٨٠٠، س ٢٥٠، و كتاب النفس من الشفاء بتحقيقنا و تعليقاتنا و تصحيحنا، ص ٢٣).

<sup>\*\*</sup> قول.ه: «ثم اعلم أنه بإدخال لفظ ذى الحيوة فى حدّ النفس و إن خرجت النباتيّة لكن لبس كما زعمه الشيخ...» قال الشيخ فى أواخر الفصل الأول من المقالة الأولى من نفس الشفاء (ص ٢٢ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه): «فالنفس التى تحدّها هى كمال لجسم طبيعى آلى له أن يغعل أفعال الحياة لكنّه قد يتشكّك فى هذا الموضوع بأشياه. من ذلك أن لقائل أن يقول: إنّ هذا الحير لا يتناول النفس الفلكيّة فإنّها تفعل بلا آلات...».

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «يقع على وجود تفس لها العقلان الهيوليان» أى الهيولى النظرى و الهيولى العملى؛ و يمكنن أن يقال مراده لهما العقل الهيولانى المصطلح والعقل بالملكة. قوله: «فإن النطق هناك... أى النطق فى الغلك حقل بالفعل الخ.

بالغمل غير مقوم للنفس الكائنة جزءً من حد الناطق، و كذلك الحس هاهنا يقبع على القود التى بها يدرك الهسوسات على سبيل قبول أمثلتها و الانفعال منها، و ليس هذا مما يصح هناك انتهى». و ذلك لأنَّ لفظ ذى الحياة إن أريد به مبدء الإدراك و التحريك المطلقين يتناول الفلك و الحيوان جميعاً لأنَّ الإدراك أعم من الإحساس و التخيل و التعقل.

و أيضاً إن أريد بالإدراك المأخوذ في حدّ الحياة الإحساس فقط يمكن أن يتناول القلك، إذ ليس من شرط معنى الإحساس انفعال الآلة بل لو تحقق احضار صورة جزئية للقوة الحساسة من غير انفعال وقع لآلة الحس لكان الإحساس حاصلا بالحقيقة، كما يقع في الحس المشترك حضور صورة محسوسة في النوم أو في اليقظة كما للمبرحين فيشاهدها النفس من غير تأثر الحاسة هناك. فعلم أنَّ حقيقة الإحساس هي حضور الصورة الجزئية لاتأثر الآلة بها ولا انظياع الصورة فيها، كيف و نحن ذاهبون إلى أنَّ الإبصار عندنا ليس إلا بإنشاء النفس صورة أخرى غير التي في المادة الخارجية وهي مماثلته إياها معلقة لا في محليًا وهمكذا حيال الأفيلاك في كونها حساسة من حيث إنَّ حساسيّها بضرب من الغمل لابضرب من الانفعال.

لكن مع هذا ليس لقائل أن يقول: لم لايجوز أن يقال: إنَّ الحياه بعينها هذا الكمال و هي الأمر الذي يصدر عنه ما ينسبونه إلى النفس؟ فما الحاجة إلى أن يثبتوا نفساً؟ فتكون الحياة هي مبدء هذه الأفاعيل.

لأنا نقول في دفع ما ذكره إنها أقمنا الحجة على أنه لمّا تخصص بعض الأجسام بهذه الآثار دون البعض فليس بدّ من أن يكون صدور هذه الآثار بقوى أخرى مخصوصة غير الجسميّة المشتركة، فالمعنى بالحياة إما أن يكون تلك المبادى، أو كون الجسم بحيث يصح أن يصدر عنه هذه الآثار.

والأول تسليم لما كنا بصدده فإن سمَّى أحد هذا المبدأ الَّذي سميناه نفساً باسم

الحياة فلا مناقشة لنا معه إذ لم يكن خالفنا إلا بشيء لايعتدُّ به وهو اللفظ. والــثاني باطل لأنه ليس المفهوم من كون الجسم ذا مبدء هوالمفهوم من ذلك المبده. والثالث أيضاً غير صحيح فإنه ليس المفهوم من هذا الكون و من النفس أو الحسىّ مـن حيـث هو حيُّ شيئاً واحداً، و ذلك لأنَّ المفهوم من هذا الكون المذكـور لا يـأبي أن يسـبقه بالذات مبدء يتم به للجـــم هذا الكون مثل كون السفينة بحيث يصدر عنها المنافع المنسوبة إليها. فإنَّ ذلك بما يحتاج إلى الرَّبان حتى يتحقق به هذا الكون. فهذا الكون يحتاج إلى كون آخر سابق عليه بخلاف المفهوم من الكمال الأول فبما رسمناه فإنه يمتنع أن يسبقه بالذات كمال أول و إلا لم يكــن كمــالا أوّلا وقدفرضناه أولا؛ و هذا مثل كون الجسم بحيث يصدر عمنه الإصراق فانَّ نفس هذا الكون و وجود الحرارة في الجسم شيء واحد و كذلك وجبود النفس و وجود هذا الكون اليس شيئاً واحداً، بل نقول: كون الأشياء بحيث يصدر عنها أفعال الحياة على ضربين: فمن الأشياء ما يجب أن يسمبق هذا الكون كون آخر؛ و من الأشياء ما ليس يجب أن يسبقه كون آخر؛ فأمَّـا الَّـذَى يحـتاج في هـذا الكون إلى أن يسبقه كون آخر سبقاً بالذات فهو الأجسام الحية، فإنَّ هذه الأجسام لو كان وجودها هو بعينه كونها بحيث يصدر عسنها أفعال الحياة لكان كلِّ جسم حياً. و إن كان لها هذا الكون لابمجرد أنها أجسام مّا فقد تخصّصت بأمر آخر.

<sup>\*</sup> قولسه: «وكذلك وجود النفس و وجود هذا الكون...» عبارة الشيخ في الشفاء هكذا: «والتانى أن لايكون شيء غير هذا الكون في الموضوع مثل كون الجسم بحيث يصدر عنه الإحراق عند من يحمل نفس هذا الكون الحرارة حتى يكون وجود الحرارة في الجسم هو وجود هذا الكون، و كذلك وجود النفس وجود هذا الكون أن كون الجسم بحيث يصدرعنه تلك الأفعال] على ظاهر الأمر، إلا أن ذلك في النفس لا يستقيم، فليس المفهوم من هذا الكون و من النفس شيئاً واحداً...» (نفس الشفاء، ص ٢٥ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

وليس لك أن تقول: هذا الكون هو الذي يقوم الجسم، لأنَّ جوابك أن حياة الجسم هي الكون الذي بعد هذا الكون المفروض مقوماً لمه و كلامنا في الكون المنافي سواء أريد بالجسم هو الذي بمعنى المادة أوالذي بمعنى الجنس؛ إذ لكل منهما تأخر بحسب الكون أو بحسب الماهية المذكورة، و أمّا ما ليس بجسم فلا مانع من أن يكون وجوده هو بعينه كونه بهذه الصفة بل يوجب في أكثر ما ليس بجسم أن يكون وجوده حياته كالموجود الأول و ما يتلوه من العقول و النفوس، و الحياة ليس ما به يكون الحيّ بالذات حياً، إذ من الحال أن يصبر الشيء بهذا الكون ذا هذا الكون بل حياة الشيء نفس حيّة؛ كما أنَّ الوجود ليس ما به يصير الموجود موجوداً لاستحالة أن يصير الشيء بهذا الوجود ذا هذا الوجود دا المضاف و الأين و العقل و نظائرها، هذا الوجود كما علمت في باب الوجود و المضاف و الأين و العقل و نظائرها، فالمناف بالذات نفس الإضافة، فالأين لايمتاج إلى أين آخر، والصورة العقلية وجودها و عقليّها شيء واحد.

# فصل (٢) في ماهية النفس المطلقة

و إذ قد فرغنا من حدّ النفس بما هي نفس بحسب المفهوم الاسمى الإضافي، فجدير بنا أن نشتغل بتعريف ماهيتها و نتفخص أنه هل لها حقيقة أخرى غير كونها كما لا للجسم؟ و ذلك لأنا إذا قلنا إنها كمال لم يعلم من ذلك بعد إنها جوهر أو ليست بجوهر؟ فإنَّ معنى الكمال الشيء الذي بوجوده يصيرالنوع نوعاً؛ فالنفس شيء يصيربه الحيوان حيواناً والنبات نباتاً، و هذا لايعلم منه بعد أنها بعد جوهر أو عرض؟ فإن كثيراً من الكمالات هي في موضوع كالسواد و الكتابة و غيرها فإنها كمالات أولية للمركب منها و من الموضوع، السواد للأسود بما هو أسود، والكتابة للكاتب بما هو كإتب.

فإن قلت: أليس هذا الشيء موجوداً في المركّب \* \_ و المركّب لا في الموضوع \_ فهو موجود لافي موضوع بل فيما لايستغني ذاته عن ذلك الشيء؟

قلمنا: كون النسىء جزءاً لما لايكون وجوده في موضوع لو فرض أن لمه وجموداً غير وجمود الأجمزاء لايمعه أن يكون في موضوع، وكون الجزء فيه لاكتسىء موجود في الموضوع لا يجعله جوهراً و قد علمت في مباحث الجوهر أن جوهرية الشيء بالقياس إلى ما هو جزء لمه جوهراً؛ و بالقياس إلى ما يعرضه عرضاً كما في الذاتية و العرضية "، و ليس كل جوهري عوهراً، ولا كل عرضي عرضاً، فالجوهر جوهر في نفسه والسياس إلى كل شيء، و كفا العرض عرض في نفسه بالقياس إلى كل شيء، و كفا العرض عرض في نفسه بالقياس إلى كل شيء عرضياً الشيء بمعني كونه جوهرية الشيء بمعني كونه جوهراً ولا عرضياً "".

قى النسيخ: «إنَّ الشبىء إذا تعقَلت ذاته و نظرت إليها فإن لم يوجد لها موضوع ألبتة كانت فى نفسها جوهراً. وإن وجدت فى ألف شيء لا فى موضوع بعد أن توجد فى شيء واحد على نحو وجود الشيء فى الموضوع فهى فى نفسها

<sup>\*</sup> قولمه: «فإن قلت: أليس هذا الشيء موجوداً في المركب...» مراد المعترض أنَّ جوهرالنفس بعد ظهور كونها جزءً اللجسم الحميَّ واضع لايحتاج إلى البرهان. وقوله: «بل فيما لايستغنى ذاته عن ذلك الشيء» كالصورة في الهبول. وقولمه: «لو فرض أن له وجوداً...» وإلا لايكون له حكم على حدة لاحكم الأجزاء.

فقولـــه: «فهو موجود...» أى هذاالشيء موجود لا في موضوع، بل قيما لايستغنى ذاته عن ذلك الشيء فتبت كونه جوهراً.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «كسا فى الذاتية والعرضيّة...» أى جوهرية الشىء لاغتلف بالإضافة كما تختلف فى
 الذاتيّة و العرضية، و ليس كل جوهرى أى ذاق جوهراً، ولا كل عرضى أى خارجى عرضاً.
 \*\*\* قوله: «نعم يغيّر كونه جوهرياً أو عرضياً» أى ذاتها أوخارجياً.

عرض، و ليس إذا لم يكن عرضاً في شيء فهو جوهر فيه، فيجوز أن يكون الشيرة لاعرضاً في الشيء ولا جوهبراً في الشيء كمنا أنَّ الشيء يجوز أن لايكمون" واحداً في شيء ولا كثيراً فيه، ولكن في نفسه واحد أوكثير. وليس الجوهـري و الجوهـر واحداً، ولا العرض بمعنى العرضي \*\* في باب إيساغوجي هــو الصرض الّــذي في قاطيغورياس و قد بينا هذه الأشياء في صناعة المنطق انستهي». فصلم أنَّ كمون النفس كما لا للجسم و الجسم جوهراً و كونها جزماً للمركب لاعرضاً قائماً بالمركب لايستلزم جوهريّتها بل يحتمل أن يكون نفس مًا قائمة بالموضوع و هي مع ذلك يكون جزءاً للمركب، ويحتمل أن لايكون في موضوع فيكون جوهراً. فلم يتبيّن بعد من مفهوم كون النفس كما لا أنَّ ذلك الكسال جوهر أو عرض، فيجب لنا أن ننظر إلى ماهية النفس هل هي جوهر أوعرض؟ لكنَّ البرهان قائم على أنَّ النفس جوهر. ولا يكفي في هذا المطلب ما فعله المتأخرون من بيان جوهرية ذواتنا الإدراكية، و الاشتغال به من طريق خاص يعرف به كون النفس الناطقة جوهراً مجرداً عن البدن؛ إذ ذاك لايفيد جوهرية النفوس على الإطلاق<sup>\*\*\*</sup>، والأولى في التعليم تقديم الشروع في بيان جوهـرية النفس بما هي نفس على الشروع في بيان تجرَّد بعض أنواعها. وكذا تقديم الدلالة على تجرد نفوسنا الإنسانية عن الأبدان العنصرية والأجسام المادية على تجرَّد طائفة منها. و هي ألَّتي بلغت إلى مقام العقل و المعقول بالفعل

قوليه: «كما أن الشيء يجوز أن لايكون...» أى لايكون الشيء جزءاً واحداً منه ولا جزءاً
 متعاداً منه.

 <sup>\*</sup> قولمه: «ولا العرض بمعنى العرضي» كالأسود مثلاً في إيساغوجي أي في الكلّيات الخمس هو
 العرض الذي كالسواد في قاطيقورياس أي في المقولات العشر.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «على الإطلاق» هي الحيواني والنباتي أيضاً.

عن العالمين و مفارقتها عن الدارين.

أسا بسيان كسون النفس على الإطلاق جوهراً " فهو أنه قد سبق أنَّ بعض الأجسام فى ذاتها و طبائعها مما يصدر عنها أفعال الحياة، والحياة فى الحيوانات صفة ذاتسية مقوّمة لجسميتها بحسب الماهية أعنى الجسم بالمعنى الخنسى لا بالمعنى الذى يكون موضوعاً "" أو مادة، و مبدء تلك الحياة مقوّمة لجسميّتها بالمعنى الذى هى به مادة كما علمت فى مقامه.

<sup>\*</sup> قوله: «عن العالمين» متعلق بالنجرّد.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «أما بيان كون النفس على الإطلاق جوهراً...» راجع فى المقام تعليقاتنا على «غرر في النفس الناطقة» من شرح الهكمة المنظومة للمتألّه السبزوارى بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه (ج ٥. ص ١١٤). و قولسه: «فى ذاتها و طيائعها» الضميران راجعان إلى بعض الأجسام. و قولسه: «مقوّمة لجسميـتها...» الضمير راجعة إلى الحميوانات. وقوله: «بحسب الماهيّة» أى لابحسب الوجود، فقوله: «مقوّسة لجمسيّتها» أى محصلة كما صرّح بهذا المهن. و هذا القول فله لامحالة صورة نوعيّة محصلة لماهية.

تبصرة: العين السادسة من أثرنا القويم القيّم: «عيون مسائل النفس» و شرحها: «سرح العيون فى شـرح العيون» (ص ٢٣٩) فى أن النفس الإنسانية جوهر، ويذكر فيها احتجاج أفلاطون على أن النفس من الجمواهر غيرالجمسمانية. فراجع.

<sup>\*\*\*</sup> قولىه: «لا بالمنى الذى يكون موضوعاً...» قال الشيخ الرئيس فى الفصل التانى من المقالة الأولى من المن الأولى من طبيعيات الشفاء (ج ١، ص ۶ من الطبع الرحلي): «وهذه الهيولى من جهه أنها بالفوء قابلية لصورة أولصور تستى هيولى لها، ومن جهة أنها بالفعل حاملة لصورة تسمى فى هذا الموضع موضوعاً لها؛ وليس معنى الموضوع هاهنا معنى الموضوع الذى أخذتاه فى المنطق جزء رسم الجوهر، فإن الهيولى لاتكون موضوعاً بذلك المعنى البئة، هذا و من جهة أنها مشتركة للصور كلها تسمى مادة و طينة، و لأنها منحل إليها بالتحليل فتكون هى الجزء البسيط التما للصورة من جملة المركب تسمى أسطقها. وكذلك كل ما يجرى فى ذلك مجريها، ولأنها يبيدئ منها التركيب فى هذا المعنى بعينه تسمى عنصراً الخ»، فراجع.

و جماعة من المتأخرين حتى صاحب حكمة الإشراق حيث لم يفرقوا بين هذين المعنيين في الجسم زعموا أنَّ حياة الحيوانات عارضة لأجسادها عرضاً غريباً، و زعموا أن لاشيء من الإجسام مما هو حيّ بالذات بل كلَّ جسم في نفسه فهو ميت ظلماني، و ليس كذلك فإنَّ كلَّ حيوان جسم لذاته و الجسم جنسه، و الحيوان نوع مخصوص من الجسم المطلق المأخوذ لابشرط شيء أي الجسم بما هو جسم مطلق و إن لم يكن الإطلاق قيداً له، فبعض الجسم بما هو جسم حيوان، و كلُّ حيوان حيّ بالذات، فبعض الجسم حيّ بالذات، و ذلك يناقض قولنا لاشيء من الجسم بحيّ بالذات، فبطل قولهم كلُّ جسم ميّت بالذات، نعم الجسم بشرط سلب الزوائد عنه ليس بحيّ.

فاذا تقرر أن نوع الحيوان ماهية حقيقية مندرجة تحت حقيقة الجسم، و الحياة ذاتية له و ليست حياة الحيوان بواسطة الطبيعة الجسمية بما هي تلك الطبيعة؛ و إلالكانت الأجسام كلها حيواناً لاشتراكها في الجسمية فهي بواسطة أمر مقوم هذا النوع المخصوص من الجسم أعنى النوع الإضافي له، و مقوم النوع الذاتي للجوهر جوهر لامحالة، فمبدء الحياة في الحيوان صورة جوهرية.

وهكذا نقول: في الجسم النباتي إن النمو و التغذية من الصفات الذاتية لذلك الجسم الذي هو من الأنواع المحسلة للجسم الطبيعي، و ليست حصوها لأجل الجسمية المستركة، فلمه لامحالة صورة نوعية محصلة لماهية الجسم الطبيعي المطلق على سبيل الفصل و التنويع، و للمادة المخصوصة على سبيل التقويم، ولآثار المخصوصة على سبيل الإفادة؛ فتلك الصورة التي هي مبدء هذه الأفاعيل و الآثار لكونها محصلة للجوهر تحصيلا و تنويعاً و تقوياً هي أولى بأن يكون جوهراً من نفس الجسمية المبهمة الوجود، و من الجسمية المادية المائية، ـ و قد سبق في مباحث

الصــور النوعــية\* مــا يــدلُّ عــلى جوهرية مثل هذه المبادى من القاعدة الَتى وضعناها في هذا الباب ــ فليرجع إليها من اختلجت في صدره بعد دغدغة.

\* قوله: «وقد سبق في مباحث الصورالنوعية...» قد سبق في آخر الفصل التالث من الفن الرابع في مباحث الأعراض وأحكامها قوله: «قاعدة عرشية»: إذا تركّب أمر تركبياً طبيعياً لمه وحدة طبيعية من أمرين أحدهما متيقن الجوهر و الآخر مشكوك فيه الجوهرية و أردت أن تعلم حال الآخر أهو جوهر أم عرض، فانظر في درجة وجوده و مرتبة فضيلته في المعنى و الحقيقة بحسب الآثار المترتبة على وجوده با هو وجوده، فإن كان وجوده أقوى من وجود ما تحققت جوهريته للما يسترائي ممن الآثار التي ترتبت عليه فوق ما ترتبت على ذلك المتحقق جوهريته، فاعلم أن نسبة التقويم والعلية و التأخر بالقياس إلى قرينه، نسبة التقويم والعلية و التأخر بالقياس إلى قرينه ولقرينه الأولى عكس ذلك بالقياس إلى بعد أن تحقق عندك أن لابد في كل تركب نوعي أوصنغي من ارتباط ما بالتقديم و التأخر والعلية و المعلولية بين جزئيه. و إلا لم يكن نوعاً ولا صنفي من ارتباط ما بالتقديم و التأخر والعلية و المعلولية بين جزئيه. و إلا لم يكن نوعاً ولا جوهرأو عرض أضعف من وجود ذلك الأمر الجوهري و رتبته أنقص، فاعلم أن ذلك الأمر المجوهرأو عرض أضعف من وجود ذلك محتاج إليه و ذلك الأمر المجود عن وجود ذلك محتاجاً إليه معلولاً لم ضيكون إشا صادة لسه أو عرضاً قائماً. إذ لوكان هذا جوهراً غيره، و إن كان عرضاً قائماً بغيره مكن بينهما ارتباط و ايتلاف ما طبيعي أو غيره، و إن كان عرضاً قائماً بغيره مكذلك عاد خلاف المغروض جذعاً.

### الياب الثاني

فى ماهـيّـة ألنفس الحيوانيّـة و بيان جوهريّتها و تجرّدها ضرباً من التجرّد. و فعه فصه ل:

## فصل«۱»

## ق حده شما

قد علمت فيما سبق ما فيه كفاية ولكن سنزيدك هاهنا إيضاحاً، و ذلك أنَّ من الناس من ذهب إلى أنَّ النفس هي المزاج، و يدلَّ على فساده براهين: \*

الأول أنَّ البدن جوهر أسطقسى مركّب من عناصر متنازعة متسارعة بطباعها إلى الانفكاك، و الله يجبرها على الامتزاج و حصول المزاج قوَّة غيرها سواءاً قلنا؛ إنَّ العناصر باقية على صورها النوعيّة كما هو المشهور، و عليه الشيخ و غيره من العلماء، أو قلنا؛ إنها غير باقية \*\*؛ و ذلك لأنَّ الكيفيّات

<sup>\*</sup> قولسه: «ويبدلَ عبلي فساده براهين...» أقول: البراهين والشكوك الآتية في هذا الفصل سوى السادس من البراهين كلّها مذكورة في المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند. ج ٢. ص ٢٢٤ بـ ٢٣٢) إلا أنَّ صدرالمتألّهين قد أشار في أثنائها إلى طائفة من آرائه البديعة المشرقية العرشية.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «أوقلنا إنها غير باقية...» وهو مختاره .. قدّس سرّه ... وقد تقدّم البحث عن المزاج في الفصل المرابع عشر من الفنّ السادس من الجواهر والأعراض (ص ٢٠٣ من المجلد الثاني من

العرضيّة أينما حصلت فهى تابعة للصور، فالنفس سواءاً كانت متعلّقة بمادّة مركّبه أو بمادّة مفردة لايمكن أن تكون عين الكيفيّة المزاجيّة لأنَّ مبدء الشيء و حافظه لايكون عمين ذلىك الشيء، ولا أيضاً يمكن أن تكون صورة من صور العناصر لأن لكلّ منها آثاراً مختصّة ليست آثاراً للنفس، فالنفس إذن غيرالكيفيّة المزاجيّة و غير الصورة الأسطقسيّة التي لواحد من الأسطقسّات. لكن هنا شكوك:

منها: لعل الأسطقسات في بدن الحيوان مقسورة على الاجتماع و حصول المراج لا أنَّ جابراً يجبرها على الالتيام أو حافظاً يمغظها أو يحفظ مزاجها. و حله: أنَّ المقسور من الأسطقسات الممتزجة أنّما ينحفظ انحفاظاً قسريًا إمّا لعصيان المسلك عن الانشقاق كاحتباس النيران و الأهوية في الأرض قسراً حتى إذا قويت زلزلت الأرض و خسفتها، وإمّا في زمان حركتها إلى الانفصال مثل الدهمن المضروب بالماء ، و معلوم أنّه ليست الأجزاء النارية ولا الهوائيّة في المنقصال عن المخالطة، ولا

الطبع الرحلى). و صرّح فى الفصل التاسع منه أيضاً بأنّ العناصر غير موجودة بصرافته فى المزاج (ص ١٩٣ من الطبع المذكور)، ولنا تعليقات و تسهيلات فى الموضعين فراجع.

ثم قال المحقق الطوسى في شرح آخر الفصل الخامس من النمط الناني من إشارات الشيخ الرئيس:

«إن الكائن نباتاً و حيواناً أثما تقصل به صورة كماليه نباتية كانت أو حيوانية مع بقاء صور
أجرائه المنصرية بحسب مزاجه»؛ بل الشيخ قال في الفصل الناني و العشرين من النمط الثاني: و
إذا امتزجت لم تفسد قواها وإلا فلا مزاج. و قال الشارح المحقق المذكور في الشرح: «قال الشيخ في الشفاء: لكن قوماً قد اخترعواف قرب زماننا مذهباً غريباً وقالوا: إن البسائط إذا امتزجت و
في النمفاء: لكن قوماً قد اخترعواف قرب زماننا مذهباً غريباً وقالوا: إن البسائط إذا امتزجت و
انغمل بعضها عن بعض تأدى ذلك بها إلى أن تخلع صورها فلا تكون لواحد منها صورته الخاصة
و لبست حينتذ صورة واحدة فتصير لها هيولي واحدة و صورة واحدة» (شفاء، ط ١٠ ج ١، ص

<sup>\*</sup> قوليه: «مثل الدهن المضروب بالماء» أي المضروب و المخلوط بالماء.

هـناك مـن الصـلابة و عسر الانشقاق ما يمنع تحلّل الجوهر الخفيف عنه. و فى المنتى أرواح كثيرة هوائيّة و ناريّة إنما يجبسان مع الأرضيّة والمائيّة بشىء آخر غـير جسـميّة المنّى بدليل أنه إذا فارق الرحم و تعرَّض للبرد الّذى هو أولى بالتجميد رقّ بسرعة، و كذلك إن تعرّض للحرّ أو كان فى رحم ذى آفة."

و منها: سلّمنا أنّه ليس سبب الاحتباس هو القاسر " فلم لايجوز أن يكون السبب صغر الأجزاء و شدّة الالتحام؟ و جوابه: أنَّ صغر الأجزاء فيما ليس بمغمور في الماتع الكثير لايمنع التفصّي كالحال في المتّى إذا لم يلتقمه فم الرحم زالت خثورته ""

ف إن قلمت: لـو كانت ناريّة المنّى و هوائيّته غالبتين على مائيّته و أرضيّته لكمان الممنّى صماعداً بالطبع، وليس كذلك فبطل المقدّم. وإن كانت الأرضيّة والمائيّة غالبتين جاز أن يحبساهما بالقسر.

قلمنا: لوكمان سبب الاحتماس ذلك لوجب أن يبقى ما فيه من الناريّة و الهوائيّة عند مفارقة الرحم و تعرّضه للبرد.

فإن قلت: لم لايجوز أن يقال الناريّة والهوائيّة اللّتان كانتا في المنّي يفسدان

<sup>\*</sup> قولمه: «أو كان في رحم ذى آفة» و أما القسم النافي فهو معلوم أنه لايحصل منه مركبات تامة.

\*\* قولمه: «ومنها سلمنا أنه ليس سبب الاحتباس هو القاسر...» ناظر إلى عبارة الفخرالرازى
في المباحث المشرقيه (ط بيروت، ج ٢، ص ٢٤٠) حيث قال: النافي ساعدنا على أنّه ليس سبب
الاحتباس هو القلّة، فلم لايجوز أن يكون السبب صغرالأجزاء أو شدة الاختلاط؟ والجواب أن
صغر الأجزاء فيما ليس بمفمور في المائم الكثير لايمنع النفصيّ بدليل ما ذكرناه من أنّ المني إذا لم
يلتقمه فم الرحم زالت ختورته، بل إنما يحتبس الشيء في الغامر إذا كان الغامر أكثر منه في القدر
و القوّة».

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «زالت ختورته» أى زالت غلظته بسبب خروج هو اثيّته و ناريّته.

بالمائـيَّة \* عـند تعرّضــه للبرد لاأتهما تفارقان عنه؟ و إذا لم يخلصا بالمفارقة لم يلزم ما ادّعيتموه.

قلـنا: فـإذن يلزم أن يبقى مقدار حجم المتى زماناً يعتدُّ به سيّما عند عدم القواسر الحنارجيّة كحرّ الهواء المطيف به المحلّل له بسرعة، وليس كذلك.

ومـنها: لم لايجـوز أن يكـون سبب اجتماع الماء و الأرض هو النشف\*\* ثمَّ تعلّق النار بهما كما يتعلّق بالحطب؟

والجــواب: أنَّ النشف إنّما يكون عند إخلاء الهواء للماء مكانه الّذى وقف فيه لضرورة الخلاء و عدم البدل.

فهب: أنَّ العنصرين الثقيلين اجتمعا لا لجامع من خارج بل بمجرد الاتفاق في الميل إلى جهة واحدة فما السبب في اجتماع النارية و الهوائية؟ و أمَّا تعلَق السنار بالحطب فلبس كما زعمه الناس ممّن لايعرف هذه القوانين فإنَّ النار ممّا يحدث في الحطب\*\*\* شيئاً فشيئاً على الاتصال فتزول بانقلابها إلى الهواء على السندريج، وليست هناك نار واحدة متعلّقة بالحطب، بل النيران المتعلّقة بالفتيلة

<sup>\*</sup> قوله: «يفسدان بالمائية...» أي يفسدان بالمائيَّة ويستحيلان إليها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «هوالنشف» أى نشف الماء في الأرض. وقوله: «لضرورة الخلاء...» متعلق بيكون.

<sup>\*\*\*</sup> قول ه: فإن النار تما يحدث في الحطب... عبارة الفخرالرازى في المباحث المشرقية هكذا:

«لم لا يجوز أن يكون سبب اجتماع الماء والأرض في الأبدان هوالنشف ثم تتعلّق الثار بهما كما

تتعلّق النّار بالحطب؟ والجواب أنّ النشف كما سبق يكون عند إخلاء الهواء للماء مكانه الذي

وقف فيه لضرورة الخلاء وعدم البدل، فهب أنّ الماء والأرض يجتمعان لا لجامع من خارج بل

لاتفاقهما في المبل إلى جهة واحدة، فما السبب في اجتماع النارية والأرضيّة؟ وأما تعلّق النار

بالحطب فهو كلام من لا يعرف، فإن النار تحدث في الحطب ثم تفارقه على سبيل الاتصال حدوناً

و انفصالاً، و ليس هناك نار واحدة لها تعلق بالحطب، بل النيران كالماء الجارى على الاتصال»

(ط يبروت، ج ٢، ص ٢٤١).

كالماء الجاري على الاتصال.

و مـنها: لم لايجوز أن يكون سبب اجتماع الاُسطقسّات تحريك الوالدين أو مزاج الرحم ثمَّ يبقى ذلك القسر زماناً؟

وجوابه: أنَّ حركة الوالدين و إن كانت تؤدّى إلى اجتماع الأسطقسّات الّتى فى المـنىّ، لكـن لابـدّ من سبب لانضمام ما ينضّم إلى المنىّ بعد ذلك حتّى يتمَّ الأعضـاء الحيوانيّة، ولابدًّ من حافظ لذلك الاجتماع، وهذا هو الجواب القوىّ عن السؤالين السابقين.

وأيضاً: لمو لم يكن في المتى فاعل يفعل المزاج و الأعضاء لكان يجب أن يكون العضو المتخلق أولاً هو الظاهر لأنَّ الأجسام إثما تفعل ما تفعل بالجئة لا بسالقوة و من جهة المماسة والانضمام، والأقرب مكاناً أسبق " حدوثاً من الأبعد، و التالى باطل بالاستقراء فكذا المقدّم، و ذلك لأنَّ أوَّل الأعضاء تكوُّناً هو القلب. و أيضاً كثير من الحيوانات "" يجدت لابالتوالد.

ومـنها: أنَّ هـذا الاجتماع قد لايحتاج إلى سبب حافظ، والدليل عليه بدن الميَّـت حيث يبقى بعد مفارقة النفس عنه زماناً و ليس هناك حافظ، فلو كان الحافظ هوالنفس لوجب أن يتفرَّق الأجزاء عند الموت.

والجسواب: أنَّ لأجساد الحسيوانات المفارقة عنها نفوسها قدراً من العناصر الكثيفة و شكلاً و لوناً لايحتاج إلى حافظ نفسى كما لايحتاج البناء في انحفاظه و تماسك أجسزائه إلى حافظ غير يبوسة العنصر، والذي كانت النفس حافظة إيّاء ليس هذا الباقى من جسد الحيوان، بل قدر آخر و مزاج آخر مالم يتغيّر و

قوامه: «وأيضاً لو لم يكن في المني...» جواب آخر، أي مع قطع النظر عن السؤال الأول.

<sup>\*\*</sup> قوله: هوالأقرب مكاناً أسبق...» وهو الظاهر.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «وأيضــاً كــثير مــن الحــيوانات...» جــواب آخــر، أى كـُـير من الحيوانات يحدث لايالتوالد، فلايكون سبب اجتماع العناصر منحصراً بتحريك الوالدين.

لم ينفسخ لم يعرض الموت، و النفس ليست من الأسباب القريبة الموجبة لهذا اللمون و الشكل الباقيين، بل هي كفاعل بعيد " يؤدي ضرب من تحريكاته إلى هذا الشكل و اللون كالبناء و الباني، ثم الحافظ لذلك سبب آخر قد يوجد في بدن الحيوان و غييره فينحفظ في مدة في مثلها يمكن أن يتحرك العناصر تمام حركات الافتراق و التلاشي سريعة إذا كان الانغمار" قليلاً أو بطيئة إن كان كثيراً. و يسبق إلى الانفصال ما شأنه أن يسبق كالجوهر الناري و الهوائي، و يتأخراً ويبطىء ما شأنه الناخر و المواؤ كالأرضى و المائي بل يجب أن يتوسط زمان لحركة الانفصال ""، ولم يجب أن يكون ثبات الميت زماناً قليلاً بحسب الحسرة دليلاً على أن اجتماعه وقع بلا جامع على أنك إن حققت لم تجد السخص وقد فارقته الحياة في آن من الآنات على أمر أو حال كان عليه في المياة.

و منها: أنَّ النفس لاتحدث إلا عند استعداد المادّة لها\*\*\*\* و ذلك الاستعداد لا يحصل إلا بحدوث المزاج الصالح، فإنَّ المزاج من العلل المعدّة للنفس، والعلّة المحددة و إن كانست علّة بالبرض لكنّها متقدّمة بالطبع، فإذا كان تكوّن النفس علّسته اجستماع العناصر، فكيف تتقدّم النفس على ما يجب تأخّرها عنه أعنى اجتماع العناصر الذي يتقدّم عليها بالطبع؟

<sup>\*</sup> قوله: «بل هي كفاعل بعيد...» الضمير راجع إلى النفس. أى بل النفس كفاعل بعيد الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «إذا كان الانغمار ... » أى إذا كان الانغمار والتماسك قليلاً الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «بل يجب أن يتوسط زمان لحركة الانفصال» و ذلك لأن الحركة لاتقع في آن.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «ومنها أن النفس لا تحدث إلا عند استعداد المادة لها...»

أى لاتحدث منع حندوث البدن على النحو الذى ذهب إليه المتأخرون من المشاء من أنّ النفس روحانية الحندوث و روحانية البقاء. أى إنها من العقول البسيطة المجرّدة فى بدو فطرتها. و استوفينا الكلام فى ذلك فى الدرس الرابع من كتابنا المعمول فى التحاد العاقل بالمعقول.

و أجيب عن هذا الاشكال\*: بأنَّ الجامع لأجزاء النطفة نفس الأبوين، ثمَّ إله يبقى ذلك المزاج فى تدبير نفس الامَّ إلى أن يستعدّ لقبول نفس المولود، ثمّ إلها تصير بعد حدوثها حافظة له و جامعة لسائر الأجزاء بطريق إيراد الغذاء.

واعلم أنّ المتأخرين قد اضطرب كلامهم في أنّ الجامع لأجزاء البدن هل هو بعينه الحافظ لها و لمزاجها أم لا؟ وفي أنه نفس المولود أم نفس الأبوين؟ فذهب الإمام السرازيّ إلى أنّ الجامع نفس الأبوين قبل حدوث نفس المولود، و بعد الحدوث تصير هي حافظة له، و جامعة لسائر أجزائه بالتغذية كما ذكر. و نقل هدو أيضا في بعض رسائله المشتملة على أجوبة مسائل المسعودي أنّه لما كتب بهمنيار إلى الشيخ و طالبه بالحجة على أنّ الجامع للعناصر في بدن الإنسان هو المحافظ لحا؟ قال الشيخ: كيف أبرهن على ماليس "، فإنّ الجامع لأجزاء بدن المبنين نفس الوالدين. و الحافظ لذلك الاجتماع اوالاً القوة المصورة لذلك البدن ثمّ نفسه الناطقة، و تلك القوة ليست واحدة في جميع الأحوال، بل هي قوى متعاقبة متغاثرة بحسب الاستعدادات المختلفة لمادة الجنين. قال: «و بالجملة فإنّ تلك المادة تبقى في تصرف المصورة إلى أن يحصل قام الاستعداد لقبول فإنّ تلك المادة توجد النفس» هذا ما ذكره "".

قول ه: «وأجيب عن هذا الإشكال...»، الجيب هوالفخر الرازى فى المباحث المشرقية، وإن شئت فراجع الفصل الخامس من النمط الثالث من شرح الإشارات للمحقّق الطوسى، وقوله: «ثم إنها تصير...» الضمير راجع إلى نفس المولود.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «قال الشيخ كيف أبرهن على ما ليس...» ماليس هو اتحاد الجامع و المحافظ، أعنى أنَّ كلمة ما إنسارة إلى اتحداد الجامع و المحافظ، وقوله: «وتلك القوة...» أى و تلك القوة الجامعة ليست قوة واحدة باقية في جميع الأحوال، بل هي قوى متعاقبة متغائرة بحسب الاستعدادات الخ. \*\*\* قولـه: «هذا ما ذكره...» أى ذكره الفخر الرازى كما قال قبل أسطر. فذهب الإمام الرازى إلى أن الجامع نفس الأبوين...

و أورد علميه أوَّ لاَّ بسأنَّ الحكماء جعلوا المصوّرة و المولّدة و غيرهما قوى للسنفس والآلات لها. و النفس حادثة بعد المزاج و تمام صور الأعضاء كما هو مذهب المعلّم الأوّل و المشائين، فالقول بإسناد تصوير الأعضاء و حفظه المزاج إلى المصورة قـول بحـدوث الآلـة قـبل ذى الآلـة، و فعـلها بنفسها من غير مُستعمل إيّاها و هو ممتنع جداً؟

و أمّا ما ذكر في التفصّى عن هذا تارةً بعدم تسليم حدوث النفس لجواز قدمها كما نقل عن بعض الأقدمين. و تارةً بحدوثها قبل البدن كما هو رأى بعسض الملّييّن. و تارة بعدم جعل المصوّرة من قوى نفس المولود بل بجعلها من قوى النفس النباتيّة المفايرة لها بالذات كما هو رأى البعض. و تارةً بتصييرها من قوى نفس الأمّ، فشيء من هذه الوجوه لايسمن ولا يغني.

و ثانياً؛ بما اعترض به محقق الإشارات في شرحه: بأنَّ ما نقل في تلك الرسالة عن الشيخ يخالف ما قاله في الفصل الثالث من المقالة الأولى " من علم النفس في الشفاء و هو قوله: فالنفس التي نكل حيوان هي جامعة أسطقسات بدنه و مؤلفتها و مركبتها على نحو يصلح معه أن يكون بدناً لها، و هي حافظة لهذا البدن على النظام الذي ينبغي، و بأن تفويض التدبير من قوة بعد مدة إلى قوة أخرى كنفس المولود غير معقول في الأفاعيل و التدابير الطبيعية و إنما يجرى أمثال هذا بين فاعلين غير طبيعين يفعلان بإرادة متجددة.

ثمَّ أجاب عن أصل هذا الإشكال\*\*: بأنَّ نفس الأبوين تجمع بالقوة الجاذبة أجزاءاً غذائية ثمَّ تجعلها أخلاطاً و تفرز عنها بالقوّة المولّدة مادة المنى و يجعلها

<sup>\*</sup> قولمه: «يخالف ما قاله في الفصل الثالث من المقالة الأولى...» راجع نفس الشفاء بتصحيحنا و تعليقاتهنا عليه (ص ٢٥)؛ و كتاب النفس من الطبع الأول من الرحلي الحجرى (ص ٢٨٤). وقوله: «فالنفس التي لكل حيوان...» الجملة مفيدة للعصر ولا يخفي لطفها في المقام، فلا تغفل. \*\* قولم: ثم أجاب عن أصل هذا الإشكال...» ضميراقس أعني فعل أجاب راجم إلى محقى الإشارات.

مستعدّة لقبول قوّة من شأنها إعداد المادّة و تصييرها إنساناً بالقوّة؛ و تلك القـوَّة صورة حافظة لمزاج المنيِّ كالصور المعدنيَّة ثمَّ إنَّه يتزايد كمالاً في الرحم بحسب استعدادات تكتسبها هناك إلى أن يصير مستعداً لقبول نفس°° أكمل تصدر عنها مع حفظ المادّة الأفعال النباتيّة، فيتكامل المادّة بتربيتها إيّاها؛ و هكذا إلى أن يستعدُّ لقبول نفس أكمل تصدر عنها مع ما تقدُّم الأفعال الحيوانية أيضاً فيتم البدن و يتكامل إلى أن يصير مستعداً لقبول نفس ناطقة يصدر عنها مع جميع ما تقدّم النطق؛ و تبقى مدبّرة للبدن إلى أن يحلُّ الأجل. وقــد شــبّهوا تلك القوى\*\*\* في أفاعيلها من مبدء حدوثها إلى استكمالها نفساً مجرّدة بحرارة تحدث في فحم من نار مشتعلة تجاوره ثم تشتدً الحرارة النارية في الفحسم فيستجمّر ثمَّ يشتعل ناراً؛ فعبْدء الحرارة الحادثة في الفحم كتلك الصورة الحافظة؛ و اشتدادها كمبدء الأفعال النباتية؛ و تجمّرها كمبدء الأفعال الحيوانية؛ و اشــتعالها ناراً كالناطقة و ظاهر أنّ كل مايتأخر يصدر عنه كلّ ما صدر عن المتقدم و زیادة فجمیع هذه القوی کشیء واحد متوجّه من حدّ ما من النقصان إلى حدّ ما من الكمال، و اسم النفس واقع منها على الثلاث الأخيرة فهي على اخــتلاف مراتــبها نفــس لــبدن المولــود، و يتبيّن من ذلك أنّ الجامع للأجزاء الغذائسية الواقصة في المنسيّين هــو نفـس الأبويــن و هو غير حافظها و الجامع للأجسزاء المضمافة إليها إلى أن يتم البدن إلى آخر العمر و الحمافظ للمزاج هو

<sup>\*</sup> قوله: «ويجعلها مستعدة لقبول قوة...» و تكون المادة بها منهاً.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «ثم إنَّ المنيِّ يتزايد كمالاً في الرحم بحسب استعدادات يكتسب المني تلك الاستعدادات إلى أن يصبر المني مستعداً القبول نفس الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوند: «وقد شبّهوا تلك القوى...» ناظر إلى كلام الهتق الطوسى في شرحه على الفصل الخسامس من السنط الشامن من الإنسارات فبراجع؛ و سيأتي هذا البحث الشريف المنيف في أخرالفصل الثالث عشر من الباب الثالث أيضاً.

نفــس المولــود. وقــول الشيخ إنهما واحد لهذا الاعتبار. و قوله إنَّ الجـامع غير الحـافظ بالاعتبار الأوّل انتهى.

أقــول: مــا ذكــره كــلام مــتين إلاّ أنّ فــيه إشكالا لاينحسم ولا ينتقح إلاّ بطريقتنا من إثبات الاشتداد فى الجوهر فإنّ ما ذكره يحتمل وجوهاً:

أحدها أنَّ هـذه الأفاعـيل المتعدّدة من الحفظ للمزاج والتنمية و التحريك الإراديّ والـنطق صادرة من مبدء واحد بالعدد لمه قوى متعدّدة متعاقبة في الوجـود فـيلزم عنه حدوث النفس الناطقة عند حدوث النطفة و كونهامعطلة عمّا سوى الأفعال الجماديّة، و هذا ليس بصحيح على مقتضى القواعد الحكميّة ولم يذهب إليه أحد من الحكماء؟.

وثانيها أنها تصدر من مباد متعددة متخالفة الذوات متفاضلة في الكمال؛ و
هـذا يوجب ما ذكره و أبطله من تفويض الفاعل الطبيعي تدبيره في مادة إلى
فاعل آخر يخالفه، وإن زعم أن الصورة السابقة تفسد عن المادة، و تتكون الصورة اللاحقة بواسطة تكامل المادة، فيرد عليه أن فعل القوة السابقة ليس إلا الحفظ و التقويم و التكميل، و محال أن تكون القوة الطبيعية التي شأنها تقبوم ما الدة ما يوجب فسادها و إبطالها، أو يجعلها بحيث تستحق بالإعداد لقبول ما يفسدها و يبطلها بالتضاد، فهذا ينافي كون المني بصورته التي فيه بصدد الاستكمال، ولو كان كذلك لوجب أن تكون القوى النباتية و الحيوانية والنطقية متضادة، و ليست كذلك بل هي متفاوتة متفاضلة في الكمال الوجودي، كل سابق منها متوجّه إلى اللاحق توجّه الشيء إلى كماله، و تشبّت الشقوق

<sup>\*</sup> قوله: «وإن زعم أن الصورة...» هذا هو الاحتمال الثالث.

<sup>\*\*</sup> قولسه: هما يوجب فسادها» أى ما يوجب فساد القود الطبيعية و إبطالها. وقوله: «أو يجعلها بحيت...» أى يجعل المادة بحيت تستحق بالإعداد لقبول ما يفسدها، أى يفسدالقوة الطبيعية و يبطلها بالتضاد.

البثلاثة فئبت أنَّ الجوهر الصبورى مما يشتد في وجوده و يتكامل في تجوهر ذاته، و يتطوّر في أطواره، و يستو في الدرجات الطبيعية والنباتية و الحيوانية و البسرية إلى ماشاء الله تعالى. و قد علمت من تضاعيف البيان فيما سبق أنَّ الأفاعيل الذاتية متوجّهة بالذات إلى ما هو خير و كمال، ولا يتوجّه شيء من الأشياء في سلوكه الطبيعي نحبو شيء مناف له مضاد إيّاه إلا بقسر قاسر أوقاطع طريق له من خارج، بل الكشف و البرهان قد أوجبا أنَّ الأشياء كلّها طالبة للخير الأقصى والنور الأعلى جلّ مجده، ولنعد إلى ما كنّا فيه.

البرهان الثانى على مغايرة النفس للمزاج، أنّه لاشك أنّ النبات و الحيوان مستحركان من تلقاء أنفسهما إلى كمالاتهما في الكمّ والكيف، ولا محالة أنَّ الحسركة تقع في أمزجتهما أيضاً لأنَّ الأمزجة تابعة للممتزجات و هي متبدلة فالمنزاج يبدل عندالحركة، و المحسرك بناق غيرمتبدل، فالمزاج ليس هو ذلك الحسرك. و أيضاً فيلأنَّ البدن الذي يسوء مزاجه بمرض و شبهه، قد يعود إلى المزاج الصحيح، ولابدله من معيد، وليس هو المزاج الصحيح الذي قد بطل، ولا المزاج الفاسد، فإذن الحرك المعيد غيرالمزاج؛ و ليس خارجاً عن جسم الحيوان، المرتب له فو لا يفعل إلا بواسطة قوة جسمانية كما عرفت، و إن لم يكن مفارقاً فهو لايفعل إلا بواسطة قوة جسمانية كما عرفت، و إن لم

<sup>\*</sup> قولـــه: «مــن تلقاء أنفسهما» أى لا بأمر خارج. و قوله: «لأن الأمزجة تابعة للمتزجات» و هي أى المعتزجات متبدّلة.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «لأنه لوكان مفارقاً...» أى لأن الخارج عن جسم الحيوان لوكان مفارقاً و مجرّداً فهو لا يفعل إلا بواسطة قوة جسمانية كما عرفت. و إن لم يكن الأمر الخارج مفارقابل كان مادياً فهو لايفعل إلا بجشاركة الوضع أو بالجسمية المشتركة و هما باطلان، أى كون الهرك هو المفارق أو الممادى باطلان الخ. و عبارة الفخرالوازى في المباحث هكذا: «وليس خارجاً عن جسم الحيوان، لأنه إن كان مفارقاً فهو لايفعل بجرّد جسميّته العامة بل بقوّة فيه و هوالمطلوب، على أنا نعلم

باطلان. أمّا الثانى فظاهر كما مرّ. وأمّا الأوّل فلما يعرف بأدنى تأمل من أنّه لـيس اغـتذاء الحـيوان و نمـوّه و تولـيده بقسسر قاسـر، فـيكون بقوّة فيه، و هوالمطلوب.

الـــبرهـان الثالــث لوكان المحرك هوالمزاج لما حدث الإعياء لأنَّ الإعياء أنَّما يكون بسبب حركة طارية على الجسم على خلاف ما يقتضيه طبعه، وليس يمكــن أن يقــال أنَّ طــبائع البسائط تقتضى حركة خلاف ما يقتضيه امتزاجها. لأنَّ فعـل الطبائع بعد امتزاجها يجب أن يكون من جنس فعلها حال بساطتها. ولا يخـتلفان إلا بـالقوَّة و الضـعف. فإنَّه لو كان مقتضى المزاج مقابلا لمقتضى الطبائع، لكانت تلك الطبائع تقتضي أمرين متقابلين و ذلك ممتنع. فلوكان محرّك الحيهان هـ مـزاجه لما حدث الإعياء، ولما تحاذب مقتضى النفس، و مقتضى الطبيعة عندالرعشة، فلذلك قال الشيخ في الإشارات: إنَّ الحيوان متحرَّك بشيء غسر مزاجه الّذي يمانعه كثيراً حال حركته في جهة حركته بل في نفس حركته، قال الشارخ المتقدّم": يريد بقوله حال هذه الحركة ــ البطؤ و السرعة ــ كما في الإعمياء، فـإنَّ المـزاج بمـانع كون الحركة سريعة كالإنسان إذا أراد رفع قدمه. فجهـة الحـركة الإراديّـة هي الفوق، وعند الإعياء لايكون الحركة سريعة. ويربد بقولـــه في جهة حركته ممانعة النفس و الطبيعة كما في الرعشة، لأنَّ النفس تحركها إلى فسوق والمزاج إلى أسفل، فيتركّب الحركة منهما. و يريد بقوله في نفس حركته أنَّ الإعياء ربما ينتهي إلى حيث لايقوى النفس على التحريك أصلا.

قطعاً أنه ليس اختذاء الحيوانات و نموها بسبب جسم قاسر».

<sup>\*</sup> قولسه: «قبال الشبارح المبتقدّم...» يعنى بالشارح المتقدّم الفخرائرازى. لأنه كان قبل الهمقّق الحواجبة نصيرالدين الطوسى شارح الإشارات بحسب الزمان، و قوله: «قال الشارح ألمحقّق...» يعنى به الخواجة نصيرالدين الطوسى، قال: المراد بجال الحركة وقت الحركة لاصفتها من السرعة و البطؤ، كما زعمه الفخرالرازى.

وقال الشارح المحقّق: المراد بحالة الحركة وقت الحركة. والمزاج قديمانع فى جهسة الحركة، كما إذا صَعَد الإنسان على جَبَل فإلّه يريد الفوق، و مزاج بدنه لفلية الثقلين تقتضى السّفل، و المراد بقوله فى نفس حركته أنّ المزاج يقتضى السكون على وجه الأرض لمقتضى الثقل المذكور، والنفس قد تريد الحركة على وجه الأرض، وردَّ ما ذكره فى باب الرعشه "، بأنها لاتتركّب من هاتين الحركتين فقط، يل ومن كلَّ حركة فى جهة تريدها النفس؛ و من كلَّ حركة فى مقابل تلك الجهه تحدث من امتناع العضو عن طاعة النفس، فإنه إذا أحدث عصرتك ميلا إلى جهة و عارضه مانع أحدث ذلك المانع ميلا إلى مقابل تلك الجهة."

المبرهان السرابع إن الإدراك الحسسى في هذا العالم لا يكون إلا بتكيف الآلة بكيفية من باب المحسوس، فاللمس لا يتحقق إلا مع استحالة مزاج العضو اللامس، فالمدرك لتلك الكيفيّة إن كان المزاج؛ فذلك إمّا أن يكون المزاج الذي قد بطل وهو ممتنع، أو الذي حدث و هو أيضاً ممتنع، لأنّ المزاج الصّحيح الأصلى لا يدرك ذاته فكيف يدرك المزاج الغريب المتجدد ذاته ؟.

وبالجملة الإحساس يستدعى الانفعال والشيء لاينفعل عن نفسه، فإذن لابد ق الإحساس من شيء باق عند توارد الحالتين ليحصل الشعور بذلك التغير و المزاج غيرباق.

البرهان الخامس أنَّ الحيوان قد يتحرَّك في مزاجه، إمّا عن الاشتداد إلى الضعف أوعن الضعف إلى الاشتداد، ولا شك أنَّ المتحرّك غيرالمتحرك فيه.

<sup>\*</sup> قولمه: «وردّ ما ذكره في باب الرعشة...» أى وردّ الشارح الهفّق الخواجة نصيرالدين الطوسى ما ذكره الفخرالرازى في باب الرعشة الخ.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «سيلاً إلى تقابل تلك الجهة» كما يعرض الميل إلى الفوق للحجر في هبوطه إذا وقع على جسم صلب.

فالمتحرُّك في المزاج غيرالمزاج.

البرهان السادس من العرشيات قد علمت أنَّ الإدراك عبارة عن وجود المدرك بالفتح للمدرك بالكسر، فنقول: لوكانت النفس هى المزاج، لزم أن يكون العرض موجوداً لنفسه، والتالى محال فالمقدم مثله، و أمّا بيان الملازمة: فلأنَّ النفس تدرك المزاج والمزاج لائه كيفيّة ملموسة تكون عرضاً، فلوكانت النفس هى المزاج فيكون العرض موجوداً لذاته، و أما بطلان التالى فلأنَّ وجود العرض في نفسه هو وجوده لموضوعه لا لذاته فليس إذن المدرك هو المزاج بل موضوع آخر. وليس ذلك هو الجسم المطلق لان ذلك ممتنع، وإلا لكان كلَّ جسم دراكاً. ولا أيضاً الجسم العنصرى وإلا لكان كلَّ جسم عنصرى دراكاً، وهو خلاف الواقع، فإذن القود التي تدرك المزاج شيء غيرالمزاج، ولا الجسم المعلوب.

البرهان السابع أنسا سنقيم البراهين على تجرُّد النفس الحيوانيَّة والقوَّة الخيالية عن الأجسام العنصرية والطبيعيَّة، و التجرُّد فوق الجوهرية، فبطل كون المناس من حاول إبطال كون المزاج نفساً بطريق آخر، وهدو أنَّ مزاج العضو البسيط " مشابه لمزاج جزئه، فلو كان المشكّل مزاجه لكان شكل الكلّ و شكل الجزء واحداً، والتالي باطل فكذا المقدم.

واعـــترض علــيه بعض الفضلاء بأنَّ المشكّل عنده هو القوّة المصوّرة، وهى قوّة سارية في محلّهــا؛ و جـــزئها مساو لكلّها في الماهية فيعود المحال في القوّة المصــوّرة سا الــزم في المزاج، وكذلك أيضاً يلزمه أن يكون شكل جزء الفلك مساوياً لشكل كلّه.

<sup>\*</sup> قوله: «وليس ذلك هوالجسم المطلق» ذلك إشارة إلى موضوع آخر.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وهو أن مزاج العضو البسيط...» كالعظم و اللحم و الشرايين و غيرها.

أقول: أمّا القوة المصورة فهى و إن كانت سارية فى العضو لكن فعلها للتصوير ليس بالاستقلال، بل طاعة و خدمة للنفس، فتفعل التشكيل فى الأعضاء بحسب أغراض النفس و حاجاتها، و أما فعل القوى البسيطة التي تفعل الكرات، فلأجل أنَّ القوة الواحدة إذا اقتضت فى مادة واحدة مقداراً معيناً و أفادت شكلا كان مقتضاها من الأشكال الكروية فإذا سبق شكل الكروية للكل يمنع ذلك أن يكون للجزء شكل آخر للاتصال الواقع فيها. وقال أيضاً لوكان الحرك قوة مزاجية تحركت إلى جهة واحدة فإنَّ المزاج الواحد مقتضاه واحد. واعترض عليه الفاضل المذكور: بأنَّ هذا أيضاً منقوض بالقوى النباتية؛ فإنَّ كلا منها واحدة تفعل أفعالا كثيرة كذلك هاهنا.

أقـول والجـواب بمثل مامرً، فإنَّ القوى النباتيّة تفعل أفعالا كثيرة و مختلفة على حسب أغراض النفس. فبهذه البراهين التسعة المذكورة ظهر لنا أنَّ النفس الحيوانيّة ليست قـوّة مزاجية كالصور المعدنيّة، مع أنَّ المعدنيات أيضاً ليست آثارها و لوازمها إلا بصور جوهرية غير أمزجتها.

### فصل (۲)

في بيان تجرد النفس الحيوانية، و عليه براهين كثيرة

منها أنَّ الحيوان قد تتزايد أجزاؤه تارة، و تتناقص أخرى بالتحليل، فإنّه ما من بدن حيوانى إلا و تستولى عليه الحرارة الغريزيّة و الأسطقسيّة الداخلتان، و حرارة الحركة و الهواء المطيف به، سبّما عند اشتداد الصيف بارتفاع الشمس، و ذلك الحيوان باق بشخصه فى الأحوال كلّها فعلمنا أنَّ هويّته مفايرة للبنية الحسوسه.

ومنها أنَّ البهائم تدرك هوياتها الإدراكية. وكيف لا وهي تهرب عن المؤلم و

<sup>\*</sup> قوله: «أن يكون للجزء شكل آخر...» لأنَّ الأجزاء فرضيَّة لاواقعيَّة.

تطلب اللّذيـذ؟ و لـيس هـربها عـن مطلق الألم؛ أمّا أولا فلأنَّ المشهور إنّها لاتـدرك الكّلْـيات، ولــو أدركـتها لكان ما نحن بصدد، ألزم. وأما ثانياً فلأنّها لاتهــرب عــن ألم غيرهــا مع أنَّ ذلك أيضاً ألم. فهى إذن تهرب عن ألمها، فهو يقتضى علمها بأنفسها و ذلك يقتضى تجرّدها \* بوجهين:

أحدهما أنَّ العملم يقتضى ثبوت الشمىء المدرك بالفتح للشيء المدرك بالكسر، و الصورة التي تحلّ المادة وجودها للمحلّ لالنفسها، و كلّ ما وجوده لنفسه مجرد عن المحلّ فالمدرك لذاته مجرد عن المحلّ. وثانيهما أنَّ علم الحيوان بهويّته دائم و ليس بمكتسب بالحس، و علمه بأعضائه الظاهرة و الباطنة ليس كذلك " فهويّته مغايرة لأعضائه.

أمّا الصغرى فلأنَّ العلم بوجود النفس لو كان مكتسباً، لكان إما بالحس وهو باطل، فإنَّ الحسس لايحس بنفسه فكيف بما هو آلة لها ""، و مستعملة إيّاها. وأيضاً ربما يعلم ذاته عند ما لا يحس بشيء أصلا، و إما بالفكر فلابدً من دليل، و الدليل إما علّة النفس أو معلومها، والأول باطل، لأنَّ علّة النفوس شيء أجل من أن يحيط به علم الحيوان. و أيضاً أكثرون من الناس يعرفون أنفسهم و إن لم يخطر ببالهم علّة أنفسهم، والثاني أيضاً باطل، لأنه إمّا أن يكون الوسط في الاستدلال هو الفعل المطلق، أو فعله المضاف إليه، فإن اعتبر الفعل المطلق، لرم إثبات فاعل مطلق لافاعل هوهو. و إن اعتبر الفعل المضاف المطلق المضاف إلى الشخص يتوقف على العلم """ به، فلو اكتسب العلم فالعلم بالفعل المضاف إلى الشخص يتوقف على العلم """ به، فلو اكتسب العلم

<sup>\*</sup> قوله: «و ذلك يقتضى تجرّدها» أى علمها بأنفسها يقتضى تجرّدها بوجهين الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وعلمه بأعضائه الظاهرة و الباطنة ليس كذلك» أي بل هو مكتسب.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فكيف بما هو آلة لها...» ضمير «هو» راجع إلى الحس، و ضمير «إيّاها» راجعة إلى آلة.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «يتوقّف علىالعلم به» ضمير «به» راجع إلى الشخص.

بــه من العلم بالفعل المضاف إليه لزم الدّور، فثبت أنَّ علم الحيوان بنفسه غير مستفاد من حسّ أو دليل.

برهان آخر على أنَّ الحيوان ليس هو البنية المحسوسة، فنقول: لو فرض الحيوان كأنه خلق دفعة. و خلق كاملا. ولكنه محبوب الحواس عن مشاهدة الخارجيّات، و إنه يهوى فى خلاء أو هواء طلق لا يصدمه قوام الهواء، ولا يحسن بشيء من الكيفيات، و فُرَّقت بين أعضائه حتى لايتلامس فإنه فى هذه الحالة يدرك ذاته، و يغفل عن كلَّ أعضائه الظاهرة و الباطنة، بل يثبت لذاته ولا يثبت لحاراً ولا طولاً ولا عرضاً، ولا جهة من الجهات، ولو تخيل وضعاً أو جهة أو عضواً من الأعضاء فى تلك الحالة لم يتخيله على أنه جزء من ذاته. و ظاهر أنَّ المشعور به غير المغفول عنه؛ فإذن هويته مغايرة لجميع ذاته. و ظاهر

#### فصل(۳)

# في دفع ما أورد على جوهريةالنفس من الشكوك

قالوا إنَّ القوى النباتية حالَة فى الأجسام، وكذا نفس الحيوان لكونها مدركة للجزئيات، و فاعلة للأفعال الجزئية، و الجوهر المفارق يستحيل أن يكون مدركاً للجزئيّات، و فاعلا للأفعال الجزئيّة، فإذن تلك النفس قوّة جسمانيّة علّمة للمجموع المركّب من البدن و منها، فتلك القوى النباتية و الحيوانية موجودة كلّ واحد منها في محلّ غير متقوّم بذاته بل بتلك القوة، فهي

<sup>\*</sup> قوله: «أو هواء طلق» أي هواء ممتدل.

إذن جوهس صورى. فمن جوز كون شيء واحد جوهراً و عرضاً باعتبارين، قال: إنَّ النفس من حيث إنها جزء للنبات أو الحيوان جوهر، و من حيث إلها تقـوم بمحلَّ مُستفن عن الحال في جسميّته غرض. و كذا من أحال كون القائم بالمحلّ جوهراً أنكر جوهرية النفس مطلقاً. و قد علمت فساد هذين القولين. ثمَّ للقائلين بعرضية النفس متمسكات ":

أحدها أنَّ الحال يمتنع أن يكون سبباً لهلّه لاستحالة الدور فلايكون جوهراً. و ثانيها و إن يساعدونا على أنَّ الحال يمكن أن يكون من مقوّمات الهلّ لكن قالوا: إنَّ النفس ليست كذلك لأنها أنما تحدث عند حدوث المزاج الصالح. والمتأخّر لايكون علّة للمتقدم؛ فالنفس لاتكون علّة لحصول المزاج\*\*\*.

و ثالثها إنَّ النفس لـوكانت جوهراً لكان الجوهر ذاتياً لها لأَنه جنس لما تحته من الأنواع المحصلة، فلوكانت النفس جوهراً لكان العلم بجوهريتها بديهياً حاصلا من غير كسب\*\*\*\* والتالى باطل فكذا المقدم.

<sup>\*</sup> قولسه: «فعن جسورٌ كمون شمىم واحمد...» كالمشائين. و إن شنت فراجع المباحث المشرقية للفخرالسرازى فى المقمام (طبع هند، ج ١، ص ١۶١) حيث قال: أمّا المجوّزون فقد احتجّوا بأمور ثلاثة الخ ـ و استبعده الشيخ غاية الاستبعاد الح. فراجع. قوله: هوكذا من أحال كون القاتم بالهل جوهراً...» كالإشرافيين.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «ثمَّ للقاتلين بعرضيَّة النفس متمستكات...» هؤلاء قد أنكروا جوهريّه النفس النباتية و الحيوانيّة بأمور أربعة. كما فى المهاحت المشرقيّة للفخرالرازى (طبع حيدرآباد دكن هند. ج ١٢ ص ٢٣٣). و المصلف قمد ذكسر تلاتة منها، و إنّما قال بعرضية النفس على الإطلاق تعميماً لشمول الأمور عليها. وقوله: «فلا يكون جوهراً» و ذلك لاستغناء الهلّ عنه.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فالنفس لاتكون علة لحصول المزاج» فلايكون مقوَّماً للمحلِّ فيكون عرضاً.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «لكان العلم بجوهريّتها بديهيّاً حاصلاً من غير كسب» و ذلك لأنَّ ذاق الشيء بيّن النبوت له.

والجواب أما عن الأول فقد مرٌّ فيما مضى.

و أما عن الثانى فلما مرَّت الإشارة إليه من أنَّ المزاج الَّذي هو علَّة معدَّة لفيضان نفس أو صورة جمادية على المادة المستعدّة به غير المزاج الَّذي تقيمه و تحفظه تلك النفس أو الصورة فاندفع الدور

وأما عن الثالث فالذى ذكره الشيخ هو أنا لانعرف من النفس إلا أنها شى. مدبّر للبدن؛ فأما ماهية ذلك الشىء فمجهولة. و الجوهر ذاتى لتلك الماهية لا لمفهوم أنه شىء ما مدبر للبدن، فما هو متقوم بالجوهر غير معلوم لنا، و ما هو معلوم لناغير متقوم بالجوهر فزالت الشبهة.

واعترض عليه بعض الفضلاء " بأنَّ علمي بنفسي غير حاصل بالكسب كما برهن عليه، فلا يخلو إما أن لا أعلم نفسي إلا من حيث إنَّ لها نسبة إلى بدنى أو أعلم حقيقتها، فالأول باطل لما قد مضي و ثبت أنَّ علمي بنفسي ليس غير نفسي، و أنه أبدأ حاصل بالفعل و هي جوهر بالحقيقة، و ليست من باب المضاف. قال: و العجب بمن يقول بهذين القولين "" ثمَّ يغفل عن تناقضهما لا لموجب. ثمَّ قال: والجواب الصحيح أن يقال الجوهرية ليست من الأمور الذاتية فلذلك جاز أن تبقى مجهولة كما بيناه من قبل.

أقول: أما كون الجوهر ذاتياً للأنواع الجوهرية فقد صعَّ لنا بالبرهان. و أما كونــه مجهسولا فى النفس مع كونها معلومة الحقيقة لا بالكسب فله وجه آخر لم

قوانه «والجوهسر ذاق لتلك الماهية» أي لتلك الماهية الجهولة لا لمفهوم أنه شيء ما مدير للبدن.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «واعترض عليه بعض الفضلاء...» ذلك البعض هوالفخر الرازى في كتابه المباحث المشرقية (طبع حيدرآباد، ج ٢، ص ٢٣٥)

<sup>\*\*\*</sup> قولــه: «بهذين القولين» أى بجوهرية النفس و كونها مجهولة الماهية. وقوله: «وهى جوهر» يل فوق الجوهر، لما مرّ من أنّ المدرك لذاته مجرّد عن الهلّ

يحصّله هذا الفاضل و أمثاله، و هو أن الجوهر ذاتى للماهيات التى تتركّب من جسنس هو مفهوم الجوهر وفصل محصّل لسه؛ و ليس الجوهر جنساً للوجودات إذا الوجـود كما سبق لاجنس له ولا فصل له. والعلم بالشيء إذا كان بحصول صورة زائدة حصلت عنه فى ذات المدرك فذلك العلم إذا كان بكنهه؛ فلابدً أن يكون بحدة المشتمل على جنسه و فصله.

وأما إذا كبان العلم به بعينه فهو وجوده المخصوص و هويته الشخصية، و الوجود من عبوارض الماهية، و الماهية أيضاً غير داخل في وجودها و العلم الحصولي صورة كلية و مقوماتها أيضاً أمور كلّية، و العلم الحضوري هويته شخصية غير محمتاج الحصول إلى تقدم معنى جنسي أو فصلى. فالإنسان متى رجمع إلى ذاته و أحضر هويته فربما غفل عن جميع المعاني الكلّية حتى معنى كونه جوهراً أو شخصاً أو مدبراً للبدن، فإنّي لست أرى عند مطالعة ذاتي إلا وجود و مجود مدرك نفسه على وجه الجزئية ، و كل ما هو غير الهوية المخصوصة الستي أشير اليها برانا) خارج عن ذاتي حتى مفهوم (أنا)، و مفهوم الوجود و مفهوم المدرك نفسه و مفهوم المدبر للبدن أو النفس أو غير ذلك فإن جميعها على علوم كلّية أشير إلى كلّ منها براهو)، و أشير إلى ذاتي برانا) فالغفلة عن علوم كلّية أسير إلى كلّ منها براهو)، و أشير إلى ذاتي برانا) فالغفلة عن الجوهرية أو الجهل بها لاينافي كونها من المحمولات الذاتية لماهية الإنسان و كذا الحيوان.

ويمكن حمل كلام الشيخ على هذا ليندفع عنه التناقض المذكور. فقد تبيّن و تحقّـق مـن تضاعيف الكلام أنّ النفس النباتية والحيوانية ليست بجسم. و ثبت أيضــاً أنَّ بعـض النفوس مما يصح لها الانفراد بذاتها، وهي الّتي ثبت لها إدراك

<sup>\*</sup> قولسه: «إلا وجنودَ مندرك نفسه عبلي وجه الجزئيَّة» في نسخة مصحّعة مقروّة من النسخ المخطوطة من الأسفار جائت العبارة كما اخترناها في المتن أعنى قوله: «إلا وجودَ مدرك نفسه» بإضافة الوجود إلى مدرك و نصب نفسه على المفعوليّة.

تخيلى بالفعل أو إدراك لذاتها و هويتها فلم يقع فى جوهريتها شك كالإنسان و غـيره مــن الحيوانات التامة الحواس الّتى لها القوة الإدراكية الباطنة كالوهم و الحفظ والتخيل.

وأمــا الحــيوانات الَــتي لــيس لهــا إلا قوة اللّمس و ما يقرب منها و سائر النباتات فجوهر يِّتها كما سبق بأنَّ المادة القريبة بوجود هذه الأنفسُّ فيها أنما هــى بمــزاج خــاص و هيئــته؛ و المــادة أنمــا تبقى بذلك المزاج مادامت النفس موجـودة لأنهــا الَّتي تجعلها بذلك المزاج، فإنَّ النفس لامحالة علَّة لتكوَّن مادة النسبات و الحيوان على المزاج الَّذي لها وهي مبدء التوليد و التربية، فالموضوع القريب للمنفس يمنع أن يكون هو ما هو بالفعل إلا بالنفس، لا بأن يتحصّل أوَّلًا بسبب آخر ثم لحقته النفس لحوقاً مَّالاحظُّ له بعد ذلك\*\* في حفظ مزاجه و تقويمه و تركيبه كالحالً في الأعراض اللازمة أو غير اللازمة كما زعمه بعض الناس بل أكثر هم: أنَّ المني يتحصَّل أولاً بصورة معدنية ثم يضاف إليها صورة نفسانية و لـيس كذلـك؟ فـإنّ الـنفس مقومة لموضوعها القريب موجدة إياه بالغمل، و إذا فارقب النفس فسد موضوعها القريب، و زالت القوى المتشعّبة منها فيه. و صيَّر الموضوع البعيد بحالة أخرى إما أن يبطل و يضمحلُّ نوعه و جوهـره الّـذي به كان مادة للنفس أو يخلف النفس فيها صورة يستبقى المادة عــلى طبيعــتها، وكيفيَّة هذا الاستخلاف لايخلو عن صعوبة فإنَّ تلك الصُّورة لوكانيت مين فعيل النفس فتزول بزواها، وإن لم تكن من فعلها و كانت المادة متحصَّلة بصـورة أخـرى غيرالنفس فلم تكن النفس جوهراً محصَّلا لما فرض

<sup>\*</sup> قوله: «بوجود هذه الأنفس...» لايخفى على العارف بأساليب الكلام أن الصواب أن يقال كما سبق بسأنَّ المبادة القريبة لوجود هذه الانفس فيها؛ وقرائة الباء و جعلها سببيَّة بِعزل عن سباق العبارة، والنسخة المذكورة من الأسفار و نسخة أخرى منه أيضاً منصوصة باللام.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لاحظً له بعد ذلك...» أي لا حظّ له بعد التحصّل في حفظ مزاجه.

مادة لها، و لعلنا بينا وجه تخلف تلك الصورة من النفس كما في العظم و الشعر و الظفر و القرن و غير ذلك من آثار النفوس الحيوانية و النباتية، و لست الآن بصدد الحنوض في ذلك، والذي هو أحوج إلى الحل في هذا الموضع إشكال آخر يختسلج في صدور أكثر المشتغلين بالفكر في أحوال النفوس: وهو أنَّ لأحد أن يقول إن سلّمنا أنَّ النفس النباتية علّمة لقوام مادتها القريبة لكونها مفيدة لمزاجها و جامعة لأجزائها. وأما النفس الحيوانية فهي تلحق النباتية بعد تقويم المادة بجوهر نفساني هي العلّة القريبة لقوام مادتها، فيلزمها اتباع هذه النفس الحيوانية أنما تنظيع في مادة متقومة بالنفس النباتية؛ الحيوانية تقوم بالموضوع المتحصّل قبلها لا بها فيكون وجودها وجود عرض.

فنقول في الجواب إنه إما أن يعنى بالنفس النباتية النفس النوعية التي تختص بالنبات دون الحيوان أو المعنى الجنسسي العمام الذي يعم المنفس النباتية والحيوانية بل الإنسانية أيضاً، وهو مبدء التغذّي والنمو و التوليد؛ أو يعنى بها قوة المنفس الله يصدر عنها هذه الآثار الثلاثة النباتية، فإن عنى به الأول فذلك غير موجود في الحيوان متحصّلا بالفعل على وجه التحصيل و التنويع كما ليس السواد الضعيف موجوداً في السواد الشديد بالفعل. وإن عنى به المعنى الماني فالمام، كالكاتب المالمة المنابعة المالمة النباتية عمل العام؛ كالكاتب المطلق، فليست المادة النباتية مما يتحصّل بنفس نباتية جنسية مطلقة فإنَّ الجنس الطبيعي غير موجود على يتحصّل بنفس نباتية جنسية مطلقة فإنَّ الجنس الطبيعي عير موجود على الانفراد؟ و لا الكليات الطبيعية كالنوع الطبيعي و المرض

<sup>\*</sup> قوله: «فإن عني به الأول...» أي فإن عني به النبات بشرط لا.

 <sup>\*\*</sup> قولمه: «كالنوع الطبيعي...» قد عرض على الطبع الأول الرحلي من الأسفار هاهنا سقط. و قامه هكذا: كالنوع الطبيعي و الفصل الطبيعي والعرض العام الطبيعي.

العام الطبيعي مما يمكن أن يوجد تجردة عن القيود الوجودية؟ و إذاً لم يتحصّل المبادة ببالمعني العام النباتي فإذا تحصل هذا العام بقوة الحس و الحركة فليست هـذه القبوة الحيوانية بمما يـلحق أمـراً متحصّل القوام بذاته لحوق العارض للموضوع لسه. و إن عني به المعنى الثالث فليس الأمر كما يظنه من لايمعن في صناعة الحكمة النظرية من أنَّ القوة النامية تفعل أولا بدناً حيوانياً ثم يأتيها القبوة الحيوانسية و تتصرف فيها بالاستخدام و يجعلها آلة من آلاتها و قوة من قواهــا. كما يجري مثله في الأفعال الصناعية الّتي تقع بين القاصدين المختارين. بل القوة النباتية هي قوة من نفس لها غير تلك القوة قوى أُخرى لاتوجد قبل تلك النفس و إلا لكانت آلة الشيء مستعملة قبل وجود ذي الآلة، و هذا من الحيالات عيند المتدرِّب في صيناعة الحكمية، فيالقوة النباتية من شعب القوة الحيوانية غير متحصّلة إلا بها كما أنَّ الحيوانية حقيقة غير متحصّلة فيما له جوهر نطقى إلا بالجوهر النطقي. و ستعلم أنَّ لكلُّ بدن منَّا نفساً واحدة، وأنَّ سائر القوى معلولة لها منشعبة منها في الأعضاء. هذا على ما اشتهر عند أئمة الحكمة من المتأخرين

وأما اللذى استقر عليه اعتقادنا فهو أنَّ النفس كلُّ القوى، و هى مجمعها الوحدانى و مبدئها و غايتها، و هكذا الحال فى كلَّ قوة عالية بالنسبة إلى ما تحستها من القوى التي تستخدمها \_ وإن كان استخدامها بالتقديم والتأخير \_ فهنده القوى متقدمة بعضها على بعض، و كلُّ ما هو أقدم بالزمان فهو آخر بالرتبة والشرف؛ فالنفس التي لنا أو لكلَّ حيوان فهى جامعة لاُسطقسات بدنه و مؤلّفها و مركّبها على وجه يصلح لأن يكون بدناً لها؛ وهى أيضاً التي تغذيه و تنسيه و تكمله شخصاً بالتغذية و نوعاً بالتوليد، و تحفظ صحته عليه، و تدفع مرضه عنه، و ترده على مزاجه الصحيح الذي كان به صلاحه إذا فسد.

و تدعم على النظام الَّذي ينبغي فلا يستولى عليه المغيرات الخارجة ما دامت الـنفس موجــودة فــيه، ولــولا أنَّ النفس كما أنها مبدءاً للأفاعيل الإدراكية و الحيوانية مبيدة للأفاعيل النباتية والطبيعية في المادة البدنية لما يقبت على صحتها سل فسدت باستبلاء الأحوال الخارجية عليها ولما كان مايع ض الـنفس مـن القضـايا و الاعتقادات المحبوبة أو المؤلمة الواردة علم النفس الُّة. تلذُّها أو تؤلمها مؤثره في البدن مفيدة للقوى النامية قوة أو ضعفاً، و ليس هذا الـتأثير في الـبدن من الاعتقاد بما هو اعتقاد مالم يتبعه انفعال في المواد اللطيفة الســـارية في الــبدن\*\* من سرور أو غمّ هما أيضاً من الأحوال النفسانية ولكن يتبعها تغيير في أحوال الروح البخارى و مزاجه؛ ثم في أحوال البدن الكثيف و سزاجه بتوسط القوى. أما الفرح النطقي فيزيد القوى البدنية كالنامية و ما هو أنى منزلـة منها شدة و نفاذاً. والغم النطقى يفيدها ضعفاً و عجزاً و فتوراً حتى يفسدها فعلها و ينتقص المزاج. و ذلك من أقوى الدلالة علم أنَّ النفس يسرى فعلها و تدبيرها في المادة الأخيرة\*\*\* والقشر الأكثف الأبعد من لباب جوهرها الألطف الأعلى. فقد ثبت أنَّ النفس الإنسانية بل الحيوانيَّة جامعة لهذه القوى الإدراكسية و النباتسية و موضوعاتها القريبة و البعيدة. فهي إذن كمال لموضوع هو لايتقوَّم إلا به \*\*\*". و هو أيضاً مكمّل النوع و صانعه لأنَّ الأشياء المتخالفة بالأنفس متخالفة بالحقيقة النوعية لاعجرد العوارض الشخصية ليكون الأنفس

<sup>\*</sup> قولمه: «فلايستولى عليه المفيّرات...» العبارة على الصورة الصحيحة هكذا: «فلايستولى عليه المفيرات الحارجة مادامت النفس موجودة فيها، ولولا أن النفس كما أنها مبدأ للأفاعيل الإدراكية و الحيوانية مبدأ للأفاعيل النبائيّة والطبيعية في المادة البدنية لما بقيت على صحتها».

<sup>\*\*</sup> قوله: «في المواد اللطيفة السارية في البدن...» أي الأرواح البخاريّة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فى المادة الأخيرة...» و هى البدن، والمادة الأولى هى الروح البخارى.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «لا يتقوم إلا به» ضمير «به» راجم إلى قوله «كمال لموضوع».

للأبدان كالهيئات اللاحقة للأنواع الحصّلة بعد تمامها.

واعلم أيضاً أنَّ القوى النباتية الموجودة في النبات مخالفة بالماهية و النوعية للقوى النباتية الموجودة في الحيوان، و هي في الموضعين ليس بعرض كما توهم يل جوهر إما في النبات فبالفعل، و إما في الحيوان فبالقوة، و معنى القوة هاهنا غيرما يصحبه الإمكان الاستعدادي بل هذه القوة كما يقال في المعقولات بالقياس إلى العقل البسيط إنها فيه بالقوة الفعلية الإجمالية و هي كائنة عن القيل البسيط تكون الفعل عن الفاعل لاتكون الشيء عن القابل المستعدله.

### فصل (۴)

## في تعديد قوى النفس المنشعبة عنها\*\* في البدن

قال الشيخ في الشفا: القوى النفسانية منقسمة بالقسمة الأولية إلى ثلاثة أحناس:

أحدها النفس النباتية و هي كمال أول لجسم طبيعي آليّ من جهة ما يتولّد ويربو و يولد.

و ثانسيها السنفس الحيوانسية و هي كمال أول لجسم طبيعي آليٌّ من جهة ما

قول...: «كماية ال في المعقولات...» أى كما يقال في المعقولات التفصيليّة بالقياس إلى العقل
البسيط الإجمالي، أنها فيه بالقوّة الغملية الإجماليّة و هي أى المعقولات التفصيليّة كاثنة عن العقل
البسسيط تكوّن الفعل .. أى كائنة نحو تكوّن الفعل .. عن الفاعل الانحو تكوّن الشيء عن القابل
المستعد له.

<sup>\*\*</sup> قول...»: «فصل في تعديد قوى النفس المنشعبة عنها...» المنشعبة صفة للقوى، و ضمير عنها راجع إلى النفس. و قول.»: «قال الشبخ في الشفاء...» قال في الفصل الخامس من المقالة الأولى من نفس الشفاء في تعديد قوى النفس على سبيل النصنيف (ط ١ من الرحلي، ج ١، ص ٢٨٩؛ وص ٥٣ من نفس الشفاء بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

يدرك الجزئيات و يتحرك بالإرادة.

و ثالــُنها الــنفس الإنسانية و هى كمال أول لجسم طبيعى آلىّ من جهة ما يــدرك الاُمور الكلية؛ و يفعل الأفاعيل الكائنة بالاختيار الفكرى والاستنباط بالرأى. و لكلّ درجات متفاوتة فى الكمالية و النقص.

وللنفس النباتية قوى ثلاث:

القــوة الغاذية و هى الّق تحيل جسماً إلى مشا كلة الجسم الّذى هى فيه، و تلصقه و تشبّهه به بدل ما يتحلّل عنه.

والقــوة المنمــية و هى قوة تزيد فى الجـــم الّذى هى فيه بالجـــم المتشبه به زيادة متناسبة فى أقطاره طولا و عرضاً و عمقاً ليبلغ به كــاله فى النشــو.

والقسوة المولّىدة و هسى الّـــق تأخذ من الجسم الّذى هى فيه مادة شبيهة به بـــالقوة \* فتفعل فيها باستمداد أجسام أخرى يتشبّه بها من التخليق و التشكيل ما يصيرها شبيهة به بالفعل.

والنِفس الحيوانية لها بالقسمة الأولى قوتان: محركة. و مدركة.

والمحركة على قسمين: إما محركة بأنها باعثة على الحركة، و إما محركة بأنها فاعلة، و معنى الباعثة إنها علمة غائية. و هى أشرف العلل الأربع كما علمت، و للباعثة هـى القوة الشوقيّة، و هى متصلة بالقوة الخياليّة الّتى سنذكرها. فإذا ارتسمت فيها صورة مطلوبة أو مهروبة عنها حملت القوّة المحركة الأخرى "" عملى الـتحريك؛ و لهاشعبتان: شعبة تسمّى قوّة شهوائية و هى قوّة تنبعث "" على تحريك يقرب به من الأسباب المتخيّلة ضرورية أو نافعة فى قوامه طلباً لللذة، و شعبة تسمى قوة غضبيّة و هى الّتى تنبعث على تحريك يدفع به

<sup>\*</sup> قوله: «مادّة شبيهة به بالقوّة...» تلك المادّة كالبزر.

<sup>\*\*</sup> قوله: «جملت القوَّة الحرَّكة الأخرى...» أى فاعل الحركة على التحريك

<sup>\*\*\* «</sup>فهي قوة تنبعث...» و في نسخة: «وهي قوّة تنبثً»..

الشيء المتخيل ضاراً أو مفسداً طلباً للغلبة. و أما القوة الحركة على أنها فاعلة فهسى قـوة تنبعث فى الأعصـاب و المضـلات مـن شأنها أن تشتّع العضلات فتـنجذب الأوتـار و العضـلات و الـرباطات المتصلة بالأعضاء إلى نحو جهة المـبدء\* أو ترخـيها أو تمدّها طولا فيصير الأوتار والرباطات إلى خلاف جهة المبدء.

وأسا القوة المدركة فتنقسم إلى قسمين: منها قوة تدرك من خارج. و منها قوة تدرك من خارج. و منها قوة تدرك من داخل، والمدركة من خارج هى الحواس الخمس أوالثمان. ثم أخذ فى تعريف كلً من هذه الحواس الظاهرة، و ساق الكلام إلى اللّمس فقال: و منها اللّمس و هى قوة مرتبة فى أعصاب جلد البدن كلّه، و لحمه تدرك ما ياسك "، و يؤثر فيه بالمضادة الحيلة للمزاج أو الحيلة لهيأة التركيب، و يشبه أن يكون هذه القوة عند قوم لا نوعاً أخيراً بل جنساً لقوى أربع أو فوقها "" منبثة معاً فى الجلد كلّه، واحدتها حاكمة فى التضاد الذى هو بين الحار و البارد. و التانية حاكمة فى التضاد الذى بين الرطب و اليابس. والتالثة حاكمة فى التضاد الذى بين الرطب و اليابس. والتالثة حاكمة فى التضاد الذى بين الخشن والأملس إلا أنَّ اجتماعها فى آلة واحدة يوهم تأخدها بالذات

ثمّ شـرع فى تفصيل القوى الباطنة بعبارة هذا ملخصّه تقريباً إلى الأفهام: و هــو أنّ القــوة المدركــة إما أن تكون مدركة للجزئيات أو للكلّيات؛ و المدركة

<sup>\*</sup> قوله: «إلى نحو جهة المبدأ» و ذلك لجذب الملائم. و قوله: إلى خلاف جهة المبدأ» و ذلك لدفع المنافر. و قوله: «هي الحواس الخمس أوالثمان» بناء على تقسيم اللمس فيه بالقوى الأربع.

<sup>\*\*</sup> قوله: «مايماسّه» أي ما يماسّ البدن و يؤثّرفيه الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «لقوى أربع أوفوقها» أي فوق الأربع بأن تكون خمسة أوستّة.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولمه: «والرابعة حاكمة...» فباعتبار هذا التقسيم صارت الحواس ثمانية حسب ما أشار البه سابقاً.

للجزئيات إما ان تكون من الحواس الظاهرة و قد عرفتها؛ و إما أن تكون من الحسواس الباطنة. ثم إن الحسس الباطن إما أن يكون مدركاً فقط أو مدركاً ومتصرّفاً؛ فإن كان مدركاً فقط فإما أن يكون مدركاً للصور الجزئية أو للمعانى الجزئية "؛ و أعنى بالصور الجزئية مثل الخيال الحاصل عن زيد و عمرو؛ و أعنى بالمسانى الجزئية مثل إدراك أن هذاالشخص صديق و ذلك الآخر عدو؛ فالمدرك للصور الجزئية يسمّى حسّاً مشتركاً و هو الذي يجتمع فيه صور المحسوسات الظاهرة كلها، و المدرك للمعانى الجزئية يسمّى و هما. ثم لكلّ واحدة من هاتين القوتين خزانة فخزانة الحس المشترك هوالحيال؛ و خزانة الحس المشترك هوالحيال؛ و خزانة الوهمة هي الحافظة فهذه قوى أربع.

و أما القوة المتصرّفة فهي التي من شأنها أن تتصرف في المدركات المخزونة في الحزانتين بالتركيب و التحليل فتركّب إنساناً بصورة طير؛ و جبلا من زمرد، و بحسراً مــن زيــبق، و هــذه القموة إن استعملها القوة الوهمية الحيوانيّة يسمّى متخميّلة، و إن اســتعملها القموة الــناطقة يسمّى باسم المفكّرة ثم قالوا: الحس

<sup>\*</sup> قوله: «فإما أن يكون مدركاً للصورالجزئية أو للمعاني الجزئية...» قال الشيخ الرئيس \_ قدس سرة \_ في الفصل الحسامس من المقالمة الأولى من نفس الشفاء (ص ٥٩ بتصحيحنا و تحقيقنا وتعليقاتنا عليه): «والفرق بين إدراك الصورة و إدراك المعنى أن الصورة هوالشيء الذي يدركه الحسن الباطن و الحسن الظاهر معاً؛ لكن الحسن الظاهر يدركه أولاً ويؤديه إلى الحس الباطن، مثل إدراك الشياة لصورة الذئب، أعنى تشكّله و هيئته ولونه، فإن الحسن الباطن من الشاة يدركها، لكن إثما يدركها أولاً حسبها الظاهر، وأما المعنى فهو الشيء الذي تدركه النفس من المحسوس من غير أن يدركه الحسن الظاهر أولاً، مثل إدراك الشاة للمعنى المضاد في الذئب، أو للمعنى الموجب غير أن يدركه المامي القاهر أولاً، مثل إدراك الحسن ذلك البنة، فالذي يدرك من الذئب أولاً الحسن الطاهر ثم الحسن الساطنة و هربها عنه من غير أن يدرك الحس ذلك الباطنة الطاهر ثم الحسن الباطنة الموضع باسم الصورة؛ والذي تدركه الغوى الباطنة دون الحسن غيضمن في هذا الموضع باسم المعن».

المشترك و النيال مسكنها البطن المقدم من الدماغ".

وأما المتخيلة المتصرّقة فمسكنها البطن الأوسط من الدماغ. وأما الوهميّة فمسكنها البطن الأوسط من الدماغ.

وأما الحافظة فمسكنها البطن الآخر من الدماغ.

ثم منهم من يجعل النفس الحيوانية عبارة عن مجموع هذه القوى.

و منهم من يجعل النفس هي القوة الوهميّة و يجعلون سائر القوى تبعاً لها و لكلّ من المذهبين وجـه صحيح كما ستعلم. فهذه خلاصة الكلام فى تفصيل القـوى الحيوانية. و حاملها كلّها هو الروح البخارى المشاكل لجوهر السماء "، و أما تفصيل قوى النفس الناطقة فسيأتى ذكر تفاصيلها فى موضع آخر. و نحن الآن بصـدد أن نذكـر حجج إثبات هذه القوى و ما يرد عليها و الذب عنها، ولكن بعد أن نبيّن وجوه الاختلاف فى أفاعيل النفس كم هى ومن الله التأييد.

#### قصل (۵)

في قاعدة تستعلم منها تعدد القوى 🔭

و اعــلم أنَّ الــذى يظـنه الناس منشئاً و موجباً لاختلاف القوى و المبادى خمسة أوجه:

<sup>\*</sup> قولسه: «مسكنها السبطن المقدّم سن الدماغ» أى فى الأول من البطن المقدّم من الدّماغ. و قولسه: «فمسسكنها البطن الأوسط من الدماغ» أى فى الأول منه أى مقدّم البطن الأوسط. و قوله: «فمسكنها البطن الأوسط من الدماغ» أى فى الثانى منه أى فى مؤخّر البطن الأوسط.

<sup>\*\*</sup> قوله: «المشاكل لجوهر السماه» أي لجرمها.

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «فصل في قاعدة تستملم منها تعدّد القوى...» راجع الفصل الرابع من المقالة الأولى من نفس الشفاء (ط ١ من الرحلى الحجرى، ص ١٣٨٧، و ص ٣٧ بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه؛ و إن شلت فراجع أيضاً المباحث المشرقية للفخرالرازى. (ط هند، ج ٢، ص ٢٣٩).

أحدها اختلاف المفهومات مثل اختلاف الحيوان من جهة المعنى النامى و معنى الحساس فيجعلون الحيوان لأجله مركباً من مادة و صورة أى بدن نباتىً و نفس حسّاسة، و كذا اختلاف ماهية النبات بحسب معنى التجسم الّذى من جهة الماورة، و على هذا القياس فى كلّ مادة وصورة.

و ثانيها الاختلاف بالوجود والعدم فى الأفاعيل مثل التحريك و التسكين و العلم و الجهل و اليقين والشك.

وُ ثالثها بالأشدّ و الأضعف كاليقين و الظن فى الاعتقاد"، أو زيادة الشهوة و نقصها فى الأخلاق، أو العظم و الصغر فى الأبدان.

و رابعها بالسرعة و البطؤ كالتحدّس والتفكّر.

و خامسها اختلاف الآثار بالبنوع إما مع اتحاد الجنس القريب كإبصار السواد و البياض و إدراك الحلاوة و المرارة و إما مع اختلاف الجنس إما القريب كإدراك الألوان و الأصوات. و إما القريب و البعيد كالإدراك و التحريك.\*.

إذا تمهّد هذا فنقول: القسم الأول من الاختلاف لايوجب تعدداً في القوة. ولا يستدعى اثنينية في الوجود؛ إذ كثيراً ما يكون قوة بسيطة تكون مصداقاً للمعانى المتعددة من غير تكثر لا في الذات و لا في حيثية الوجود كالماقليّة و المعقوليّة في الجوهر المفارق، و كصدق العلم و القدرة و الإرادة و الحياة و سائر النعوت الآلهيّة على واجب الوجود تعالى.

<sup>\*</sup> قوله: «كاليفين و الظنّ في الاعتقاد» و كلاهما من الإدراك.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كالإدراك و التحريك» الإدراك من مقولة الانفعال، و التحريك من مقولة الفعل. وقولسه: «لايوجسب تعدّداً فى القوة» أى منفصلة إحديهما عن الأخرى؛ ولايستدعى إثنينية فى الوجود. أى لايكون شى. واحد وجهتان واقعنان.

والقسم المثانى أيضاً لايستدعى قوتين و لايوجب كثرة فى المبدء للفعل إذ ربجا كان وجود الفعل بوجود القوة و لايكون عدمه لعدمها بل لعدم شرط من شرائط تأثيرها، فوجود الفعل تارة؛ و عدمه أخرى لم يكن دليلا على تعدد القوة.

والقسم الثالث أيضاً لا يقتضى تعدد القوى و إلا لزم أن تكون مراتب القوى في القوى بحسب مراتب النسدة و الضعف الغير المتناهية فلزم تتالى القوى في آنات متتالية غير متناهية، و اللازم باطل فكذا الملزوم. بيان الشرطية: إنَّ الاستنداد حركة ما في الكيف؛ و الحركة حالة متصلة يمكن أن يفرض فيها الاستنداد حركة ما في الكيف؛ و الحركة حالة متصلة يمكن أن يفرض فيها حدود غير متناهية بحسب الوهم كل منها يوجد في آن مفروض؛ وله فرد خاص من ذليك في مرتبة خاصة من الشدة و الضعف، فلو وجب أن يكون لكل حد من الشدة قوم أخرى لزم القوى المتفاصلة الغير المتناهية بالفعل فيلزم منه تركيب الزمان و المسافة من أجزاء لا يتجزى، و كون غير المتناهي محصوراً بين خاصرين، و كون القوة الجسمانية مبدء لأفاعيل غير متناهية. و الكل عمال بين خاصرين، و دون القوة الجسمانية مبدء لأفاعيل غير متناهية. و الكل عمال المستدعية، أو من جهة اختلاف القابل، أو الآلة، أو اختلاف اأو كلالها تارة و حداتها و مضائها "" أخرى، و كذا القول في الاختلاف بالسرعة و البطؤ.

قوامه: «الغير المتناهية» خبر لقوله يكون؛ والصواب أن يقال «غير متناهية» وإن كانت النسخ
 الق عندنا موافقة للمتن.

<sup>\*\*</sup> قولــه: «بـل لهلّ السبب فيه...» يعنى أن الثالث لايقتضى تعدّد القوى أى لايكون سبباً في ذلك. بل السبب فيه الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قولىد: «و مُضائها» مضا بضمّ الميم من «م ض و»، و مضى السيف مُضاءُ بالضمّ: بُريد شمشير.

وأسا القسم الحسامس فمزعموا أنَّ الأمور المتوافقة "بالجنس قريباً كان أو بعيداً لاتكون وافية بالإدراك و بعيداً لاتكون وافية بالإدراك و السحريك؟ بسل لاتكون وافية عندهم بالإدراك الباطن و الإدراك الظاهر؟ بل لاتكون وافية بإدراك الألوان و الطعوم و الروائح؟ بل لابدًّ لكل جنس من قوة على حدة. هذا هوالذي اختاره الشيخ و من تبعه. و إذا علمت أنَّ منشأ تعدد التوى ليس شيئاً من الوجوه المذكورة.

فاعـلم أنَّ المركوز في مدارك المتأخرين من أهل البحث إنَّ الحجة في تعدد القوى عند الهكماء كالشيخ و غيره أنَّ القوى بسائط، و البسيط لايصدر عنه بالذات إلا فعـل واحد، فإذن القوة الواحدة لايجوز أن يكون مبدءاً لأكثر من فعـل واحـد بالقصد الأول؟ بل يجوز ذلك بالقصد الثاني و بالعرض؛ مثل أنَّ الإبصار أغا هو قوة واحدة على إدراك اللون؛ ثم ذلك اللون في نفسه قد يكون سواداً و قد يكون بياضاً. والقوة الحيالية هي التي من شأنها استثبات الصورة الجسردة عن المادة تجريداً غير بالغ إلى حد المعقولية، ثم يعرض أن تكون تلك الصورة لوناً و طعماً و رائحة و صوتاً و حراره مثلا، و القوة الماقلة هي التي تدرك الأمور البريئة عن المادة و علائقها، ثم تارة تكون فلكاً، و تارة تكون حيواناً، أو جماداً أو كيفاً أو كماً أو وضعاً أو أيناً أو غير ذلك من المقولات و أبناسها و أنواعها.

و هــذا لــيس كما زعموه إذ تلك الحجة غير جارية إلا فى الواحد الحقيقى الّــذى هــو واحــد مــن كــلّ الوجــوه، و ليست القوى كذلك لتضاعف الجهات الإمكانية فيها.

و أيضاً الدليل الـدالُّ على أنَّ الواحد بالنوع أو الجنس لايصدر عنه إلا

<sup>\*</sup> قوله: «فزعموا أن الأمور المتوافقة بالجنس...» والصواب: فزعموا أن الأمور المتخالفة بالجنس الح.

واحد بالنوع أو الجنس كذلك دلَّ على أنَّ الواحد بالشخص لا يصدر عنه إلا الواحد بالشخص لا يصدر عنه إلا الواحد بالشخص فيلزم أن تكون القوة الباصرة التي أدركنا بها سواداً آخر. فإذا جوز كون القوة الشخصية مبدءاً لأفعال كثيرة بالعدد فليجز صدور الكثيرة بالنوع عن القوة الواحدة.

فقــد علم أنَّ المعوَّل عليه فى تعدّد القوى ليس القاعدة المذكورة بل البرهان على تعدّد القوى أحد أمرين:

أحدهمــا إنفكــاك وجــود قــوة عــن قوة أخرى فدلَّ على تفايرهما و ذلك لـبطلان النامــية مع وجود الغاذية فى الحيوان بل النبات أيضاً فحكم بأنَّ القوة النامية تفاير للقوة الغاذية؛ وكذا قد يفقد المولّدة مع وجود النامية.

والثانى تناقض الفعلين الوجوديين كالجذب والدفع أو القبول والحفظ. وأما مجرد اختلاف الآثار ماهية و نوعاً فلم يستلزم تعدد القوى لجواز أن تكون القوة واحدة والاعتبارات و الجهات فيها مختلفة فيصدر عنها بحسب كلّ حيثية نوع آخر من الفعل، كالعقل الأول يصدر عنه من جهة كمالية الوجود و تأكّده جوهر عقلي آخر، و مسن جهة قصوره وماهيته الممكنة جوهر فلكّي، لكن الجهات الفاعلية لم يجز أن تكون منشأ اختلاف الآثار بالعدد، لأنَّ اختلاف الأشخاص بالعدد مع اتحادها بالنوع لايكن إلا بالمادة القابلة للأحوال الحادثة من جهة الأسباب الاتفاقية من الحركات و غيرها مما لم يوجد في أول الفطرة على سبيل اللزوم.

فاذا تحققت هذه الأصول\*\* فليس لقائل أن يقول لم لايجوز أن تكون النفس هـــى الّـــق تفعــل هـــذه الأفاعــيل كلّهــا من غير حاجة إلى إنهات هذه القوى

<sup>\*</sup> قوله: «والثانى تناقض الفعلين...» أي تضادّهما.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «فإذا تحقّقت هذه الأصول...» راجع المباحث المشرقيّة للفخرالرازى (ط هند. ج ٢.

ص ۲۴۰)

النفسانية و الحيوانية؟ ثم إن سلّمنا تفاير النفس الناطقة للقوى الحيوانية لأنها جوهـر عقـلانى و هـذه مـتعلقة بالأجسـام الكن لم لايجوز أن تكون القوة الحيوانية واحدة و تكون المدركة و الهركة واحدة؟ و إن سلّمنا تغايرهما ولكن لم لايجـوز أن تكـون الهـركة قوة واحدة و الشهوة والفضب قوة واحدة؟ فإن صادفت اللّذة انفعلت على نحو أو الأذى انفعلت على نحو آخر، و كذلك تكون القوة المدركة للمحسوسات الظاهرة و الباطنة واحدة. وإن سلّمنا تفايرهما لكن الحسر الظاهر قوة واحدة تفعل في آلات مختلفة أفعالاً مختلفة.

وأيضاً فلم لايجوز أن تكون القوة النباتية هي الحيوانية؟ و إن سلّمنا تفايس هما فلم لايجوز أن تكون الفاذية و النامية و المولّدة واحدة فهي تورد على الشخص في ابتداء تكونًه أكثر مما يتحلّل عنه فينمو و يزيد مقداره إلى أن ينتهي إلى كمال النشو في قبول الزيادة، و إذا عجزت عن ذلك \*\* و حركت الغبذاء إلى أعضاء ذلك المتحرك ليفذوها به و يفضل عنه فضل غير محتاج إليه في التفذي غير منصرف إلى النمو فتنصرف إلى فعل آخر محتاج إليه و هو التوليد، ثم لاتزال تورد بدل ما يتحلّل إلى أن تعجز فتحلّ الأجل؟.

و بما ذكرناه سابقاً ظهر اندفاع هذه الاعتراضات و أشباهها، و ليس مبنى إشبات كشرة القوى على تلك القاعدة المشهورة كما توهم، فلايرد عليهم النقوض المشهورة.

منها أنَّ الحمسُّ المشترك يبدرك كلَّ المحسوسات الظاهرة فإن كانت هذه الإدراكات مختلفة فقد بطل\*\*\* أصل الحجة، و إن كانت غير مختلفة فلم لايجوز

قواله: «لأتها جوهر عقلانى، وهذه متعلّقة بالأجسام» أى لأن النفس الناطقة جوهر عقلانى.
 وهذه أى القوى الحيوانية متعلّقة بالأجسام.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وإذا عجزت عن ذلك...» هذا باطل لزوال المولَّدة و بقاء النامية.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فقد بطل...» في العبارة سقط، و عامها هكذا: «فإن كانت هذه الإدراكات مختلفة،

صدورها عن قوة واحدة؟.

وسنها أنَّ القبوة الباصرة لايقتصر إدراكها على نوع واحد فإلها تدرك السبواد والبياض و منا يتوسطهما، فبإذا جاز أن تكون القوة الواحدة وافية بإدراك النوعين المندرجين تحت جنس واحد قريب فلم لايجوز أن تكون وافية بإدراك المختلفات المندرجة تحت جنس واحد بعيد؟!

و أيضاً القوة الباصرة الواحدة " تدرك الشكل و العظم و إن كان بتبعية إدراك اللون؛ فالقوة الواحدة وافية بإدراك أمور مختلفة في الجنس أيضاً كما في النوع.

و منها أنَّ قوة التخيل تدرك أموراً متخالفة بالجنس بل العقل مدرك لجميع الأمور، فبطل قولهم الواحد لايصدر عنه إلا الواحد إلى غير ذلك من النقوض و الإيسرادات، و ذلك لما علمت أنَّ القاعدة المذكورة لاتجرى إلا في الفاعل البسيط الجسرَّد عن الشروط و المضافات و الآلآت، فإنه إن توقّفت الفاعلية على شروط فيجوز أن يصدر عن الشيء الواحد بحسب انضمام شروط كثيرة إليه أفعال كثيرة، ألا ترى أنَّ الطبيعة قوة بسيطة و هي مقتضية للحركة بشرط كون الجسم خارجاً عن حيره الطبيعي و السكون و الاستقرار عند كون الجسم في حسيرة الطبيعي؛ بل العقل الفعال الذي هو مدبر هذا العالم العنصري جوهر بسيط؛ مع أنه مبدء للحوادث التي تحدث في عالمنا هذا عندهم؛ و ذلك لأجل اختلاف الشرائط و الأسباب المعدة، فإنَّ مبني هذه الإيرادات و النقوض من سوء فهم المتأخرين كأبي البركات البغدادي، و الإمام الرازي، و صاحب كتاب المواقف، و شارح المقاصد المولى التفتازاني، و

فقــد صــدرت عــن القو/ الواحدة و هى الحـسّ المشترك هذه الإدراكات المختلفة و قد بطل أصل الحجّة المؤ».

<sup>\*</sup> قوله: «لاتقصر إدراكها» والعبارة الصحيحة: «لايقتصر إدراكها».

<sup>\*\*</sup> قوله: «وأيضاً القوة الواحدة» في العبارة سقط، والصواب: «وأيضاً القوة الباصرة الواحدة».

نظهرائهم من أهل التكلّم و البحث دون التعمق و الحنوض فى الأنظار العقليّة. و الاستغراق فى الأبحار الحكميّة.

و من جملة ما يباهي به صاحب الملخص و يبحج في هدم قاعدة الحكمة في تعديد القوى و حُسن ترتيب الوجود في كلّ جمعية طبيعية يترتب عليها آثار مختلفة تستند إلى وحدة جمعية نفسانية، و يظن أنها بذلك تزلزلت واضطربت تلك القوانين و انهدمت اصولها \_ هو قوله: أنَّ لنا مقدمة صادقة يقينية لايشك فيها عاقل وهي أنَّ الحاكم على الشيئين يجب أن يكون مدركاً لهما، لأنَّ الحكم عبارة عن التصديق بثبوت أمر لأمر أو سلبه عنه، و ذلك لايتم إلا بتصور الطرفين، فلابدً أن يكون الحاكم يتصور لذينك الأمرين الذين حكم على أحدها بالآخر حتى يمكنه ذلك الحكم، إذا ثبت هذا الأمرين الذين حكم على أحدها بالآخر حتى يمكنه ذلك الحكم، إذا ثبت هذا ليس بفرد من الإنسان الكلّي و في فيقول: إذا أدركنا شخصاً من الناس و علمنا أنّه فرد من الإنسان الكلّي و حير ثي، و لهموله و هو كلّي، فإذن المدرك للجزئيات بعينه هوالمدرك للكليّات. جزئي، و لهموله و هو كلّي، فإذن المدرك للجزئيات بعينه هوالمدرك للكليّات. قال: فهذه نكتة قاطعة لايرتاب فيها من له قليل فهم، ولا أدرى كيف ذهل عنها السابقون مع حذاقتهم؟ هذا كلامه.

أقول: سبحان الله هل وجد آدمى في العالم ليلغ إلى حدّه في وفور البحث و التفتيش، وكثرة التصانيف و الحنوض في الفكر، ثم بعد عن الحقّ هذا البعاد؟ و احتجب عن البصيرة هذا الاحتجاب حتى عمى عن ملاحظة نفسه في أفاعيلها

<sup>\*</sup> قولسه: «همل وجد آدمس فى العمالم...» قبال الفخرالرازى: «احتجوا على أنَّ القوة المدركة للجزئيات غيرالنفس الناطقة بأن قالوا: النفس الناطقة جوهر مجرَّد عن المادَّة وعلائقها. وما كان مجسرُداً عن المادة و علائقها استحال منه إدراك الجزئيات. فإذاً المدرك للجزئيّات فينا قوة أخرى غير المنفس...» (ط همنذ، ج ٢، ص ٣٣٣)، فتدير جداً و جيداً، ولايخفى عليك استيصال هذه الشبهة الموهونة.

المختلفة بعضها من باب التفكُّر، و بعضها من باب الحس، و بعضها من باب الحبركة. و لم يعلم أنَّ الـنفس هي المدرك العاقل الشام الذائق الماشي النامي المستغذى المشستهي الغضبان و غير ذلك ـ و هي الفاعلة لهذه الأفاعيل الكثيرة بــآلات مخــتلفة ــ و لهــا أيضــاً أفعــال و انفعــالات بلا آلة كتصوّرها لذاتها و تصورُها للاولسيات، و استعمالها للآلات إذلا آلة بينها و بين استعمالها للآلة، فـأَىُّ مفســدة تــرد عــلمي الحكماء في أن تفعل أو تدرك النفس بعض الأشياء بذاتها و بعضها بالآلة؟ فتدرك هذا الشخص الإنساني بالحس، و تدرك الإنسان المعقول بالذات، ثم تحكم عنى ما أدركته بالحس بما أدركته بالذَّات فتقول: هذا الشخص إنسان. و كأنَّه بطول إمامته و عرض مولويَّته ظن إدراك الشيء بالآلة معناه أنَّ المدرك حينئذ يكون هي آلة النفس، ولاشعور ولا خبر للنفس عين منا تدرك بالآلة. و هذا من أسوء الظنون، حيث زعم أحد أنَّ في شخص واحمد ممن الإنسمان يوجد و بتحقق جماعة كثيرة من أهل الإدراك كلُّ واحد منهايخـتص بـنوع مـن الإدراك، أحدها يسمع، و الآخريري، و الثالث يذوق. والرابع يشم. والخامس يلمس. و السادس يتخيل. و السابع يتوهم. و هكذا في باب الحركة " بعضها يتصرف، و بعضها يجذب، و بعضها يدفع، و بعضها يهضم، و بعضها يشتهي، و بعضها يغضب. و هكذا في سائر القوى و ليس للنَّفس إطلاع على هذه الأفعال و الانفعالات إلا إدراك ذاتها و صفاتها الحالّة بجوهر ذاتها، و هذا خلاف الوجدان و البرهان.

أمــا الوجــدان فــلأنّ كــلّ واحــد منا يعلم أنّه العاقل المتخيّل الشام الذائق الكاتب المتحرّك الجالس.

و أما البرهان فلأنَّ النفس بإرادتها تبصر و ترى و تلمس و تستعمل الآتها الجزئية عند أغراض كلّية أو جزئية، أما الأغراض الجزئية فظاهرة كمن

<sup>\*</sup> قوله: «وهكذا في باب الحركة» أي في الحركة الثمائيّة.

يريدالحسركة لرؤية فلان، و أما الغرض الكلّى فكمن يريد الحركة إلى المعلّم لأن يـتعلّم سنه علومـاً عقلـيّة، والمستعمل للآلة الجزئية بالإرادة ولابد أن يدركها.

. و أيضاً البرهان قائم على أنَّ المدرك للصوّر الجزئية الحاصلة فى الحواس ليس هو إلا النفس دون الحس و دون آلته، إذ المدرك للشيء لابدَّ و أن يدرك ذاتها فى ضمن ذلك الإدراك كما مرّ بيانه ، و ليس للجسم ولا قوّة يقوم به إدراك ذاتمه و كلُّ راجع إلى ذاته فى إدراكه فهو روحانى ألبتة. فثبت بهذه الوجوه و أمثالها أنَّ النفس المناطقة فى الإنسان همى المدركة للجزئيات و الكليّات جميعاً فلها أن تحكم بالكلّى على الجزئى كما بالجزئى على الجزئى.

و اعسلم أنــه مما ذكر فى كتب الحكمة فى بيان إنهات الاختلاف\*\* بين القوة الطبيعــية و القوّة الحيوانية من المسلك الأول\*\*\* من الطريقين الذين ذكرنا هما

<sup>\*</sup> قوله: «كما مرّ بيانه» مرّ بيانه في العاقل والمعقول. وقوله: «وكلّ راجع إلى ذاته...» بإضافة كل إلى راجم؛ وقوله: «فهو روحاني» خبره.

<sup>\*\*</sup> قول. : «واعلم أنه تما ذكر في كتب الحكمة في بيان إثبات الاختلاف... » إثبات الإختلاف بين القوّة الطبيعيّة والقوّة الهيوائيّة أنما هو من المسلك الأوّل من الطريقين الذين ذكرهما المصنّف آنفاً بعد أقبوال القوم في تعديد القوى، و ذلك المسلك هو انفكاك القوى بحسب الوجود كما قال، بل المبرهان على تعدّد القوى أحد أمرين: أحدهما انفكاك وجود قوّة عن قوّة أخرى الخ. ثمّ البحث عن إثبات الاختلاف بينهما على أنه يبيّن أن القوى الحيوائيّة الإدراكيّة وراء القوّة الطبيعيّة، فهو يقيد لورود البحث عن تعديدالقوى الذى هوالمرام في المقام كما قال: «وبمثل هذا الطريق يمكن أن يثبت تفاير القوى الإدراكيّة الخ». و عبارة الكتاب منقولة من المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «من المسلك الأول» وهو انفكاك القوى بحسب الوجود. و قوله: «مختّلاً عَن الأفعال الحسيّية» و ذلك كأعضاء الفلج.

أنهم قالوا: وجدنا عضواً سليماً فاعلا للأفعال الطبيعية مختلا عن الأفعال الحسية، فصدم الإحساس إما لعدم القوة الحاسة أولأن العضو لاينفعل عن القوة، فإن كان الأول فقد ثبت أن الحيوانية بشيء غير الطبيعة السارية في العضو؛ لأن الطبيعة قد وجدت مع عدم القوة الحساسة و كانت إحدى القوتين مخالفة للاخرى. فأما الثاني فباطل لان هذه الأجسام قابلة لحصول الحر و البرد و الطعم و السرائحة فلمو كانت القوة الحساسة موجودة في عضو و قد وردت عليه هده الكيفيات المحسوسة لكان الإدراك حاصلا لوجود القوة الدراكة مع حصول الصورة التي يقع بها الإحساس، و بمثل هذا الطريق يمكن أن يثبت تعاير القوى الإدراكية كالسعع و البصر و الشم و غيرها.

فإنا نقول: لو كانت قوة الذوق مثلا عين قوة الشم لوجب لكلّ منهما إدراك ما يدركمه الأخرى؛ إذا لموضوع لكلّ منهما قابل لحصول الطعم و الرائحة جميعاً، وحيث لم يدرك شيء منهما ما أدركه الآخر مع حضور ذلك المدرك علم أنَّ القوّتين متخالفتان ذاتاً وحقيقة.

و اعترض عليه صاحب المباحث بأنه لايلزم من حصول القوة المدركة و حصول المدرك في شيء واحد حصول الإدراك الجواز توقفه على شرط فائت. ألاترى أنَّ العضو اللامس مصلت فيه الكيفية اللامسة مع الكيفية الملموسة مع أنَّ تلك القوة غير مدركة الكيفية. و كذلك القوة الباصرة موجودة في الروح الباصر الذي وجد فيه لون ما و هيأة ما ثم إنها لاتبصر بشكل محلها و لالونه و هيأته؛ فعلمنا أنه لايلزم من اجتماع القوة المدركة والصور المدركة كيف كان حصول الإدراك؛ فإذن لايلزم من عدم حصول فعل و وراك مخصوص بعضو

قوله: «ألاترى أن العضو اللامس...» عبارة الفخرالرازى في المباحث المشرقية هكذا: «ألا ترى
 أنَّ العضو اللامس حصلت فيه القوَّة اللامسة؟».

<sup>\*\*</sup> قوله: «من عدم حصول فعل...» في نسخة مصحّحة: «من عدم صدور فعل».

عن عضو آخر اختلاف القوتين.

أقول: الشروط و الموانع إمّا داخلية ذاتية أو عرضية خارجية. فالاختلاف في القسم الأول يوجب اختلاف القبوى، و أمنا الاختلاف في العرضيات الحارجية فهو مما لا يدوم ولا يمتنع زوالها، بل قد ثبت في الحكمة الإلهية أنَّ أفراد كلَّ طبيعة نوعية يجب أن يكون فعلها الحناص لها إما دائمة أو أكثرية، و أنَّ طبيعة منا من الطبائع لا يكن أن تكون ممنوعة عن مقتضى ذاتها أبدالدهر، فالقوة الجمادية مثلا لو كانت في طبعها إدراك الأمور أو تخيّلها و لم تدرك لفقدان شرط فائت أو حصول مانع موجود لزم التعطيل في طبيعته، و البرهان قائم على أنَّ لامعطل في الوجود. و كذلك لو كان للبصر أو إدراك الرائح و للشم إدراك المبصرات مثلا و لم يتحقق لوجود مانع خارجى أو فقدان شرط خارجى أو فقدان شرط خارجى أو فقدان شرط خارجى و القوى ...

و أما الله ذكره من حال\* القوة اللامسة و الباصرة في عدم إدراك محالها، و الكيفيات التي تحلل في محالها، فذلك الإدراك كما توهمه من المستحيلات الذاتية ليس من باب الممكن الذي يحتاج إلى شرط. فإنك قد علمت أن الصورة المادية تما يمتنع تعلق الإدراك بها إذ لابد في كل صورة مدركة أن تكون مجسردة عن المادة ضرباً من التجرد إذ لا حضور لمادة و لا مادى

<sup>\*</sup> قولم: «وكذلك لوكان للبصر...» فلايكن أن يقال إنّ النفس النبائيّة مثلاً في النبات هي بعينها النفس النبائية التي في الحيوان، لكنّ في النبات لاتصدر عنها الآثار الحيوانية لفقدان الشرط، و في الحسيوان يصدر عنها الآثار الحيوانية لوجدان الشرط. وقوله: «لزم المحالات المذكورة» والصواب كما في نسخة مصحّحة: «لزم الهمال المذكور».

 <sup>\*</sup> قواله: «وأما الذي ذكره من حال...» أي ذكره الفخرالرازي في المباحث المشرقية من حال القول الله المالية.

عندالقوة "الدراكة كما مرا تحقيقه. وليس الأمر في الإدراك كما زعمه هذا الباحث و من يحذو حذوه أنَّ الإدراك بإضافه من القوة المدركة إلى وجود أمر خارجي؟. ولا أنَّ الإحساس هو عبارة عن حصول الصورة الحسوسة في آلة الإدراك؟ ولا أيضاً عبارة عين انفعال العضو عن الأمر الحسوس الذي في الخدارج؟ بيل ذلك الانفعال من السبب المعدّ لوقوع الإدراك الإحساسي، لأنَّ انفعال كل آلة حيوانية بمشاركة وضع معين لها بالقياس إلى مادة تحمل كيفية خاصة يؤدي إلى تنبه النفس" بصوره محاكية لما في تلك المادة من الكيفيات خاصة يؤدي إلى تنبه النفس" بصوره محاكية لما في تلك المادة من الكيفيات الحسوسة. و بالجملة ليس الادرأك إلا بحصول صورة الشيء في ذات المدرك لا في المادة ولا في الآلة أصلا. والذي يبيّن به تعدد القوى التي هي في آلات الإدراك أنَّ تلك الآلات من شأن كل منها أن يتسبب في إدراك بكيفية "" ينفعل به الأخرى، و ليس من شأن بعض منها أن يتسبب في إدراك المخر، فذلك يوجب تفايرها و تخالفها في الطبائع المسخرة للنفس.

و من هذه الطريقة الأولى أيضاً قولهم: لو كانت القوة الحيوانية أى قوة الحسس و الحركة الإرادية هي بعينها القبوه النباتية لكانت النبات متحركاً بالإرادة، لأنَّ جسمه ممكن الحركة، و القبوة المحركة ببالإرادة موجودة فيه،

<sup>\*</sup> قوله: «إذ لاحضور لمادة ولا مادي عندالقوام» أي عند القوام الدراكة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «يؤدّى إلى تنبّه النفس...» خبر أنّ.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «من شأن كلّ منها الانفعال بكيفية...» كالكيفيّة الملموسة كالمرارة والبرودة فإنّ اللامسة سارية في جميع الأعضاء، و ضمير به في قوله ينفعل به الأخرى راجع إلى الانفعال؛ و المسارة الكاملة هكذا: «و ليس من شأن بعض منها أن يتسبّب في إدرائه الم يتسبّب في إدرائه البعض الأخر المر».

فإذا وجد الفاعل\* و القابل يجب حصول الفعل فكان يجب أن يتحرك بالإرادة؛ لأنَّ الدواعس حاصلة و هي طلب المنافع ودفع المضارّ في هذا العالم للأجساد القابلة للأضداد؛ فلمّا لم تكن تلك الحركة ثبت أنَّ القوة النباتية الّتي فينا مغايرة للحيوانية.

و اعسترض هاهسنا بـأنَّ الفاذية \*\* في كلّ عضو تخالف الغاذية الَّتي في عضو آخسر بالنوع في الماهية عندهم؛ فمن الواجب أن تكون الغاذية الَّتي في الحيوان مخالفة بالنوع للغاذية الَّتي في النبات؛ فإذن لايلزم من قولنا أنَّ الفاذية الَّتي في السجر غير قوية على الحركة الإرادية أن تكون الغاذية الَّتي في الحيوان غير قوية على الحركة الإرادية أن تكون الغاذية الَّتي في الحيوان غير قوية على ذلك إذ ليس يلزم من عدم اتصاف شيء بصفة عدم اتصاف ما يخالفه في النوع. \*\*\*

أقول في الجواب: أنَّ القوى الغاذية التي في النباتات و الحيوانات و إن كانت متخالفة بالنوع لكنّها كلّها مشتركة في الجنس؛ ليس اطلاق القوة الغذائية عليها بالاشتراك اللّفظي، و ذلك لأنَّ القوى تعرف بأفاعيلها فإذا اشتركت الأفاعيل في معنى واحد كانت القوى كذلك، فحيئنذ إذا كانت النفس الغاذية التي في الحيوان مشاركة للنفس الغاذية التي في النبات و قد زادت عليها يفعل الحس و الحركة الإرادية فكانت مشتملة على قوة أخرى كمالية هي مبدء فصلها المميز لحي عين المشاركات النباتية. و أما أنَّ هذه القوة الجنسية والفصلية يمكن أن يوجد بوجود واحد أو لايمكن بل هي النسبة موجودة بوجودات متعددة أينما

<sup>\*</sup> قولمه: «فإذا وجد الفاعل» والعبارة الصحيحة الكاملة هكذا: «فإذا وجد الفاعل والقابل يجب حصول الفعل الخ».

<sup>\*\*</sup> قولمه: «واعترض هاهنا بأنَّ القوّة الغاذية...» أى واعنرض الفخرالرازى فى المباحث المشرقية (ط هند. ج ۲. ص ۲۴۵).

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «يخالفه في النوع» في نسخة مصحّحة: «يخالفه في النوع بها».

كانــت فذلك مطلب آخر و سيأتي القول في ذلك \*. والحق عندنا أنَّ النفس هي المدركة جميع الإدراكات بجميع المدركات و هي المحركة بجميع الحركات الطبيعيّة و الإراديّــة. و هــذا لايــنافي وجوب توسط هذه القوى المتعددة المتخالفة الَّـق بعضها مـن باب الإدراك و بعضها من باب التحريك، لأنَّ القوة العالية لاتفعل الفعــل الدَّاني إلا بتوسط، ألاتري أنَّ المزاول للتحريك المكاني أو الوضعي لابدًّ و أن يكون قوة سارية في الجسم بخلاف المزاول للتحريك الشهوى؛ بل الانتقال الفكـري أرفع قدراً من التجسم، و أنَّ المباشر للإدراك مطلقاً لابدُّ و أن يكون قوى مجردة على تفاوت تجرُّدها مجسب تفاوت إدراكاتها؛ فالعقلية أشدُّ ارتفاعاً و أعــلي مقامــاً، و الحســية سيما اللّمسيّة منها أدون درجة و أشد هبوطاً من الجمسيم، فإذا كان كذلك فوجب في صدور هذه الآثار المختلفة إما تعدد القوى المتخالفة \*\* أو تحقيق درجيات مبتفاوتة لمذات واحدة، وكلُّ طبقة وجودية حقيقــتها و مــا يترتب عليها متفقة؛ سواءاً كانت منفصلة عن غبرها أو متصلة به، فالفاذية على اختلاف أنواعها حقيقة واحدة. سواءاً كانت نفساً عليحدة أو قوة من قوى نفس\*\*\* أو جزءاً من أجزاء نفس. و كذا اللامسة على اختلافها

<sup>•</sup> قولسه: «وسيأتي القبول في ذلك» وأنهما موجودان بوجود واحد. وقوله: «والحق عندنا أنّ النفس...» هذا أصل من أصول معرفة النفس، و قد تقدّم في الفصل الأول من الموقف النالت من المسيّات هيذا الكتتاب قوله في ذلك: «كما أنّ العلم بالشيء قد يكون صورة ذهنية كما في علمنا بالأشياء الخارجة عنّا علماً، و ذلك العلم لا محالة أمر كلّي وإن تخصصت بألف تخصص، فكذلك قديكون أمراً عينيّاً و صورة خارجيّة كما في علمنا بأنفسنا و بصفاتنا اللازمة، فإنا ندرك ذواتنا بعين صورتنا التي نحن بها نحن لا بصورة زائدة عليها...».

 <sup>\*\*</sup> قوالــه: «إنّـا تعـدٌد القـوى المــتخالفة» هذا على مذهب المشاء. وقوله: «أو تحقّق درجات متفاوتة لذات واحدة...» هذا على مذهب الإشراق والمسئف.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «أو قــوة مــن قوى نفس» على طريقة المشّاء؛ «أو جزء من أجزاء النفس» على طريقة المصّف.

طبيعة واحدة. سواءاً كانت مستقلة كنفس الدود و الخراطين. فإنَّ نفسهما الحيوانية هم، اللامسة بعينها أو قوة وجودية من قوى النفس الحيوانية أو الإنسانية أو جزءاً من أجزائها المعنوية. و هكذا الحكم في جميع القوى المدركة و الهــرّكة، فكمــا أنّ قــوة الإبصار و إن فرض أنها متخالفة الأنواع في أنواع الحميوان لكمنها مشتركة في حقيقة واحدة. فكذا قوة السمع و الشمّ و الذوق و المتغذية و التنمية و غبرها من القوى الحيوانية، سواءاً وجدت مجتمعة في قوة جامعية لهما أو منتفرقة. مثال اجتماع القوى في قوة واحدة كاجتماع الحواس الخمس الظاهرة في الحس المشترك المسمّى في لغة اليونان ببنطاسيا". وكذلك النفس الناطقة الَّتي للإنسان جامعة مع بساطتها لجميع القوى المدركة و الحركة. لابمعنى أنَّ تلك الآلآت هي المبادى للإدراكات و الحركات بالحقيقة دون ذات السنفس إلا عــلى وجــه التوسيط و الاستخدام بل النفس هي\*\* حس الحواس كلُّهـا، و المباشـرة لــلمحركات الفكـرية و الطبيعـية والاختــيارية. لأنها ذات مقامــات و عــوالم ثلاثــة: العقل، و الحنيال. و الحس. و سيرد عليك إيضاح في مستقيل الكلام.

و ليس لقائل أن يقول: إنَّ التفذى و النمولوكانا من أفعال النفس لكانت النفس شاعرة بما يصدر عنها من الإحالة و الهضم؛ فكان يجب أن تكون النفس عالمة بجميع مراتب الاستحالة للغذاه \*\*\*، و جميع الأعضاء على التفصيل علماً بديهياً، والتالى باطل، فعلمنا أنَّ الفاعل لهذه الأفاعيل قوة عديمة الشعور بهذه الآثار.

<sup>\*</sup> قوله: «فى لغة اليونان ببنطاسيا» بتقديم الباء على النون أى لوح النّفس (بنطأ بتقديم الباء على النون: لوح: سيا: نفس).

<sup>\*\*</sup> قوله: «بل النفس هي...» أى بل النفس هي حسَّ الحواسَّ كلُّها و كلَّ الفوى.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «بجميع مراتب الاستحالة للغذاء» أي الهضوم الأربعة.

لالما قيل: يجوز أن يكون للنفس شعور بهذه الأمور إلا أنه ليس لها شعور بذلك الشعور ما يبقى و يستمر، لأجل أن كثرة تغيرات هذه الأفاعيل سبب لنسيان النفس لها، كما أن الإنسان إذا سمع كلمات كثيرة متوالية سريعة الانقضاء لم يبق في حفظه شيء منها، فكذا هاهنا لأن ذلك يؤدى إلى السفسطة، فإن جاز كوننا عالمين بجميع الاستحالات والتغيرات التي تقع للمواد العضوية التي يستحيل إليها الغذاء مع أنا لا نجد الشعور بها من أنفسنا فجاز أن يقال إن العامى عالم بجميع الدقائق و إن كان لا يجد من نفسه ذلك.

بل لما أقول: وهو يحتاج إلى تمهيد أمور:

أحدها أنَّ العلم قد يكون فعلياً؛ وقد يكون انفعالياً، والعلم الفعلى قد يكون سبباً للمعلول؛ وقديكون عين المعلول<sup>\*</sup> حتى يكون وجود المعلول بعينه هدو علم العلّة به. وبالجملة كان الوجود عين الشعور في العلّة وفي المعلول، فهذا أصار "".

ثم الوجود قد علمت أنه تما يختلف بالشدة و الضعف. و غاية ضعف الوجود هــو أن يكــون من باب الهيولى و الحركة و المقدار و العدد. و اسم العلم لايقع إلا على الوجود الّذى هو من باب الصورة. لا الّذى من باب المادة و ما ينفمر

<sup>\*</sup> قواله: «لأنَّ ذلك يؤدّى...» ذلك إشارة إلى ما فى قوله قبل سطرين، لا لما قبل يجوز أن يكون للنفس شعور الح، أى لأن ما قبل يؤدى إلى السفسطة و إنكار البديهي.

 <sup>\*\*</sup> قولبه: «وقد يكون عين المملول...» أى و قد يكون العلم الفعلى عين المعلول. و هذا يسمّى
 بحسب الاصطلاح الفنى: العلم بالرضا.

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «و بالجملة كان الوجود عين الشعور في العلَّة و في المعلول فهذا أصل» ذلك كما في العقول فإنها وجودات محضة فيكون شعورها لذواتها و شعور الواجب لها عين وجودها الذي هو عين ذاتها.

فيها و يستغرق جوهره فى غشاوتها. و قد علمت منّا أيضاً أنَّ الجسمية و الاستداد المكانى أو الزمانى أمور يتشابك فيها الوجود مع العدم، والوحدة مع الكثرة، و الجمعية سع الفرقة، و ذلك الاشتباك يمنع عن الحضور الجمعى و الشعوري، و يكون مناط الجهولية، فهذا أصل آخر.

ثم إنَّ الشــىء قــد يكون علماً و لايكون معلوماً \*؛ و قد يكون معلوماً ولا يكون علماً.

و بعبارة اخرى العلم قد يكون أنقص من المعلوم\*\* و المعلوم أقوى و أظهر من العلم به؛ و قد يكون بالعكس.

بيانه أنَّ الوجود إذا كان في غاية الجلالة و العظمة فلا يكن تعقله بعلم آخر زائد على ذاته، وإن كانت ذاته علماً بذاته و معلوماً لذاته، كالواجب تعالى و ما يقرب منه من العقول الصريحة، فالوجود هاهنا علم و لايكون معلوماً لغيره، و أنَّ الوجود إذا كان في غاية الخسة و النقص فيمكن حضور صورته عند العالم، ولا يكن حضور ذاته كالهيولى الأولى و ما يقرب منها، فالصورة هاهنا علم و أقوى من المعلوم في باب العلم بخلاف الأول، و الصورة الحاصلة هاهنا علم و المعلوم ليس بعلم، و في الأول المعلوم علم في نفسه، و علمنا به ليس علماً به بل بوجه من وجوهه.

إذا تقررت هذه الأصول فنقول: إنَّ النفس الَّتي لنا \*\*\* إذا فرض كونها

<sup>\*</sup> قوله: «ولا يكون معلوماً» أى لفيره. و قد يكون معلوماً أى بالعرض ولا يكون علماً.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و بعبارة أخرى العلم قد يكون أنقص من المعلوم...» راجع في البحث عن المقام آخر الفصل الأول من الموقف التالث من إلهيّات هذا الكتاب.

 <sup>\*\*\*</sup> قوله: «فنقول إن النفس التي لنا...» في المقام بحث شريف في مصباح الأنس في شرح
 مفتاح الفيب (ط ۱ من الرحلي، ص ۸۲)، ولكن كلام الشارح منقول من نفحات صاحب المفتاح
 و هو صدرالدين القونوى فإن شئت فراجع النفحة السادسة من النفحات (ط ۱، ص ۴۰).

مبدءاً لجميع الإدراكات و التحريكات الحيوانية و النباتية حتى الجذب و الإحالة و الدفع لايلزم من ذلك أن تكون عالمة بأفاعيلها الطبيعية الواقعة منها باستخدام المادة و الطبيعية، و قوهم: العلم بالعلّة يوجب العلم بالمعلول حقّ ولكن العلم بالعلّة إذا كان عين وجودها كان مقتضاه كون العلم بالمعلول عين وجودها كان مقتضاه كون العلم بالمعلول عين به كلا علم به. و هذا معنى قول الفيلسوف المقدم إنَّ العقل الأوّل يجهل بأشياء جهلا هو أشرف منالعلم بها "، و ليس جميع أفاعيل النفس كالكتابة و المشى " و الأكل و الشرب و سائر الأفاعيل الاختيارية التى يتقدمها علم و إرادة والدّان على النفس، فإنَّ تلك الأفعال "" متى لم يتصور أولاً للنفس و لم تصدى النفس بفائدتها تصديقا يقينياً أو ظلياً أو تخيلياً أو جهلياً أم يصدر عنها

تبصرة: اعلم أن المصنف ـ فدس سرّه ـ قد أفاد و أجاد فى ذيل الفصل الحامس عشر من المرحلة السادسة فى العشق المستقاب (ج ٢، ص ٢٩٠) تمثيلاً رصيناً فى تحقّق الاصناف الغاعليّة و أنحائها فى النفس الآدميّة هو مقيد فى المقام جداً. فراجع (ج ٢، ص ٢٩٠). و الله سبحانه فقاح الفلوب و متاح الغيوب.

<sup>\*</sup> قوله: «هو أشرف من العلم بها» انتهى قول الفيلسوف المقدّم؛ و فى بعض نسخنا تعليقة فى بيان مسراده بهسذه العبارة: «مراده أنّ النفس تكون فاعليتها بالنسبة إلى الآلات وأفاعليها بالرضا، و الفاعل بالرضا يكون علّم لمعلولاته. ولكن لمّا كانت الآلات ماديّة لاتصلح أن تكون معلومة وعلماً، فالفاعل بالرضا و إن كان معلومه قابلاً أن يكون علماً و معلوماً يكون علمه بالمعلومات عين وجدود المعلمول، وإلا فلايلسزمهم من فاعلية النفس هذا النحو من الفاعليّة لهذا النحو من الفاعليّة لهذا النحو من المعلمول، وإلا فلايلسزمهم من فاعلية النفس هذا النحو من الفاعليّة لهذا النحو من المعلمة».

<sup>\*\*</sup> قولسه: «وليس جميع أفاعيل النفس كالكتابة والمشى...» كالكتابة خبر لقوله ليس جميع ألهاعيل النفس.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «قإن تلك الأفعال...» أي تلك الأفعال الاختياريّة.

فعل شىء من تلك الأفعال. و أمّا الأفاعيل البدنية فليس حصولها من النفس إلاّ بتبعية عشقها لكمال ذاتها الله بتبعية عشقها لكمال ذاتها المقتضية لشوقها الجبلّى لتوابع ذاتها شوقاً تابعاً للشوق إلى مبدئها الأصلى، و المند، المعانى و إن كانت برهانية لكن إدراكها لايكن إلا بنور البصيرة و الكشف، و لذلك مما خفيت على أكثر المتفكّرين فضلا عن المجادلين و المقلّدين.

و ثمراً ينبّه على ما ذكرناه من أنَّ قوّة النفس سارية في جميع الأعضاء بوجوه التصرفات اللائقة بكل مرتبة من المراتب الحيوانية، و النباتية، و الطبيعية، هو أنّه لو لم يتعلّق اعتناء النفس بتعديل المزاج و حفظ الاتصال لم يتعلّم بتغيّر المزاج عند أدنى مغيّر من حرَّ أو برد أو حركة أو تعب أو هبوب ريح مشوّس، إلى غير ذلك من الأمور التى ليست من الأمور النفسانية كالمخوّفات. و المبشّرات، و الانذارات، و ما يجرى مجراها. و كذا ينبغى أن كالمخوّفات، أن و المبشّرات، و الانذارات، و ما يجرى مجراها. و كذا ينبغى أن يتكون جميع الآلام، و الموذيات الواقعة على الإنسان من باب خوف يجب أن يكون جميع الآلام، و الموذيات الواقعة على الإنسان من باب خوف العاقب، و خطر المآل، و سوء الآخرة، ولم يكن المرض و تفرق الاتصال مؤلم في الحال، لكن التوالى باطلة، فعلم أنَّ النفس بذاتها موضوعة لهذه الانفعالات و الإدراكات؛ لسراية قوتها إلى معدن الطبيعة فصارت محلا لهذه العاهات و الإدراكات؛ لسراية قوتها إلى معدن الطبيعة فصارت محلا لهذه العاهات و

<sup>\*</sup> قولسه: «و ثمّا ينبّه على ما ذكرناه من أن قوة النفس...» و قد تقدّم الكلام فى ذلك فى أواسط الفصــل الأول مــن الموقـف الثالت من إلهيّات هذا الكتاب العلّمييني حيث قال: «الثالث أنّا ننألّم بمرض أو تفرّق اتصال يقع فى بدننا و الألم هوالشمور بالمنافى...»

<sup>\*\*</sup> قوله: «كالمخوفات و...» مثال للأمورالنفسانيَّة.

ورودها° إلى هذا العالم بقدر الله، وليس بوارد على محل الإيمان و المعرفة بالله و اليوم الآخر، و إنّما يرد على محلّ الجهل و الظلمة و الحركة و الاستحالة.

و من الشواهد الدالة على أنَّ النفس بذاتها فاعلة لأفاعيل الطبيعة من المسدو و غيرها إنَّ الإنسان إذا اشتدّت حاجته إلى الإحالة و الهضم و الدفع و غيرها إنَّ الإنسان إذا اشتدّت حاجته إلى الإحالة و الهضم و الدفع " بسبب من الأسباب كما يكون للمريض عند بُحرانه فإنه يجد نفسه مقصّرة عن سائر الأمور الإدراكية، و ما ذلك إلا لاشتغال النفس بهذه الأفعال و استغراقها فيها، فلا جرم تنقطع عن سائر الأفاعيل، ثم إذا فرغ عن ذلك "" رجعت النفس إلى مقامها الخاص الذي يقع فيه الأفاعيل الإدراكية والله أعلم.

<sup>\*</sup> قولـــه: «مــن جهــة ورودها...» أى من جهة ورودها إلى هذا العالم و تعلَّقها بالبدن. و قوله: هوليس بوارد على محلَّ الإيمان» محلَّ الإيمان هوالنفس.

<sup>\*\*</sup> قوله: «إلى الإحالة و الهضم و الدفع...» و بالجملة إلى تصحيح المزاج.

 <sup>\*\*</sup> قول : «ثم إذا فرغ عن ذلك...» العبارة الكاملة: «ثم إذا فرغ عن ذلك رجعت النفس الى
 مقامها الحاص الذى تقع فيه الأفاعيل...» وفي نسخة: «رجمت النفس إلى مقامها الحاص الذى
 تفعل فيه الأفاعيل...».

## الباب الثالث

في ذكر القوى" النباتية و أفعالها و أحوالها و فيه فصول:

### فصل(۱)

في أقسام تلك القوى بالوجه الكلى\*\*

إنَّ القوى النباتية: إمّا أن تكون مخدومة. و إمّا أن تكون خادمة. و أمّا الّتي لها درجة الاستخدام. فإمّا أن يكون فعلها و تصرفها في الغذاء لأجل الشخص أو لأجل المنوع. أمّا الأوّل فهو\*\*\* إمّا لأجل بقاء الشخص أو لأجل تحصيل كمال ذاته. أمّا القوّة الّتي تفعل لأجل بقاء الشخص فهي الفاذية، و حدّها أنها قـوّة تحيل الغذاء إلى مشابهة جوهر المتغذى لتورده بدل ما يتحلّل. و أمّا الّتي

<sup>\*</sup> قولمه: «فى ذكر القوى...» العبارة الكاملة هكذا: «فى ذكرالقوى النباتية و أفعالها و أحوالها «و قد سقطت كلمة و أفعالها فى الطبعة الأولى.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «فصل في أقسام تلك القوى بالوجه الكلّي...» عبارات الفصل منقولة من المباحث المشرقية المفخرالرازى مع تلخيص و تفيّر مًا في بعض الجمل و الكلمات، فراجع المباحث المشرقية (ط حيدر آباد هند، ج ۲، ص ۲۴۶ ـ ۲۲۷).

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «أما الأول فهو...» الأول هو الذي يكون لأجل الشخص،

تفعل لتحصيل كمال الشخص فهى النامية، وهى التى تزيد فى أقطار الجسم المستغدى على التناسب الطبيعى ليبلغ إلى تمام النشو، و إنما يقع هذا الفعل منه على يتحلّل، فالغاذية تخدم النامية بإيراد الفذاء زائدة على القدر الضرورى للبقاء، ولكن ليس كلُّ زيادة فى الأقطار نمواً فيإنَّ السمن بعد سنّ الوقوف ليس نمواً، و الهزال فى سنّ النمو ليس ذبولاً. بل المنمو هنو الزيادة التى تكون على تناسب طبيعى ليبلغ تمام النشو كما فى سنّ الشباب، و مقابله الذبول و هو النقصان الذي يكون على تناسب طبيعى كما فى سنّ الشيخوخة.

فإن قلت: فالفاعل فى السمن و الهزال أىّ قوة من القوى، إذ لابدَّ لكلَّ فعل و حركة من فاعل و محرّك.

قلنا: الفاعل فيهما أيضاً هو تلك القوَّة، لأجل إعداد القاسر لأنهما حركتان "قسريتان، وقد مر" أنّ الفاعل في الحركة القسرية أيضاً طبيعة ذلك المقسور وقوت، لكن اسم الطبيعة إنما يقع على تلك القوة إذا كان تحريكها تحريكاً بالذات لابقسر قاسر، فهاهنا اسم النامية أثما يقع على هذه القوّة النباتية إذا كان تحريكها للجسد في تزايد الأقطار تحريكاً طبيعياً، لا بسبب قاسر من رطوبة زائدة في السمن أو حرارة مفرطة في المزال. ثم إنّ فعل الفاذية إنما يتم "" مأمور ثلاثة الأول تحصيل الخلط الذي هو بالقوة القريبة من الفعل شبيه بالمضو. و النالث تشبيهه به في اللون و القوام كالدم، و قد تخلُّ بالأول كما في عدم الغذاء. و بالناني كما في استسقاء المحتى.

قولسه: «لأتهمما حركتان...» أى لأنّ السمن و الهزال حركتان قسريتان على خلاف التّناسب
 الطبيعي.

 <sup>\*\*</sup> قولـــه: «ثمّ إن فعــل الغاذيــة إغايتم...» واجع كلّيات القانون فى الطبّ للشيخ الرئيس (ط ١ من المجرى، ص ١٠٠): «الفاذيّة يتمّ فعلها الح». و قوله: «تحصيل الخلط الذي...» كالدّم و السوداء.

و بالثالث كما في البرص و غيره، و حكموا بأنَّ غاذية كلَّ عضو مخالفة فناذية العضو الآخر، إذ لو اتحدت طبائعها لاتحدت أفعالها، و هذا صحيح. و لاينافي تعددها و تخالفها وحدة الغاذية التي في شخص واحد بوحدة نفسه المقتضية لحذه القوى. و أمّا اللّتان لبقاء النوع، فأوليهما المولّدة، و هي التي تفصل جزءاً من فضل الحضم الأخير للمفتذي و تودعه قوّة من سنخه أ. و ثانيتهما المصورة و هي التي تفيد المني بعد استحالته صورة تكون معدّة لفيضان القوى و الكيفيات بإذن الله تعالى. و أمّا المخادمة فهي قوى أربع تخدم الغاذية، و هي الجاذبة، و الماضمة، و الدافعة، أمّا الجاذبة فوجودها في بعض الاعضاء كالمعدة والرحم معلوم بالمشاهدة، و في غيرها معلوم بالقياس "".

أسا الأول فالإنسان إذا كان منقلباً حتى يكون رأسه إلى السفل و رجلاه إلى فسوق أمكنه أن يشسرب الماء و يزدرد الطعام؛ و حركة الطعام و الشرات لكونهما جسمين تقيلين إلى فوق ليست طبيعية بل قسرية، و الحركة القسرية إمّا بجذب جاذب أو دفع دافع، والثانى باطل في هذا الوضع، فبقى المعدة تجذبها بقوة جاذبة فيها.

و أيضاً إنا نجد للمرى \*\*\*\* و المعدة وقت الحاجة الشديدة تجذبان الطعام

 <sup>♦</sup> قولـــه: «غاذيــة كــل عضو مخالفة...» غاذية كل عضو كالعظم واللحم و غيرهــا مخالفة لفاذية العضو الآخر.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و تودّعه قوّة من سنخه» أي من سنخ المغتذي.

<sup>\*\*\*</sup> قول»: «معلوم بالقياس» أى معلوم بالبرهان. و قوله: «أمَّا الأول» و هو المعلوم بالمشاهدة. وقوله: «ويزدرد الطعام» أى يبلم الطعام.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: «وأيضاً إنا تجد المرىء» المرىء من «م ر .» مهموز اللام، وهو فعيل بفتح أوله. وفى منستهى الأرب فى لفة العرب: مرىء كأمير كلوى سرخ مردم وگوسفند و جز آن، و آن سر معدة و شكنبه است چسبيده به حلقوم، أمرئه و مرؤ ككتب جمم.

من الفم، وكذا نجدهما عند تناول الأغذية اللذيذة تجذبانها بسرعة حتى أنَّ الكبد أيضاً يجذبها من المعدة للذاذتها و قربها من طبيعة القوة. و أيضاً متى تفذى الإنسان غذاءاً مُراً و تناول بعده غذاءاً حلواً و استعمل القي يجد أنَّ الحلو يخرج أخيراً. و ذلك بجذب المعدة إياه وللى قعرها، وكذا حال الرحم في جدب المني بل الإحليل عند خلوء عن الفضول، و شدة اشتياق المرأة إلى الوقاع، و لذلك أنَّ قوماً من الفلاسفة سمّو الرّحم حيواناً مشتاقاً إلى المنى و ذلك لشدة جذبه له.

وأسا المثانى فسنقول\*\* إنَّ الدم إذا تكوَّن فى الكبدكان مخلوطاً بالفضلات المشلاثة الأخسر أعنى الصفراء و السوداء و البلغم. ثم إنَّ كلَّ واحدة منها تتميز عمن الآخس وينصب إلى عضو معيّن، و لولا أنَّ فى كلَّ من تلك الأعضاء قوة جاذبة لذلك السنوع من الرطوبة الخلطيّة لاستحال أن تتميز تلك الرطوبات بعضها عن بعض بنفسها، و لاستحال أن يخص كلَّ عضو منها رطوبة معينة الختصاصاً أكثرياً، فهذا قاطع فى إثبات القوة الجاذبة لجملة الأعضاء.

وأما القوة الماسكة فوجودها فى المعدة و الرحم مشاهدة بالتشريح، و فى غيرهما معلوم بالبرهان. أما المعدة فإنا إذا أعطينا حيواناً غذاءاً رطباً أو يابساً ثمَّ شرحنا فى ذلك الوقت بطنه وجدنا المعدة محتوية على غذاء لازمة ضامّة له من جميع الجوانب. وأما الرحم فإذا اجتذب إليه المنى يرى منضماً إليه انضماماً شديداً من جميع الجوانب منطبق الفم بحيث لايمكن أن يدخل فيه طرف الميل، ولمو أنك شققت من الحيوان الحامل من أسفل السرَّة ألى نحو الفرج، و كشفت

قول...: «بجدف المعدة إيّاه...» أى بجذب المعدة الحلو إلى قعرها. وكذا حال الرحم في جذب
 المنى بل في جذب الإحليل عند خلوّه، أى خلوّ الرحم عن الفضول سيّما بعد نقائه عن الحيض. و
 شد"ة جذب رحم الكلب الإحليل و طول زمان وقاع الكلب معروف.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وأمَّا الثاني فنقول» الثاني هوالمعلوم بالقياس و البرهان.

عن الرحم وجدت الرحم كما ذكر.

وأميا الحجة على وجود الماسكة في غيرهما من الأعضاء؛ فهو أنَّ الأجسام الفذائية أجسام تقيلة لفلبة الأرضية و المائية عليها، و لابد في إمساكها في زمان الانهضام ــ وهو حركة استحالية واقعة بعد الجذب إلى مواضع الأعضاء ــ من قوة تمسكة إلى غير طبيعة الفذاء والشراب، لأنها لرطوبتها و ميعانها و رقتها لايقف بطبعها في تلك المواضع المزلقة. و أما الهاضمة فهى التي تحيلُ ما جذبته الجاذبة؛ وأمسكته الماسكة إلى قوام مهياً لفعل المغيرة فيه " إلى مزاج صالح للاستحالة إلى العضوية بالفعل، و هذه القوة غير الغاذية عند الحقةين.

قيل في بيان الغرق بينهما: أن القوة الهاضمة يبتدى فعلها عند انتهاء فعل المجاذبة و ابتداء فعل الماسكة؛ فإذا جذبت جاذبة عضو شيئاً من الدم؛ و أمسكته ما سكة ذلك العضو، فللدم صورة نوعية، و إذا صار شبيها بالعضو فقد بطلت عنه تلك الصورة "\*، و حدثت لمه صورة أخرى؛ فيكون كوناً للصورة العضوية، و هكذا الكون والفساد أغا للصورة العضوية، و هكذا الكون والفساد أغا يحصلان بأن يحصل من الطبخ ما لأجله يأخذ "" استعداد المادة للدموية في النقاص، و الناني في الاستداد إلى أن يبطل الصورة الدموية، و يحدث الصورة العضوية. فهاهنا في الاشتداد إلى أن يبطل الصورة الدموية، و يحدث الصورة العضوية. فهاهنا حالتان: سابقة وهي التي تزيد استعداد قبول الصورة العضوية، ولاحقة هي حالتان: سابقة وهي التي تزيد استعداد قبول الصورة العضوية، ولاحقة هي

<sup>\*</sup> قوله: «وهو حركة...» الضمير راجع إلى الانهضام، أى الانهضام حركة الخ.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «المغيّرة فيه...» المغيّرة هي المصوّرة. والعبارة في بعض النسخ المصحّحة عندنا هكذا: «إلى قوام متهيّىء لفعل المغيّرة فيه المز». و المغيّرة هي المصوّرة

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «وقد بطلت عنه تلك الصورة» ضمير «عنه» راجع إلى الدم.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: «بـأن يجصــل مــن الطبخ مالأجله يأخذ...» ضمير «لأجله» راجع إلى «ما». و يأخذ أى يشرع استعداد المادة الخ.

حصول الصورة العضوية. فالأولى فعل القوة الهاضمة. و الثانية فعل القوة الغاذية. فهذا ما قيل في الفرق بين هاضمة كلّ عضو و غاذيته.

و اعترض عليه بوجهين أن الأول أن الهاضمة محركة للغذاء في الكيف إلى الصورة المشابهة لصورة العضو، وكل ما حرك شيئاً إلى شيء فهو الموصل له إلى ما يتحرك إليه: فالهاضمة هي الموصلة للغذاء إلى الصورة العضوية، فإذن الفاعل للفعلين قوة واحدة، و الكبرى ظاهرة فإن ما حرك شيئاً إلى شيء كان المستوجه إليه غاية المحرك، و المعنى يكونه غاية أن المقصود الأصلى من الحركة هو ذلك الشيء. و الثانى أن هاضمة كل عضو لاشك أنها بالطبخ و النضج يفيد المادة زيادة استعداد لقبول الصورة العضوية، و لذلك الاستعداد مراتب في القوة و الضعف، و ليس بعض الدرجات بأن ينسب إلى الهاضمة أولى من الآخر؛ فإذا حصل كمال الاستعداد و الغاية فاضت تلك الصورة عن واهب الصورة، و إذا تحت هذه الأفعال فقد تمت التغذية، فلا فرق إذن بين الهاضمة و الغاذية.

أقول: أما الجواب عن الأول فهو أنَّ لكلٌ حركة نفسائية علَين فاعلة و باعثة "، و لها أيضاً غايتان غاية بعنى ما انتهت إليه الحركة، و غاية بعنى ما وقعت الحركة، و غاية بعنى ما وقعت الحركة لأجله، و هما مختلفان فلابدً لهما من قوتين فالهاضمة هى التي فعلها كفعل النار ليس الا الطبخ و النضج، و مجرد الطبخ والنضج لايستلزم أن يكون على وجه يكون طريقاً إلى استعداد قبول صورة مخصوصة هى الصورة المصوية، فالتي تسوق المادة لأجل غرض مخصوص؛ و غاية مطلوبه غير التي تسوقها لا إلى غرض، ألا ترى أنَّ في الحركة الحيوائية قوة فاعلة مباشرة للحركة، و هى القوة التي تميل بالعضلة و العضو إلى جهة من الجهات؛ لالفرض و قوة فوقها تفعل التحريك إلى حيث يصل إلى مشتهى مخصوص أو دفع مؤذ

<sup>\*</sup> قوله: «واعترض عليه بوجهين...» المعترض هو الفخرالرازى فى المباحث المشرقية.

<sup>\*\*</sup> قوله: «علَّتين فاعلة و باعثة» أي فاهلة للحركة و باعثة للفاعل على الحركة.

مخصوص و هى الباعثة، فالفاعلة القريبة للحركة لهاغاية بمعنى الحد الذى هو من ضروريات الحركة، و الفاعلة البعيدة المسماة بالباعثة لها غاية أخرى غير نفس الحد المذكور، و هى التى يكون المقصود الأصلى من تلك الحركة، و يقع الوصول و إن لم تنفك عنه فرضاً. فهكذا الحال فيما نحسن فسيه: فإن المحركة للمادة الغذائية بالطبخ غيرالباعثة لحركتها نحو الصورة العضوية على وجمه يصلح للشخص المفتذى فى كماله الشخصى و النوعى.

و أما الجواب عن النانى فنقول: إن المبدء الفياض لجميع صور الكائنات و إن كان أمراً آخر أجل من هذه المبادى الفاعلة و الباعثة؛ لكن لتعاليه عن هذه المتغيرات و التجددات لابعد في كمل فعل جسمانى من فاعل مزاول؛ لامتناع صدور هذه الأفاعيل المتجددة المتغيرة عن فاعل ثابت برىء عن التجدد، رفيع عن التجدد المتغيرة عن فاعل ثابت برىء عن التجدد الاستعداد للقوابل من غير فاعل مباشر لما احتيج إلى إثبات الطبائع و القوى و النفوس في حرارة النار، و برودة الماء، و يبوسة الأرض، و حفظ المعادن، و غو النبات، و حركات الحيوان، بل يكفى انفعالات الحيولى، على أن كل انفعال و استعداد في مادة تابع لفعل فاعل؛ لما مر من أن كل قوة و إمكان مسبوق بفعل استعداد في مادة تابع لفعل فاعل؛ لما مر من أن كل قوة و إمكان مسبوق بفعل عبير توسط جهات متكثرة في الفعل الكثيرة غير توسط جهات متكثرة في الفعل. و قد مر في المختلفة إلى فاعل واحد من غير توسط جهات متكثرة في الفعل. و قد مر في ماحث العلة و المعلول أن الفعل الكلي يجتاج إلى فاعل كلى، و الفعل الجزئي

<sup>\*</sup> قوله: «لامتناع صدور هذه الأفاعيل...» في تعليقة مخطوطة من بعض نسخ الأسفار التي عندنا: «أى فصل المسادّى لايصدر عن الجمره بلا توسيط بل بوسائط، فالانفعال المحض لايوجب صدور الفعل، و الفاعل الجرّد أجلّ من أن يكون فاعلاً، فلابدّ من فاعل مناسب للمادّى.

يحـتاج إلى فاعل جزئى، فهذه الكتابة تصدر عن هذا الكاتب، و هذا التصوير يصدر عن هذا المصوّر، و الفعل المحسوس المشار إليه ينسب إلى فاعل محسوس مشمار إلىيه، و الفاعل المقلى لم يكن فاعلاً بالذات إلا لفعل معقول والله ولى الهداية.

### فصل (٢)

فى فعل الهاضمة \* فى الفضلة المندفعة و الاشارة الى وجود الدافعة. و التنبيه على تغاير هذه الاربع، و تعيين آلاتها من الاعضاء

أمّا فعل الهاضمة فاعلم أنَّ الفداء مركّب من جوهرين: أحدهما صالح لأن يتشبّه بالمتفدى، والثانى غير صالح لذلك، فلها فى كلّ منهما " فعل خاص، أما فعملها فى الأول فما مضى، و أما فى الثانى فلا يخلو أنَّ تلك الأجزاء إما غليظة أو رقيقة أو لزجة. و فعل الهاضمة فى الأول: الترقيق، و فى الثانى: التغليظ، وفى الثالث: التقطيع ""، لايقال كلّما كان الجسم أرق كان أسهل اندفاعاً، فلما ذا جعلتم التغليظ أحد الأمور المسهّلة للدفع؟ لأنا نقول: إنَّ الرقيق قد يتشرَّ به جمرم المعدة فتبقى تلك الأجزاء المتشرّبة فيه و لا تندفع، و أما إذا غلظت لم يتشرّبها العضو فلاجرم تندفع بالكلّية.

و أما الدافعة فيدل على ثبوتها أمران: خاصى و عامي.

أُلاول أنـك تـرى المعدة عند القيّ كأنها تنتزع من موضعها إلى فوق حتّى

<sup>\*</sup> قوله: «فصل فى فعل الهاضمة...» ناظر إلى المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند، ج ١٢ ص ٢٥٣).

<sup>\*\*</sup> قوله: «فلها في كل متهما...» ذي فللهاضمة في كل منهما فعل خاص.

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «وفى النالث التقطيع» وهذا التقطيع يسمى الامتزاج. وقد يقال الهضم والإمتزاج على سبيلاالترادف. كما فى القانون. وقوله: «فتبقى تلك الأجزاء المنشر"ية فيه». المتشر"ية يراكنده شده.

يستحرك معهما أكثر الأحشماء. و تسرى عسند التبرّز مثل ما ذكرناه. و معونة الأحشاء\* على دفع ما فيها سيّما عندالزحير حتّى أنه قد ينخلع المعاء المستقيم عن موضعه لقوة الحركة الدافعة.

والمثانى إن الدم يرد على سائر الأعضاء مخلوطاً بالأخلاط الثلائة، فيأخذ كل عضو ما يلائمه؛ فلو لم يدفع ما ينافيه لبقى المنافى عنده، ولم يخلص شىء من الأعضاء عن الأخلاط الفاسدة المرضة، و اللازم باطل. فثبت وجود القوة الدافعة، فإذا ثبت وجود هذه الأفاعيل الأربعة في البدن أعنى الجذب، و الإمساك، و الإحالة، و الدفع، فليس لقائل أن ينسب تلك الأمور إلى قوة واحدة بالذات متفايرة بالاعتبار؟ بأن يكون تلك القوة جاذبة عند ازدراد الطمام ". و ماسكة لسه بعد الازدراد، و مفيرة لمه عندالامساك، و دافعة للفضل المستفنى عنه، لا لما قيل إن الواحد لايصدر عنه إلا الواحد، فإله لايجبرى في غير الواحد من جميع الوجوه. بل لأن هذه الأفاعيل أمور متخالفة إما متضادة كالجذب والدفع، و إمّا منفك بعضها عن البعض؛ فقد يكون العضو ضعيفاً في أحد هذه الأربع، و قوياً في غيره، ولولا تغاير هذه المبادى لاستحال ذلك.

و أمّــا آلات هذه القوى فالقوة الجاذبة آلتها اللَّيف المتطاول\*\*\*. و الماسكة

<sup>\*</sup> قولسه: «ومعونة الأحشاء...» عطف على مثل، أى و ترى عندالنبرّز معونة الأحشاء. و قوله: «قد ينخلع المعاء المستقيم...» هي الماء المقابل للمعدة من الأمعاء السنّة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «عند ازدراد الطعام»، إزدراد بلميدن.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «آلتها الليف المتطاول» الليف هو جسم ينسج من الرباط والأوتار. وقوله: «الليف المستمرض» مثل پدارو. قال الهروى في بحرالجواهز: هلف بالكسر پوست درخت خرما، و در طب عبارتست از ريشهاى بهى و رباط». و قوله: «فالقوة الجاذبة آلتها الليف المتطاول» الليف هو جسم ينسج من الرباط والأوتار.

آلتها اللّيف المورّب، و الدافعة آلتها فى الدفع اللّيف المستعرض. هذا ما قالوه و ظاهر أنَّ المسراد منه أنَّ فى معظمات هذه الأفاعيل يحتاج إلى تلك الأعصاب؛ فإن جاذبة كلُّ عضو أو ماسكته أو دافعته يحتاج إلى آلة عصبية، لا أنَّ جاذبة كلَّ ذرة من العضو يحتاج إلى ليف متطاول، و دافعته إلى ليف مستعرض.

فصلى هـذا اندفع مـا قيل فيه أمّا أولا فبأنَّ لحم الكبد ليس فيه ليف مع وجـود الجاذبـة و الماسـكة و الدافعـة فيه، و أمّا ثانياً فبأنَّ الرطوبة الجمليدية تجـذب الفـذاء أو تمسـكه و تهضـمه مع أنَّ الجزم حاصل بأن ليس فيها ليف أصلا.

و أمّــا ثالــثاً فــبأنَّ كــلاً مــن شــظايا اللّــيف" غير مركّبة من اللّيف و إلا لتسلسلت اللّيفات إلى غير النهاية، مع أنَّ فيها هذه القوى.

وأسًا رابعاً فبأنَّ اللّيف المستعرض ليس فيه ليف متطاول مع أنه يجذب، و كذا اللّيف المستطاول ليس فيه ليف مستعرض مع أنه يدفع الفضل، و ذلك لما سبق " من أنَّ الحاجة إلى هذه الآلآت في معظمات الجذب و الإمساك والهضم و الدفيع و جلائها، لافي رقائقها و جزئياتها المنخرطة في سلك المعظمات المندرجة فيها؛ فإنَّ الأصناف الثلاثة من القوى العظيمة إذا فعلت أفعالها بآلآت البثلاث من اللّيف الحاصلة في الأوردة ""؛ يفعل كلُّ منها فعلها بتلك الآلة بالذات على وجه يسرى فيما يجاور آلآتها ولو بالعرض؛ فإذا جذب الوريد الغذاء بليغه المتطاول يرشح منه على جوهر الكبد، و على هذا القياس في سائر المواضع المذكورة.

<sup>\*</sup> قوله: «من شظايا الليف» أي من أطرافه.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وذلك لما سبق» أي الاندفاع لما سبق من أنَّ الح.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «الحاصلة في الأوردة» الأوردة جمع الوريد وهو عرق.

ف إن قلت: ذلك الدم إما أن يترشح من اللَّيف المتطاول على لحم الكبد مع كـون لحمه جاذباً لذلك الدم أولا مع كونه جاذباً لـه. فإن كان الأول فالجذب لايتوقف على اللَّيف، و إن كان الثاني لم يكن في العضو قوة غاذية.

قلمنا: نخستار الشسق الأول و لم يلمزم عسدم توقف الجذب على اللّيف؛ فإنّ التوقف حاصل عليه سواءاً كان توقفاً قريباً أو بعيداً فلا بدُّ فى جاذبة كلّ عضو من ليف موجود فيه أو بحياله كالكبد و كالرطوبة الجليدية.

## فصل (۳)

فى أن هذه القوى"" فى بعض الاعضاء مضاعفة. و فى حقيقة الغذاء و مراتب الهضم يشبه أن يكون ما قاله بعض الطبيعيين حقاً

و هو أنَّ هذه القوى الأربع توجد فى المعدة مضاعفة؛ فإنَّ التى تجذب غذاء السبدن مسن الحسارج إلى تجويسف المصدة غير التى تجذب من جوف المعدة إلى نفسسهاما يصلح مسنه لها\*\*\*، وكذا ألتى تمسكه هناك و هى التى تغيره إلى ما

<sup>\*</sup> قوله: «أو بحياله» أى أو فى مجاوره.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «فصل في أن هذه القوى...» هذا الفصل منقول أيضاً من المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند. ج ٢. ص ٢٥٥) وعبارته: «ما قاله بعض العلماء حقاً». و صرّح الفخر في آخرالفصل المعنون «في القوء الهاضمة» بأن هذاالبعض هو جالينوس الطبيب (ج ٢. ص ٢٥٢). و كونه طبيعيًا غير معلوم، بل المعلوم أنه طبيب إلهي، و سيأتى كلام المصنف في آخر الفصل السابع من هذاالباب من أن جالينوس و بقراط و أفلاطون كانوا متّغقين على أن فاعل الأبدان والأعضاء هوالله سبحانه.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «من جوف المعدة إلى نفسها ما يصلح منه لها» أى تجذب من جوف المعدة إلى نفس المصدة منا به مفصول لتجذب \_ يصبلح منه أى من غنذاء البدن لها أى للمعدة. قوله: «وهو الكيموس» الضمير راجع إلى ما في قوله: «إلى ما يصلح أن يكون دماً».

يصلح أن يكون دماً و هو الكيموس، و التي تدفعه الى الكبد غير التي تمسك في جوهر المصدة ما ينجذب إليها من الكبد من الدم الصالح للفذاء بالفعل و التي تغيره إلى أن يصير غذاءاً و التي تدفع الفضول منها. و كذلك الكلام في الكبد، لأنَّ المتغير إلى المدم غيرالمتغير إلى جوهر الكبد، كما أنَّ التغير إلى المصارة عبير المتغير إلى جوهر الكبد، كما أنَّ التغير إلى المصارة في جميع الأعضاء على اختلاف جواهرها هي التي تفعل أفعال الفاذية بالذات، و هي المحصلة للفذاء تحصيلاً أولياً. و أما المعدة والكبد فيوجد فيهما تلك الأربع مع أربع آخر مشبهة بتلك؛ و هي التي تفعل فعلها للأعداد لالتحصيل الفذاء اولاً و بالذات، ولا يبعد أن يوجد مثل هذه الأربع المعددة في غير المعدة و الكبد أيضاً. كالفراء و المرادة من المعادة المادة و الكبد أيضاً.

واعسلم أنَّ حقيقة الغذاء ما يقوم بدل ما يتحلّل عن الجسم بالاستحالة إلى نوعه، و الغذاء إما أن يكون بالقوة كالحنطة و الخبز، و إما أن يكون بالفعل و هوالّذى لم يحستج إلى شسىء غيرالالتصاق، و قد يقال له غذاء عند ما صار جزء المغتذى شبيهاً به بالفعل، والغذاء بالمعنى الأول هو جوهر جسمانى جزئى لامحالة. أما الجوهرية فملانً غيرالجوهر لايمكن أن يصير جوهراً أو جزء جوهر. وأما الجرسمانية فلأنَّ الحرّدات لاتنقلب أجساماً. وأما الجزئية فلأنَّ الكلّى من الجسم لا وجود له فى الحارج؛ فئبت أنَّ غذاء كلّ بدن شخصى جسم شخصى، والمشهود أنَّ خذاء الحسوانات " لا يكون أجساماً بسيطة فلاتفتذى إلا بالمرتبات لبعد المناسبة غذاء الحسوانات " لا يكون أجساماً بسيطة فلاتفتذى إلا بالمرتبات لبعد المناسبة

<sup>\*</sup> قوله: «إلى القصارة» العصارة هي الكيموس.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «والمشهور أن غيذاء الحيوانات..» قال الفخرالرازى في المباحث: «وفيه اشكال من حييت أن النبات الاشك أنه يجذب الماء إلى نفسه ويصير ذلك الماء جزءاً منه، فإذا جاز ذلك في النبات قلم لا يجوز مثله في الحيوان؟»

في البسيط، و قربها في المركّب، و لاينتقض هذا بالنبات كما توهم هذا ما ذكروه. والتحقيق يحــتاج إلى نمـط آخــر من الكلام لايناسب طور ما ألفَه أسماع الأنــام، والإشــارة إلــيه أنَّ كلُّ جوهر طبيعي أونفساني أمر واحدبالفعل، لأنَّه موجــود بــالذات، و كلُّ موجود بالذات لــه وحدة بالفعل، و كلُّ واحد بالفعل كثير بالقوة، ففعله أيضاً واحد بالفعل كثير بالقوة فالأجسام النباتية و الحيوانية كلُّ منها واحد بالفعل، فليس وجود العناصر فيها بالفعل بل بالقوة، فليس معنى التفذية عندنا مداخلة الجسم المستى بالغذاء للجسم المغتذي بدلا لما يتحلُّل، و لا معـنى الـنمو عندنا ازدياد مقدار الجسم بمداخلة الأجسام الخارجة فيه، بل مجــاورة الأجـــام الرطبة المناسبة للجسم الحيواني و النباتي مما يعدّ لأن يفيض مـن القوة النفسانية ما بيقي به مقدار الشخص أو يستكمل بقدرالحاجة في كلُّ وقت، فالحركة \_ الكميّة الحاصلة للأجسام النباتية \_ عبارة عن تواردالمقادير على وجه الاتصال و الاستمرار من القوة الفاعليّة على المادة القابلة كما سبق. ولــو كــان الــتغذي بمداخلــة جـسم غريب لم يكن المفتذي في كلّ وقت جـــماً واحداً شخصيًا باقياً بعده، وكذا لوكان النمو بزيادة مقدار ما يورد للبدل على مقدار ما يتحلَّل لزم أن لايكون موضوع الحركة في النمو شيئاً واحداً شخصيًّا. و كــذا القــياس في الذبــول بــل الأمر كما أومأنا إليه. و مما يجب أن يعلم \* أنَّ استكمال المفتذى بالفذاء كاستكمال المتعلّم بالعلم، والعقل بالقوة بالمعقول بالفعل، وكما أنَّ المعلوم سواءاً كان محسوساً أو معقولًا قد يكون بالقوة، و قد يكون بالفعل، و الَّذي هو كمال للحس هو ما يكون محسوساً بالفعل كالصورة الحاصلة في الحاسة، لاالَّتي في المواد الخارجية من الألوان و الأصوات و الطعوم و الروائح؟ و كذا الَّذي هو كمال للقوة العاقلة هو ما يكون معقولا بالفعل من الصّور العقلية الموجودة للعقل بالفعل، لا ألَّتي في الخارج من الفلك و الحيوان و

<sup>\*</sup> قوله: «و ممّا يجب أن يعلم...» و سيأتي مزيد فوائد في ذلك في الفصل الثامن من هذاالباب.

النبات و الأرض و غيرها؟

وإذا علمت بالبراهين أنَّ المحسوسات بالفعل هي متحدة بالجوهر الحاس، و كذا المعقب لات بالفعل لابدُّ و أن تكون متحدة بالجوهر العاقل، فالكامل عين ما يكمل به، والحساس نفس ما يحس به، و العاقل عين ما يكون معقولا له، فكذا المفتذي عين الغذاء بالفعل دون الغذاء بالقوة، فالحنطة مثلا فيها قوة بعيدة للـتغذية، والكـيلوس الحـاصــل مـنها في المعــدة أقــرب مــنه بحسب القوة، ثمُّ الكيموس الحاصل في الكبد، ثمَّ الـدم الحاصـل في العبروق أقرب استعداداً للغذائية من كلُّ ما سبق؛ فالَّذي يتصل بالعضو و يصير لحماً أو عظماً أو عضواً آخــر هـــو الغــذاء بالفعل، و هو بعينه العضو المغتذي، فالغذاء و المغتذى شيء واحد بعينه لايتغايران إلا بضرب من التحليل. حيث يعتبر العقل ذلك الشخص المغتذي أو العضو المغتذي تارة باعتباره في نفسه عند خلوّه عما يرد عليه من الكمال، و تمارة باعتبار تمامه و كماله الحاصل في نفسه بحسب سبق أفعال و حركات معدة لذلك الكمال؛ كالحال في استكمال النفس بالصور العلمية الكمالية على ما بيّناه، و من دقائق مايقع به الاستبصار في هذا المقام وقوع مراتب الهضم في الاغتذاء على وزان مراتب التجريد في التعقل.

## فصل(۴)

# في مراتب الحضم\* و أن للهضوم أربع مراتب:

اعلم أنه لابد للحيوان و كذا للإنسان ما دام فى عالم الدنيا و طبيعة الجسمية من غيذاء يشبه المفتذى صورة و مادة، و ذلك لأن هذه الأجسام دائمة الاستحالة و الذوبان، ثم لكل عضو حصة من الغذاء تناسبه و تشاكله بعد

<sup>\*</sup> قولهه: «فصل في مراتب الهضم...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند، ج ۲، ص ٢٥٨).

مراتب النضج، والاستحالات، و التصفية عن القشور والفضول، بالقوة الغاذية الَّــتي فيالبدن بمنزلة القوة العاقلة في النفس، فمادة الغذاء إذا وردت في البدن و حضرت عبند تصرف غاذية النفس فتصرُّفت فيها أحالتها في مراتب الهضم بقواهما المسخرة لهذا الأمر، وصيّرتها بصنعة طبيعية يشبه الكيميا؛ خالصة عن شــوائب الغشُّ و الغلُّ؛ مصفًّاة عن الفضول؛ مقشَّرة عن القشور في أربع مراتب للهضوم والإحالات. إحداها في المعدة، و ابتداء هذا الهضم\* من الفم؛ بدليل أنَّ الحسنطة الممضوغة تفعل فى انضاج الدّماميل و الخراجات مالا يفعله المطبوخ بالماء و تمام هذا الهضم عند مايرد على المعدة، و ينضج بحرارة جهنم المعدة الَّتى إذا قيل لها هل امتلأت فتقول هل من مزيد، فيتخلُّص عن ذنوب الفضلات بيد زبانية القوى المسخرة لهذا التعذيب والتهذيب للخارج عن طاعة الله البعيد عن الوحدة الجميعة الاعتدالية المنحرف عن صراط الله المستقيم من الطبيعة المدبرة للأجســام عــلى مــنهج الحكمة الإلهيَّة فتصير شبيهاً بماء الكشك التخين. و هو المسمّى بالكيموس\*\*. و المرتبة الثانية إذا تمّ ما فعلت هذه القوى به في هذه الطبقة السفلى. و فرغبت من أفاعيلها المأمورة بفعلها ارتفع قليلا عن هذه الطبقة الهاويــة المظلمة إلى طبقة أخرى هي الكبد، فوقع بعد ذلك بيد قوى و سدنة أخرى من هذا الصنف، فعملت فيه شبه العمل السابق من الطبخ و الإذابـة. فانهضــم في الكبد مرة أخرى و سقط منه بعض ما بقي من الأكدار و الفضــه ل. فصـــار أخلاطـــأ أربعــة متمــيزة بعض تمييز. و مخلوطة بعض تخليط، خلطوا عملاً صالحاً و آخر سيئاً. لخروجها عن تمام التعصى عن الطاعة الإلهيّة.

قولـه: «وابتداء هذا الهضم...» أى و ابتداء هذا الهضم الذى فى المعدة من الفم. فإنّ سطح الفم
 متّصل بالمعدة. قوله: «و تمام هذاالهضم عند ما يرد على المعدة...» أى الهضم الناني.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «وهو المسمّى بالكيموس» بحسب الاصطلاح الطبّى أن يكون هذا كيلوساً وإن أطلق الكيموس على الكيلوس.

و قسريها عن الصلاح و الانقياد لأمرالله. ثمّ إنَّ أصلح هذه الرفقاء الأربعة هو المجوهر المسمّى بالدم، فوقع قسط منها في مسالك العروق المسماة بماساريقا إلى بيت القلب، و سلك سبيل الطاعة للنفس، واشتغل في بيت القلب بالرياضة والمجاهدة و التصفية قدراً صالحاً من الزمان، حتى صلح لكسوة القبول، و خلعة الصورة النفسانية، و توزَّع مابقى منه في نافذاً في العروق على الأعضاء فينهضم مرة أخرى، و يتشبّه بالأعضاء بعد إخراج الفضول الباقية منه، و كل قسط من الدم يتشبّه بعضو خاص فيتصل به، و يحشر إليه كما يحشر ذلك القسط الصالح منه إلى القلب كل إلى شبيهه.

و أقسام الفضول أربعة " بعدد أقسام الهضم: ففضلة الهضم الأول الذى فى المعدة البراز "": و هو مندفع من المعاه و فضلة الهضم الثانى أكثرها البول، و يندفع من المثانة، و باقيه يندفع من الطحال و المرارة. و فضلة الهضم الثالث يندفع بالعرق، و ما يجرى بجراه من الفضول المندفعة من منافذ محسوسة، كالأنف و الأذن و العين كسافى الدمنوع أو غير محسوسة كالمسام. و فضلة الهضم البرابع يندفع بعضها بالمنى، و يخرج بعضها بما ينبت من زوائد البدن، كالشعور و الأظفار و الأوساخ، و ما يدفعه الطبيعة كالأورام المنفجرة و غيرها.

<sup>\*</sup> قولسه: «وتــوزع مابقى منه...» أى و انقسم ما بقى منه نافذاً فى العروق على الأعضاء وهذا هوالهضــم التالــت: فقولــه على الأعضاء متعلَّق بتوزّع. فتنهضم مرةً أخرى وهذا الهضم هوالهضم الرابع ويتشبّه بالأعضاء الخ.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «وأقسام الفضول أربعة...» قال فى المفاتيح؛ وينفصل فى كلَّ مرتبة فضلة: أوَّمَا فى الفم الأول السدى فى المصددة أومسا يقوم مقامها و هو البراز؛ و ثانيها للثانى الذى يكون فى الكبد أوما يجرى مجريها و هوالبول؛ و ثالثها للثالث الذى فى العروق؛ و رابعها للرابع الذى يكون فى الأعضاء و هوالمنى و يدفعه الطبيعة بل النفس باستخدامها إلى الأنتيين و يستحيل هناك إلى البياض.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «ففضلة الهضم الأول الذي في المعدة السواد...» السواد تصحيف و صحيحه البراز.

### فصل (۵)

## فى تحديد القوة الغاذية و النامية حداً بحسب الحقيقة

قد علمت من طريقته أنَّ الحدود قد تكون للماهيات، و قد تكون للوجودات، والفرق بيانه، و الحدّ للوجودات، والفرق بين الماهية و الوجود أمر قدفرغنا من بيانه، و الحدّ للماهية لايكون إلا بأجزائها كالجنس والفصل، والحد بحسب الوجود لايكن بالأجزاء إذ الوجود لاجزء له. فهو إما بالفاعل والفاية إن كان تاماً، أو بالفعل إن كان ناقصاً لما أشرنا إليه سابقاً أنَّ حدَّ الوجود و برهانه شيء واحد، و برهان ألم أقوى من برهان الإن.

إذا تقرر هذا فنقول: كلَّ قوة من القوى فرد من الوجود لبساطتها، و القوى قمد يعرف بأفاعيلها فالقوة الغاذية يعرف بما يصدر عنها. فيقال: هى الَّتى تحيل الغذاء إلى مشابهة المغتذى لتخلف بدل ما يتحلّل.

فنقول: في بيان هذا الحد إن كل قوة لا المائة مبدء تغير في هذا العالم؛ فلذلك التغير لسه صورة و مادة، و للفاعل في فعلها غاية؛ فالصورة هاهنا هي الاستحالة إلى مشابهة المغتذى، و المادة هاهنا هي الغذاء، و الغاذية تخلف السبدل للمتحلل، فكأنا قلنا القوة الغاذية تفعل الفعل الفلاني في الحل الفلاني للغاية الفلانية. و أمّا النامية فقد ذكر في حدها أنها الزائدة في أقطار الجسم الطبيعي ليادة في الأجزاء الأصلية، فقولنا: الزائدة في أقطار الجسم احتراز عن الزيادات الصناعية، فإن الصانع إذا أخذ مقداراً من الشمعة فإن زاد على طوله و عرضه نقص من عمقه و بالعكس، و قولنا: على التناسب الطبيعي احتراز عن الزيادات الفير الطبيعية مثل الاستسقاء و سائر الأورام، و قولنا: ليبلغ تمام النشو احتراز عن السمن، و

<sup>\*</sup> قولـه: «نصل في تحديد القوة الفاذية...» ناظر إلى المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط هند. ج ٢. ص ٢٥٨)

قولمنا: زيادة فى الأجزاء الأصلية تنبيه على العلّة الحقيقية للفرق بين السمن و النمو. و ذلك لأنَّ النمو حركة فى جواهر الأعضاء؛ فلاجرم القوة المحركة يمدُّها و يزيد فى جواهرها. و أما السمن فإنه زيادة حاصلة بمداخلة الأجسام الغريبة فى الأعضاء كأنها الملتصقة بها.

ثم إن التغذى و النمو يتمان بأمور ثلاثة: الأول تحصيل غذاء شبيه بالمغتذى والنامى فى الماهية بالقوة. والنانى إلصاقها بهما على ما هو المشهور ". و النالث تشبيهها بهما بالفعل. ثم إن كان المقدار الوارد على جواهر الأعضاء الأصلية مساوياً لما تحلّل منها فذلك فعل الغاذية، و إن كان أزيد فذلك فعل النامية، و عند هذا لقائل أن يشكّك ويقول: إن الغاذية و النامية قوة واحدة؛ ولافرق بينهما إلا أن الفاذية تفعل هذه الأمور بقدار ما يتحلّل، والنامية تفعل أزيد مما يتحلّل فالتفاوت بينهما بالكمال و النقص، فإن القوة إذا كانت قوية على فعل كانت قوية على مثله؛ فإذا كان الجزء الزائد مثلا للجزء الأصلى و كانت الغاذية قوية على تحصيل الجزء الأصلى وجب أن تكون قوية على تحصيل الجزء الأصلى و هذا القوة الغاذية هى المنمية إلا أنها في استداء الأمر تكون قوية فعكي هذا القوة الغاذية هي المنمية إلا أنها في استداء الأمر تكون قوية فتكون وافية بإيراد البدل الأصلى و الزيادة بم يورد الأصلى.

و مما يدلُّ على ذلك أنَّ القوة الفاذية في سنَّ الانحطاطُ و الذبول تورد أقل ممسا يستحلَّل، و قد كانت في سنَّ الوقوف تورد مثل ما يتحلَّل؛ فيكون إيرادها وقــت الوقــوف أكــثر مــن إيــرادها وقت الذبول؛ فإذن القوة الواحدة جاز أن يختلف إيرادها بالزيادة و النقصان، فهذا شك قوى.

أقــول في جوابــه: إنَّ اخــتلاف الغايات الطبيعية تدل على اختلاف القوى،

<sup>\*</sup> قولـــه: «على ما هو المشهور» و أما على مذهب التحقيق فقد علمت أن الغذاء لايصير جزءًا للمغتذى. بل يكون معدًا لإفاضة ما يبقى أو يستكمل به مقدارالشخص من القوّة النفسانيّة.

لكنُّ غاية القوة اِلغاذية تخالف غاية القوة المنمية، فهما قوتان مغايرتان.

بيان ذلك أنَّ غاية فعل الفاذية في إيراد البدل سدّ الحلل الواقع من التحليل، ألا ترى أنَّ الحيوان لايطلب الفذاء إلا بعد استيلاء حرارة الجموع على المعدة، و البدن على التحليل؛ فعند ذلك يشتهى الطعام، و غاية فعل النامية قديد الأعضاء على نسبة مخصوصة، وليس أنَّ زيادة إيراد البدل على ما يتحلّل فى كلَّ وقت توجب زيادة النمو ولا اصل النمو، فربَّ وقت كان إيراد الغذاء أكثر و فعل النمو أقل، و ربَّ وقت كان بالعكس، فإنا قدنشاهد كثيراً أنَّ بعض الغلمان و الجوارى فى زمان البلوغ اتفق أن كان مريضاً مرضاً شديداً يعطل الفاذية عن فعلها، و مع ذلك ينمو هذا المريض نمواً بالغان و يطول قامته طولا متفاوتاً بالقياس إلى ماسبق من النرمان، فبإذن حيث وقع التخالف فى مقتضى هاتين القوتين ولو فى بعض من النرمان، فبإذن حيث وقع التخالف فى مقتضى هاتين القوتين ولو فى بعض الأوقات علم أنهما متغايران ذاتاً لابمجرد الشدة و الضعف، إذ لوكان التفاوت بجرد الكمال والنقص لما وقع التخالف إلا بذلك؛ لكنَّ التخالف قد يقع بالمكس من ذلك يعنى قد يقوى النمو و ينقص النفوت من ذلك يعنى قد يقوى النمو و ينقص النفوة فيها متغايران ذاتاً لنفايرهما فعلا وغاية؛ فثبت ما ادعيناه.

### شك و تبصرة

إنَّ من الناس من ادعى أنَّ الغاذية نار. و احتج عليه بأنَّ الغاذية تغذو والنار تغذو؛ فالغاذية نار\*. وهنذا مع فساد صورة القياس حيث وقع

<sup>\*</sup> قوله: «سدًا لخلل...» أي سد الخلل و النقصان الواقع من التّحليل.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «فالفاذية تبار...» للشبيخ الرئيس ـ قدّس سرّه ـ في آخر الفصل الأول من المقالة الثانية من نفس الشفاء (ط ١ من ألر حلى. ص ٢٩٥). و نفس الشفاء بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه، ص ٧٧) مطالب أخرى في المقام. فراجع.

وقسال الفخرالرازي في آخر الفصل التالت عشر من الباب الثاني من الفنّ الثاني من المباحث

الاستنتاج من الموجبتين في الشكل الثانى بطل قولهم النار تغذو؛ قلنا إنّ النار لا تفذو بــل تتولّد و تتصمّد بطبعها، و إذا صعدت استولى عليها الهواء البارد فأفسدها؛ فليست هُناك نار واحدة مفتذية. نعم فعل الفاذية يشبه فعل النار في النضج و الإحالة.

و من الناس من ذهب إلى أنَّ فى الأعضاء فرجاً عِلاها القوة النامية، و هو ساطل كما وقعت الإشارة إليه ؛ فإنَّ ملا الفرج لايوجب غوّ الأعضاء، و ليس ما ذكره الشيخ فى الشفاء وصويه بعض الفضلاء، من أنَّ القوة النامية يفرّى اتصال العضو، و يدخل فى تلك المسام الأجزاء الغذائية. و هكذا القول فى الاغتذاء مرضياً عندنا؛ و ذلك لأنَّ تفرُّى الاتصال مولم بالذات، و يستحيل أن تكون الطبيعة أو النفس تفعل فعلا طبيعياً تقتضى أمراً منافياً بالذات لطبيعة الجسم الذي هي فيه بحيث يوجب دوام الألم لوكانت هناك قوة مدركة؛ و كان الإدراك به حاصلا بالفعل كما مر ذكره فى مبحث أنَّ تغرُّى الاتصال مولم بالذات، و ذلك لأنَّ القوة الواحدة لاتفعل ولا تقتضى أثرين متنافين ". بل

<sup>\*</sup> قولسه: «وهدو باطل كما وقعت الإشارة إليه» أى كما وقعت الإشارة إليه من لزوم عدم كون موضسوع الحركة شيئاً واحداً باقياً. وقوله: «وصويّه بعض الفضلاء» ذلك الفاضل هوالفخرالرازى في المباحث المشرقية (ط هند، ج ٢، ص ٢٤١).

<sup>\*\*</sup> قوله: «ولا تقتضي أثرين متنافيين» أي اللذة والألم.

الحقُّ كما شيدنا أركانه من أنَّ النموّ حركة متصلة فى الكمّ ـ والحركة معناه خروج الشيء من القوة إلى الفعل على سبيل التدريج ـ و معنى التدريج هاهنا أن يكون للمتحرّك فى كلَّ آن فرداً آخر من المقولة؛ فليس فى حركة النموّ مقدار ثابت و مقدار آخر وارد عليه، سواءاً كان بالمداخلة أو بغير المداخلة ".

## فصل (۶)

فى سبب وقوف القوى كالنامية والغاذية فى ضرورة الموت ولــنذكر أولا مــا وقع الاحتجاج به من القوم فى هذا الباب، ثمَّ نذكر قاعدة كلية من العلم الإلهى و الفلسفة الكلية الّتى أفادنا الله ينكشف بها هذا المطلب و نحوه.

فالذى ذكروه فى وقوف النامية أنَّ الأبدان مخلوقة من الدم و المنى؛ فلا محالة يكون كلّ مولود جسماً رطباً كما هو مشاهد فى الأجنّة التي فى بطون أمهاتها؛ ثمَّ لايزال يستولى عليه الجفاف يسيراً يسيراً، وقد عرفت أنَّ النمو لايحصل إلا عمند قمد الأعضاء؛ و ذلك بنفوذ الغذاء فى المسام كما هو المتهور، و ذلك لا يمكن إلا إذا كانت الأعضاء لينة؛ فأمّا إذا صلبت و جفّت لم يكن ذلك فلا جمرم يستمر النموَّ من أول الولادة إلى آخر الوقت الذي تصلّبت الأعضاء و جفّت؛ فحينئذ تقف النامية.

و أمَّا الَّذِي قالوه في وقوف الغاذية و حلول الأجل فوجوه:

الأول أنَّ القوة الغاذية قوة جسمانية فلا يكون أفعالها إلا متناهية، و هذا منقوض بالنفوس الفلكيّة، لأنها قوى جسمانية سيّما عند أصحاب المعلّم الأوّل القائلين بأنَّ نفوسها قوى منطبعة في أجسامها، مع أنها غير متناهية الأفعال

<sup>\*</sup> قوله: «أو يغير المداخلة» أى الاتصال. وقوله: «فصل في سبب وقوف القوى...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط هند، ج ٢. ص ٤١).

عندهم. والدّى وقع الاعتذار من الشيخ الرئيس عنه هناك أنها و إن كانت جسمانية لكنها لما سنح عليها من نور العقل المفارق تكون قوية على الأفعال الفير المتناهية، فكتب تلميذه بهمنيار إليه فقال: إذا جوَّزت ذلك فلم لايجوز أن تكون القوى البدنية و إن كانت متناهية إلا أنها تقوى علي بقاء أفعال غير متناه لماسنح عليها من أنوار العقل المفارق؟ فأجاب عنه أن ذلك محال لكون البدن مركّباً من الطبائع المتضادة ، فقد علم من هذا الجواب أنَّ التعويل على مجرد وجوب التناهى في القوى الجسمانية غير صحيح، فلننظر إلى حال التعويل على كون البدن مركّباً من الأسطقسات، و لنحققي ما في هذا الوجد.

ف نعوّل \* أن الوجمه الثنانى أنَّ الشيخ ذكر فى القانون أنَّ الرطوبة الفريزية بعد سن الوقموف لابمدُّ و أن تأخذ فى الانتقاص المتأدى إلى الانحلال بالكلّية. و ذلـك لاستيلاء الحرارة على الرطوبة الغريزية بالتحليل، و متى انحلّت الرطوبة فلابدَّ من انطفاء الحرارة الغريزية، فحينئذ يحصل الموت.

و إنما قلنا: إنَّ الرطوبة لابدُّ و أن يأخذ في الانتقاص لامور ثلاثة:

أحدهــا اســتيلاء الهــواء المحــيط بها. و هى لحرارتها يفنى الرطوبة. و ثانيها معاونة الحرارة الفريزية من داخل على ذلك. و ثالثها معاضدة الحركات البدنية و النفسانية.

فإن قيل: لم لا يجوز أن تورد الغاذية بدل ما يتحلُّل من الرطوبات؟

قلمنا: هسب إنَّ هذه القوة تورد في سن الكهولة مثل ما كانت تورد في سن الشباب إلا أنَّ المتحلّل وقت الكهولة أكثر من المتحلّل وقت الشباب.و إذا كان كذلك لم يكن ما تورده الفاذية في هذا الوقت مساوياً كما يتحلّل بل أقل منه؛ فلا جرم ينتهي إلى النقصان و ذلك يؤدى إلى الفساد و البطلان. و الحاصل أنه

<sup>\*</sup> قوله: «من الطبائع المتضادّة» أي من الطبائع المتضادّة المتداعية إلى الانفكاك.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فنعوال...» قد حرافت «نعول» بــ «نقول» في الطبعة الأولى.

كلَّما كان السن أكبر كان تأثير الجففات الثلاثة أكثر؛ فكان الجفاف أكثر؛ و كانـت الحـرارة أقـل؛ فكان ضعف الفاذية أكثر، واستمرار ذلك مما يؤدى إلى الانقطاع فيمرض الموت.

ويمكن أن يعود السائل و يقول: إنَّ مقدار التحلّل كان في زمان الشباب مساوياً لمقدار الوارد في وقت الشباب؛ فإن لم يكن مساوياً لمه في وقت الكهولية لكيان إنياً الأنَّ المحلّل صار أقوى فصار التحليل أكثر؛ أولأنَّ الفاذية صارت أضعف فصار الغذاء الوارد أقل. و الأول باطل لأنَّ الحلّل ليس إلا الأمور الثلاثة المذكورة، وهي الحارُّ الداخلي، و الحارُّ الخارجي، و الحركات البدنية و النفسانية. و هذه الأسباب الثلاثة كان وجودها في زمان الشباب مثل وجودها في زمان الشباب مثل وجودها في زمان الشباب مثل الثاني أيضاً باطل. لأنَّ الغاذية لاتصير ضعيفة إلا لنقصان الحرارة، ولا ينتقص الخارة إلا لنقصان الرطوبة؛ فإذا جعلنا انتقاص الرطوبة بسبب ضعف الغاذية. لزم الدور و هو محال.

و مــا قــيل: من أنَّ المحلّل\* و إن كان وقت الكهولة هى الأمور الثلاثة الَّق كانــت موجــودة فى زمان الشباب؛ ولكن مدة تأثيرها فى زمان الكهولة أطول

<sup>\*</sup> قول ه : «وما قبل من أنَّ المحلّل...» هاهنا تعليقة مخطوطة في بعض نسخ الأسفار التي في مكتبتنا جهذه الصورة: «أقول مراد القائل أنَّ المادّة الواحدة الشخصية المبيّة إذا أثرت فيها ذات الفاعل و دام الستأتير فسها فسئلك المادّة قبولها و انفعالها للأثر من ذلك الفاعل يكون في الاشتداد مثلاً إذا فرض أن مادة ما في الساعة الأولى نقل أثراً معيّنا من فاحل ما فهذا القبول الذي للمادّة يستند في الساعة الأولى والنائية من ذلك الفاعل لأنَّ دوام الفعل يصير منشئاً لشدة نفس الفعل. بل دوام الفعل يصير منشسئاً لشدد انفعال المادة من الفاعل. فإن قلت: فعلى هذا لايرد عليه ما أورده المصنّف ــ قدتس سرّه ــ ، قلبنا اعتراض المعنّف ــ ره ــ يكون على ظاهر قول القبل لأنه مجسب الظاهر مشعر بأن دوام الفعل يوجب شدة نفس الفعار».

من مدة تأثيرها فى زمان الشباب، و ذلك لأنَّ الضعيف قد يكون أقوى أثراً من القــوى إذا كــان أطــول مــدة مــن الآخر، و إذا كان كذلك فأسباب التجفيف تأثيرهــا فى الكهــل أدوم مــن تأثيرهــا فى الشــباب؛ فالجفاف فيه أكثر منه فى الشباب.

فكلام لا حاصل لد، لأنَّ دوام العمل كما هو حاصل فى سبب الجفاف كذلك حاصل فى السبب المورد للغذاء، فكما أنَّ دوام فاعل التجفيف يعطى زيادة الجفاف؛ فكذلك دوام فاعل التغذية يعطى زيادة الرطوبة الغذائية المزيلة للجفاف.

و قريب من هذا الوجه ما نقل عن سقراط أنَّ فعل الحرارة الغريزية في المني إذا وقمع في السرحم يشسبه فعل حرارة التنور في الرغيف الّذي يلتصق به، فإنَّ حرارته تفعل في ظاهره حتى يحدث أولاً شيئاً كالقشر؛ ثمَّ يعمل في الباطن من تلك القشرة و تشويه حتى يحصل النضج. وكذا الحرارة الَّق في المني تجعل أولاً قشــراً ثمُّ تفشــو تلــك الحرارة بحسب مقدار بدن المولود، و تنبسط فيه حسب انبساطه في الطبول و العبرض و العميق، فما كانت الرطوبة في جوهره قليلة استكملت صورته بفعل المصوّرة في ستة أشهر، و ما كانت الرطوبة في جوهره وافرة غالبة تمت الصورة في زمان أكثر، حتى يبلغ زمان الحمل في الكثرة حسب زيادة الرطوبة إلى ثلثمائة و أربعة أيام، فالمولود يولد و الرطوبة غالبة عليه و لذلـك لايقـدر عــلى الانتصــاب و الانــبعاث فى الحــركات. ثمُّ لايزال الحرارة الغريـزية الّــتى جعلها البارى مركوزة فيه عاملة في تجفيف رطوبات الأعضاء رويــداً رويــداً فيصـــــر فــيـــد أولاً تهـــيّـؤ للقعــود فتجلس، ثم الانبعاث من غمر انتصاب. ثمُّ للقيام. ثمُّ للمشي على حسب تقليل الرطوبات، و من هذا الباب يـتفاوت أوقــات المشـــي في الأطفــال. و هكــذا تفعل الحراره الغريزية في بدن

الحيوان إلى أن تفنى رطوبته بالكلّية فتنطفى الحرارة لانتقاء ما تقوم به ويصل الميوت، فسبب الموت بعينه سبب الحياة، و ذلك لأنه لولم تكن الحرارة غالبة على الرطوبة لم تحصل الحياة، ثم لزم من غلبة الحرارة على الرطوبة فناء السرطوبة، و من فناء الرطوبة فناء الحرارة. و كأن تقدير الله سبحانه الحرارة بحيث يستولى على الرطوبة سبباً للحياة أولاً، و للموت ثانياً. هذا ما نقل عنه في شرح القانون. و قد مر ما فيه فتأمل فإنه موضع تأمل، فإنه بعد الاستقصاء يعرف صحته لارجاعه الى ما سنحقه.

الوجمه الثالث ما وجدناه فى كلام المحققين: و هو أنَّ السبب الموجب للموت فى جمسيع الحيوانات هو أنَّ البدل الذى تورده الفاذية و إن كان كافياً فى قيامه بدلاً عن ما يتحلّل، و فاضلاً على الكفاية بحسب الكميّة لكن غير كاف بحسب الكيفيّة.

و بيان ذلك إنَّ الرطوبة الغريزية و الأصلية أغا تغيرت و نضجت في أوعية المغذاء أولاً، ثمَّ في أوعية المنى ثانياً، ثمَّ في الأرحام ثالثاً، و التي توردها الغاذية لم تتخير ولم تنضج إلا في الأولى دون الأخريين، فيلم يكمل امتزاجها و لم تصل إلى مرتبة المبدل عنها، فلم تقم مقامها كما يجب؛ بل صارت قوتها أنقص من قوة الأولى، كمن أنقص زيت سراج و أورد بدله ماءاً؛ فما دامت الكيفية الأولى الأصلية غالبة في الممتزج على الثانية المكتسبة كانت الحرارة الفريزية آخذة في زيادة الاشتعال؛ موردة على الممتزج أكثر مما يتحلّل فينمو الممتزج، و ثمَّ إذا صارت مسكورة السورة بظهور الكيفية الثانية وقفت الحرارة الغريزية، و ما قدرت على أن تورد أكثر مما يتحلّل، و إذا غلبت الثانية انحط الممتزج، و ضعفت الحرارة إلى أن لا يبقى أثر صالح للكيفية الأولى، فيقع الموت ضرورة، وضعفت الحرارة إلى أن لا يبقى أثر صالح للكيفية الأولى، فيقع الموت ضرورة، و

<sup>\*</sup> قوله: «لانتفاء ما تقوم به» ما إشارة إلى الرطوبة.

ظهر من ذلك أنّ الرطوبة الفريزية الأصلية من أوّل تكوّنها آخذة في النقصان بحسب الكيفيّة، و ذلك هوالسبب الموجب لفساد المعتزج. و يعلم منه أنّ الغاذية لوكانـت غـير متناهـية و كانـت دائمة الإيراد لبدل ما يتحلّل على السوآء لا بمقدار واحد بل بمقدار ما يتحلّل لما كان البدل تقاوم المبدل من حيث الكيف و إن قاومه من حيث الكيف و

أقول: هذا الوجه أيضاً ضعيف إقناعى لوجوه.

الأول أنا لانسلّم أنَّ مزاج المنى أقوى و أشرف من أمزجة المواد الحيوانية الَّتى تكوّنت بعده، إذ لو كان مزاجه أعدل و أشرف لكانت الكمالات النفسانية فائضة عليه فى الابتداء؛ فيكون ذا حياة و نطق، و اللازم ظاهر البطلان.

الـثانى أنَّ مــادة المــنى غــير موجــودة فى بدن الحيوان بالجزئية حتى يكون المـــتزج بعضــه عــلى مزاج المنى، و بعضه على مزاج الوارد بدلاً عما يتحلّل؛ حتى يقال إنَّ مزاج المنى أقوى فى الكيف، و مزاج الوارد عليه أضعف.

الثالث أنا لانسلم أنَّ مبنى جودة النضج و التختر و قوة المزاج أن يكون حصوله فى تلك الأوعية؛ إذ ربَّ مزاج اتفق وجوده فى غير تلك المواضع و يكون أحكم و أقـوى مما يكون فيها، كما يشاهد فى الحيوانات التى يحصل بعضها لا بالـتوالد بل بالـتولّد، و مع ذلك يكون مزاج كثير مما يتكوّن بهذا الوجه أقوى من الذى يتكوّن بطريق التوالد، فعلى هذا يجوز أن يكون مزاج ما يرده القوة الفاذية من البدل أقوى و أحكم من مزاج ما ينقص بالتحليل من المبدل منه، فلم يقم حجّة على ضرورة الموت.

فهــذه هــى وجــوه ثلاثــة ذكروها فى ضرورة الموت مع ما يقدح لها. وقد أشار الشيخ إلى هذه الوجوه الثلاثة فى كلّيات القانون بقوله: ثمّ يجب أن يعلم

<sup>\*</sup> قولــه: إذلوكان مزاجه أعدل و أشرف...» مراده أن جودة النضج والتخمير يلزم شرافة المادّة. و شرافة المادة تستلزم أن تكون صورتها المتعلّقة بها أضرف.

أنَّ الحرارة \* بعد سن الوقوف بأخذ في الانتقاص لانتشاف الهواء المحيط عادتها الَّتِي هِي إلَّهِ طَهِ بَهُ؛ و مُعَاوِنَةُ الحَرَارَةُ الغُرِيزِيَّةُ مِنْ دَاخِلٍ؛ و مُعَاضِدَةُ الحركات البدنية و النفسانية الضرورية في المبشة؛ و عجز الطبيعة عن مقاومة ذلك دائماً، فإن جميم القوى الجسمانية متناهية كما برهن عليه في العلم الطبيعي، فـلا يكون فعلها في الإيراد دائماً، ولو كانت هذه القوة غير متناهية؛ وكانت دائمة الإيراد لبدل ما يتحلَّل على السواء عقدار واحد، لكن لمَّا كان التحلُّل ليس بمقيدار واحبد بل يزداد دائماً كلِّ يوم لما كان البدل تقاوم المتحلِّل، و لكان التحلُّل يفني الرطوبة، فكيف و الأمران متظاهران \* على تهيأة النقصان و التراجع، و إذا كان كذلك فواجب ضرورة أن يفني المادة فتنطفي الحرارة، و خصوصاً إذ يعن على إطفائها بسبب عوز المادة سبب آخر؛ و هو الرطوية الغريبة الَّتي تحدث دائماً لعدم الهضم. فتعين على انطفائها من وجهين: أحدهما بالخُـبُّو و الغمـر، و الآخر بمضادة الكيفيَّة، لأنَّ تلك الكيفيَّة بلغمية باردة، و هـذا هـو المـوت الطبيعي انتهي. فقوله: ثمُّ يجب أن يعلم إلى قوله و معاضدة الحركات البدنية و النفسانية الضرورية في المعيشة إشارة إلى الوجه الثاني. و قولـــه: وعجز الطبيعة إلى قولــه فلا يكون فعلها في الإيراد دائماً إشارة إلى الوجمه الأول. و قولمه: و خصوصاً إذ يعين على إطفائها إلى آخر الكلام إشارة إلى ثالث الوجوه الثلاثة.

الوجمه البرابع إنمه لمو بقيت أشخاص الناس بلا نهاية لكان القوم الدين

قوالسه: «أن الحسرارة...» أى الحسرارة الفريزية بعد سنّ الوقوف يأخذ في الانتقاص لانتشاف \_ أى
 لنفوذ واستيلاء الهواء المحيط بماذتها أي بمادة الحمرارة الغريزية، فإنّ الهواء لحمرارته يجلف الرطوبة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «والأسران منتظاهران...» الأسران هما الهواء الهيط، والحركات البدنية و الفكرية. وقولسه: «أن يغني المادة» المادة هي الرطوبة. وقوله: «بسبب عوز المادة» متعلق بالإطفاء. وقوله: «لأنّ تلك الكيفية بلغمية...» تعليل للمضادة.

سبقونا بالوجود قد أفنوا المادة التى منها النكون؛ فلم يبق لنا مادة يمكن أن نوجد و نتكون منها، و لو بقيت لنا مادة لم يبق لنا مكان و رزق. و إن قلنا نبقى نحن و الذين بعدنا على العدم دائماً، و يبقى الأولون على الوجود دائماً دون اللاحقين، فذلك مناف للحكمة إذ ليسوا بدوام الوجود أولى منا؛ بل العدل يقتضى أن يكون للكل حظ من الوجود؛ فوجب أن يموت السابق بالوجود ليكون لوجود المتأخر إمكان، و هذا الوجه أيضاً إقناعى ضعيف، لأنه لايدل على وجوب الموت لكل أحد.

الوجه الخامس إنه لو لم يكن الموت واجباً لجاز أن يبقى الظالم المتحكّم فى الدنيا دائماً فيدوم شره و إفساده، ولم يطمع المظلوم فى انتصافه من ظالمه، و ذلك لامحالمة مؤدّ إلى الفساد. و هذا الوجه أيضاً ضعيف لايقتضى وجوب المسوت لكلّ من فى الدنيا، و وجود الظالم لايخلو من مصلحة، و كما جاز دوام نوع الظالم و ظلمه فى هذا العمالم كما نرى و نعلم، فليجز دوام شخص أو أشخاص منه، و مكافاة المظلوم يمكن بطريق آخر غير موت الظالم.

الوجه السادس أنه لو لم يكن الموت و المعاد واجبين كان الاتقياء و الأخيار أشقى الناس، لأنهم يكونون قد تركوا اللّذات في الدنيا من غير عوض، و ذلك مما يدعوا إلى الفسق، و ارتكاب اللّذات، و الإعراض عما سواها، و هو لامحالة شر و فساد. و هذا الوجه أيضاً كالوجهين السابقين من الأسباب الفائية " للموت، و ليس شيء منها سبب فاعلي و لا سبب غائي بالذآت، و كلامنا في السبب الذاتي الذي يصلح أن يكون وسطاً في البرهان، و هو إما سبب فاعلي قريب كما في العلم الطبيعي ""، و إما سبب غائي أو فاعلي بعيد

<sup>\*</sup> قوله: «في انتصافه» أي انتقامه.

<sup>\*\*</sup> قوله: «من الأسباب الفائية» أي العرضية.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «كما في العلم الطبيعي» أي كما تبت في العلم الطبيعي.

كما فى العلم الإلهى، و الوجوه الثلاثة ليست من الأسباب الفاعلية الطبيعية للموت، ولا من الأسباب الفائية الذاتية بل العرضية اللاحقة، و العرضى اللاحق لايصمح كونه مبدءاً للبرهان بل للخطابة و ما يشبهها. و إنما قلنا: تلك الأمور من توابع غاية الموت لاعينها؛ لأنَّ غاية الموت بالحقيقة وجود النشأة الباقية، ووصول النفوس إلى منازلها الذاتية، و درجاتها أو دركاتها فى السعادة أو الشقاوة، لا لأجل أنَّ مادة الأرض تبقى لتكوين الباقين بموت السابقين؟ ولا لأنَّ المظلوم ينتصف من الظالم و ينتقم منه؟ ولا لأنَّ الصلحاء الانقياء يصل إليهم عوض آلامهم و محنهم فى الدنيا؟ بل هذه من التوابع اللاحقة لغاية الموت.

فإذا علمت ضعف هذه الوجوه فلذكر وجهاً قاطع الدلالة لضرورة الموت. و هـ أنَّ الموجـودات الممكـنة بحسـ الاحتمال العقلي إما مبدعة أو كائنة، و بعـبارة أخــرى إما تامَّة أو ناقصة. و المبدع لامحالة باق لبقاء سببه الفاعلى و الغائر، و أما الكائن فكلُّ كائن فاسد. لأن ما هو سبيه التام أمر يدخل فيه الحمركة و الـزمان، و كـلُّ حـركة لابدُّ من انقضائها. و عند انقضاء السبب أو جـزئه لابدُّ و أن ينعدم المعلول المسبب؛ فلا محالة جميع ما هو كائن فاسد. ولا شـك أنَّ أسدان الحـيوانات من الأمور الكائنة المتجددة؛ فلا محالة أنها فاسدة تعرض لهما الموت. ثم نقول: الموجودات التامة باقية لأنها لم توجد لأن تكون مادة أو وسيلة لموجبود آخير، و لذلبك انحصير نوعهما في شخصها. و أمّا الموجـودات الناقصـة فهـي خلقت بالطبع لأن يتكوِّن عنها موجود آخر، فهي أسباب معدة لموجودات أخرى، فلو فرض دوامها لم تكن ناقصة بل تامة و قد فرضت ناقصة هـذا خلـف. و اعلم أنَّ الموت طبيعي لا لأجل أنَّ الأجسام لايحتمل الدوام؟ لما عرفت أنها ممكنة الدوام على سبيل التبدّل والإمداد الفوقاني، و لا لأجل أنَّ القوة الغاذية لاتورد الغذاء دائماً بحسب الكيفيَّة أو الكميّة؟ لما عرفت و هن هذه القواعد و أشباهها؛ بل لأنَّ القوى و النفوس دائمــة الــتوجه و الانتقال من مرتبة في الوجود إلى مرتبة أخرى، وقد بيّن في العلم الإلهي إثبات الغايات للحركات والأفعال الطبيعية، و قد ير هن في مباحث العلل على أنَّ الغاية الحقيقية الَّتي يترتب على الفعل لابدُّ و أن يستكمل بها ذات القاعل بذاته و جوهره؛ فالفاية بالحقيقة هي راجعة إلى الفاعل، و الغاية العرضيّة هسي الّتي من توابع الغاية الحقيقية من المنافع المترتبة عليها كحصول الولد للقوَّة الشهويّة، و حصول المواليد للقوى الفلكيّة، و هذه غايات عرضيّة. و الغايــة الحقيقــيّـة إمــا لقــوى النــبات فصيرورتها غذاءاً للحيوان. وإما لقوى الحيوان فلحصول الأغذية و غبرها للإنسان، و إما لقوى الإنسان، فغاية القوة الحرَّكة البدنية تحصيل مادة الغذاء و النماء للبدن. و غاية القوة المدركة تحصيل مــادة القــوة العاقلــة أو القوة النفسانيَّة من المتخيلات، و الموهومات، و أوائل العقلسيّات، فالمنفس الإنسمانية إذا خرجت من القوة إلى الفعل إما في السعادة العقليَّة الملكيَّة أو في الشقاوة الشيطانيَّة أو السبعيَّة أو البهيميَّة انتقلت عن هذه النشــأة إلى نشأة أخرى بالطبع، و إذا ارتحلت عن البدن عرض الموت، و هذا هو الأجل الطبيعي المشار إليه في الكتاب الإلهي «كلَّ نفس ذائقة الموت» و هو القسرية، و بالجملة الموت طبيعي للبدن و معناه مفارقة النفوس إياه مفارقة فطرية، و ترك استعمالها للبدن لخروجها من القوة إلى الفعل بحسب نشأة ثانية و صـيرورتها إما سعيدة فرحانة مسرورة بذاتها كالملائكة، و إما شقيَّة محترقة بــنارالله الموقــدة الّــتى تطلع على الأفئدة كالشياطين و الأشرار، و إما مغفورة بغفـران الله، سـليمة الصـدر عـن الأغراض و الغشاوات. و أما سائر النفوس الحيوانيّة فهمي محسترقة بمنيران الطبيعة ما دامت السموات و الأرض إلا ما شــاءالله، فيسنجو مــن العذاب، و يتخلُّص من العقاب، فمثل الدنيا كالمزرعة، و أرحام النسوان كالحرث، «نساؤ كم حرث لكم» والنطف في الأرحام كالبذور في المزارع. و الولادة كالنبت. و أيام الشبابُ كالنشو، و أيام الكهولة كالنضج. و أيـام الشيـخوخة كاليبس و الجفاف. و بقد هذه الحالات لابدٌ من الحصاد و هو الموت. و زمان القبر و الصراط كالبيدر \*، فكما أنَّ البيادر يجمع فيها الغلات من كلَّ جنس، و تداس، و تنقى، و ترمى القشور و التين و الورق من الثمر و الحب. و يجعمل بعضها علفاً للدواب. و حطياً للنعران. و بعضها ليوباً صالحة. فهكذا يجتمع في الآخرة الأمم كلُّهم من الأولين و الآخرين من كلُّ دين. «قل إنَّ الأولين و الآخرين لمجموعون إلى ميقات يوم معلوم. وينكشف الأسرار يوم تبلي السرائر. و بميز الله الخبيث من الطيّب فيجعل الله الخبيث بعضه على بعض فيركمه جميعاً فيجعله في جهنم. و ينجى الله الَّذين اتقوا بمفازتهم لايمسُّهم السؤ ولاهم يحمزنون». و هذا كله مستفاد من قوله تعالى في عدّة مواضع من كتابه الكسريم، و من قول نبيّنه عليه السُّلام: الدنيا مزرعة الآخرة. فهذا بيان حكمة الموت بالبرهان والقرآن\*". و هو رحمة من الله لأوليائه، و تحفة للمؤمن. فلأجل ذلك يتمنى أولياء الله الموت كما قال تعالى توبيخاً لمن ظنُّ أنه منهم بغير حق: «قل يا ايّها الّذين هادوا إن زعمتم أنّكم أولياء لله من دون الناس فتمنّو الموت إن كنــتم صــادقين» و حــقّ للنفوس البشرية و غيرها تمنّي الموت طبعاً فإنها كالصناع \*\*\*، و الأبدان و الأجساد كالدكاكين، و الأعضاء و قواها كالآلات و الأدوات. و إنمــا يجــتهد الصــانع في دكَّانه لأجل غرض؛ فإذا تمَّ غرضه. و بلغ أمنيّته ترك دكانه، و رمى من يده أدواته، و استراح من العمل. و هكذا النفوس إذا أحكمست مما يسراد منها بكسوتها مع الجسد، و خرجت كلُّ فيما خلق من

<sup>\*</sup> قولـــه: «كالبـيدر» البـيدر كالحـيدر مجمع الطعام حيث يداس؛ ويقال بالفارسية خرمن. و في صحاح اللغة للجوهري: والبيدر الموضع الذي يداس فيه الطعام.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «بالسبرهان والفرآن» و فى بعض النسخ: بالبرهان و العرفان قوله: «وهو رحمة من الله...» أى المسوت رحمسة مسن الله لأوليائه الخ. و لنا رسالة فارسية مسمّاة بــ «قرآن و عرفان و برهان از هم جدايي ندارند» و قد طبعت مرّات عديدة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فإنها كالصِّنَّاع» أي النفوس البشرية كالصنَّاع الخ.

القوة إلى الفعل اشتغلت بذاتها، وكان هذا الجسد و بالاعليها، و مانعاً من الحسوم إلى الفعل الفقة. كما الحسوم إلى منازلها و معادنها، فإنَّ لها معادن كمعادن الذهب و الفضة. كما ورد فى الحديث فإذن الموت حكمة و رحمة من الله تعالى كما قال تعالى: «ثمَّ يهيتكم ثمَّ يليه ترجعون» و قال شيخ الأنبياء إبراهيم الحليل على نبيّنا و عليه السلام: «والذي يميتنى ثم يجيين».

## فصل(٧)

# في تحقيق الكلام في القوة المصورة"

و لنقدَّم ما قيل فيها ثمَّ نعقَّب ذلك بذكر ما هو الحق ولا نستحى منه.

قال أفضل المتأخرين: و المصوّرة عندى باطلة لامتناع صدور هذه الأفاعيل عن قوة عديمة الشعور.

و قد أشرنا إلى كيفية شعور القوى بذاتها، و بما يصدر عن ذاتها.

و قال بعض من سبق عليه: إنَّ هذه الأفاعيل و ما يجرى مجراها مما ينسب إلى القوى النباتية صادرة عن الملائكة.

و سيظهر لك بعد عرفانك بصنوف ملائكة الله، و كيفية تأثيرها بإذن ربّهم أنَّ طبيقاتهم العالمية أرضع قدراً من أن يفعلوا مثل هذه الأفاعيل الدنيّة على سبيل المباشرة بلا استخدام للسّدنة و الأعوان، و قد بيّن أنَّ القوى المباشرة للأفاعيل المتغيرة لامحالة جسمانية، و الّتي تدرك المعقولات و الخيرات الحكمية و المنافع الكلم عائد في القوى

<sup>\*</sup> قول.ه: «فصل في تحقيق الكلام في القواة المصوّرة...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هـند، ج ٢، ص ٢۶۴). قول...ه: «قـال أفضـل المتأخرين: والمصورة عندى باطلة...» يعنى بذلك الأفضل الحواجة تصيرالدين الطوسى، و كلامه ينتهى إلى عدية الشعور. وقوله: «وقال بعض من سبق عليه...» ذلك البعض هوالفزال، و كلامه ينتهى إلى قوله صادرة عن الملائكة.

المباشرة كيف تفعل هذه التصويرات و التشكيلات، و اكثر المتكلّمين نسبوا هذه الأفاعيل كلّها إلى الله تعالى من غير واسطة ولا مخصص، كالأشاعرة لتجويزهم ترجيح الفعل من الإرادة ً بلا مرجح، و قد علمت مافيه.

و منهم من قال بالتوليد كالمعتزلة و هو أيضاً خارج عن التوحيد في الأفعال.

وأصل الإشكال هاهنا هو أنه لايجوز أن يكون خلقة الأعضاء و شكلها. و مقدارهــا، و وضعها، و خشيانتها، و ملاستها، و صلابتها. و لينتها صادرة عن القوة المصورة، لأنَّ المني متشابه الأجزاء في الحقيقة، فالقوَّة الموجودة فيه تكون سبارية في جمسيع أجـزائه. و القوّة الواحدة لا تفعل في المادة الواحدة إلا فعلا واحــداً متشــابهاً؛ فيجـب أن يكــون الشــكل الّــذي يفيده المصوّرة هو الكرة؛ فالمصورة الحيوانية إن كانت قوة واحدة كان الحيوان كرة واحدة، و إن كانت متعددة يفعل كلّ منها في بعض من مادة متشامة الأبعاض كان الحيوان جملة كرات متعددة، و قد تأكّدت هذه الشبهة لما ذهب إليه المعلّم الأول و شيعته إلى أنَّ المنى متشاسمة الأجزاء لانفصاله عن الأنثيين فقط لا عن جملة البدن. وكون كلُّ جزء محسوس منه مشاركاً لكلُّه في الإسم و الحدُّ. و ذهب بقراط و تابعوه إلى أنه ليس متشابه الأجزاء، لأنَّ المني يخرج من كلَّ البدن فيخرج من اللَّحم شـبيه بــه، و يخرج من العظم شبيه به، و على هذا من جميع الأجزاء \*\*، و هذه الأعضاء غير متشامة لاختلاف حقائقها باختلاف الأعضاء المنفصلة هي عنها، و غمير متشمابهة للكمل و هو ظاهر على هذا التقدير فلا يكون الكل متشابه

<sup>\*</sup> قوله: «لتجويزهم ترجيح الفعل من الإرادة...» بأن تكون الإرادة مرجَّحة بلا مرجَّع آخر.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «وعملى هذا من جميع...» العبارة قد صحّفت فى الطبعة الأولى الحجرية والصواب هكذا: «وعملى هذا من جميع الأعضاء و هذه الأجزاء غيرمتشابهة» أى هذه الأجزاء المنوية غيرمتشابية الجر

الأجزاء بل متشابه الامتزاج ، لأنَّ الحس لايميز بين تلك الأجزاء و إن كان في نفس الأمر متميزاً بعضها عن بعض.

أقول: التعليل في اختلاف أعضاء الحيوان باختلاف أجزاء المنى مماليست فيه فائدة في دفع الإشكال بل يعود المحذور المهروب عنه مع زيادة محال آخر، و هسو كون المنى حيواناً تام الأعضاء بالفعل، و ذلك لأنَّ اختلاف أجزاء المنى إن كان بسبب اختلاف ما ينفصل عنه أعنى الأعضاء؛ و كان ذلك الاختلاف أيضاً لاختلاف أجزاء المنى كان اختلاف أعضاء الحيوان لاختلاف أعضاء الحيوان و يستلزم إما الدور أو التسلسل. و كلاهما محالان ".

و اعــلم أنَّ اســتناد اخــتلاف الصــور و الأشكال مطلقاً الى المادة أو الجزء و اعــلم أنَّ اســتناد اخــتلاف الصــور و الأشكال مطلقاً الى المادة أو الجزء المــادى مــن ســخيف الأقــوال، إذ المادة فى كلَّ شىء أمر مبهم لاقوام لــه إلاَّ بالصــورة القائمة بها، فاستناد صور الأعضاء و اختلافها إلى الميولى الأولى المشتركة، و ليست فيها إلا جهة قبول الأشياء و إمكانها لاجهة فعليتها و تخصيصها و وجوبها.

و ربمــا اســتدل عــلى كون المنى غير متشابه الأجزاء بما استدل به بقراط و تــابعوه كما حكى الشيخ فى الفصل الثانى من المقالة الخامسة عشرة من حيوان الشفا بقوله\*\*\* الذى دعاهم إلى هذا الظن ثلاثة أمور:

أحدهـا عموم اللّذة بجميع البدن. و لولا خروج المنى من الجميع لاختصت اللّذة بالعضو الخارج منه المني.

و ثانيها المشاكلة الكلِّية، فإنه لولا أنَّ كلُّ عضو يرسل قسطاً لكانت

<sup>\*</sup> قوله: «بل متشابه الامتزاج» أى بل متشابه الامتزاج والاختلاط.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وكلا هما محالان» وفيه مالا يخفى على المتأمل.

 <sup>\*\*\*</sup> قوله: «من المقالة الخامسة عشرة من حيوان الشفاء بقوله» راجع حيوان الشفاء (ط ١ من الرحلي المجرى، ص ٥٠١)، والعبارة قد صحفت في الطبعة الأولى من الأسفار.

المشابهة بحسب عضو واحد.

و ثالثها مشاكلة عضو الولد لعضو ناقص من والديه أو عضو ذى شامة أو زيادة قالوا: و إذا ثبت أنَّ المنى جسم مركب من أجسام مختلفة الطبائع فالَذى هو نازل من اللّحم يتكوّن لحماً، و النازل من العظم يتكوّن عظماً. فلايجب أن يكون الحيوان كالكرة.

والجواب من وجوه ثلاثة:

أحدها ما مرَّت الإشارة إليه من لزوم الدور أو التسلسل.

و الثانى أيضاً ما قد أشرنا إليه من أنَّ المادة ما به الشيء بالقوة؛ وهي في كل شيء أمر مجمل في ذاته مبهم في جوهره لاتحصل لها بالفعل إلا بمخصصات خارجية. و الكلام ليس إلا في سبب تخصيص المادة الحيوانية باختلاف صور الأعضاء، وكون المني مختلف الأجزاء لايدفع هذا الإشكال؛ لأنا لو فرضنا المني مركباً من أجزاء مختلفة فننقل الكلام إلى سبب إختلاف تلك الأجزاء. و أيضاً أنَّ كلَّ مركب من أجزاء مختلفة غير متشابهة فلابد أن يوجد فيه أجزاء بسيطة أن كلَّ مركب من أجزاء من في كلَّ منها قوة بسيطة في مادة بسيطة وهي لاتفعل إلا أمراً واحداً متشابهاً، فيجب أن يكون فعلها كرة حتى يكون المتولد من مني كرات مضموم بعضها إلى بعض.

والوجــه الثالــث إنه قدح أرسطاطاليس فى صحة هذه الأدلّة، و صحة هذا المذهــب و هــو كــون المنى نازلا من جميع الأعضاء، و بيّن ذلك بوجوه عشرة مذكورة فى الشفا منقولة فى شرح كلّيات القانون.

الأول أنَّ المشاكلة قد تقع في الظفر و ليس يخرج منها شيء.

الـشانى أنَّ المولــود قــد يُشبه جداً بعيداً و ليس يبقى لــه زرع، و حكى أنَّ واحدة ولدت من حبشيّ بنتاً بيضاء ثمّ إنَّ تلك ولّدت سوداء.

<sup>\*</sup> قوله: «أو عضو ذي شامة» الشامة في الجسد معروفة، ويقال لها الخال. أجوف يائي.

الثالث أنَّ الـزرع ليس يرسله الأعضاء المركبة \* من حيث هي آليَّة، ويقع فيها مشاكلة.

الرابع لـوكـان المنى بالصفة الموصوفة لكان حيواناً لأنه فيه من كلَّ عضو جـزه\*\*، و تلـك الأجـزاء إن كانست موضـوعة وضعها الواجب فالمنى إنسان صفير، و إن لم تكن مترتبة فما الذي رتبها.

الحسامس أنَّ المرأة إذا أنزلت عند إنزال الرجل فيكون فى الرحم منيّان هما انسانا...

السادس ما المانع من أن تولّد المرئة إذا أنزلت وحدها إذا كان في منيّها هذه الأعضاء مفصّلة.

السابع أنَّ الإنسان قد يولد الذكران ثمَّ يتغير فيصير يولد الأناث، و ذلك بسبب استحالة المزاج و تفيره، و ليس لأنَّ العضو تارة خرج منه و فيه عضو الأكور، و تارة خرج و فيه عضو الأناث، و إذا جاز أن يكون ذلك في الذكورة و الأنوثة جاز أن يكون في سائر الأجزاء بسبب المزاج لابسبب نقل الجزء.

الـ ثامن أنَّ كثيراً من الحيوانات \*\*\* يتولَّد من غير جنسه فلا يُكن أن يكون ذلك كما قالوه.

<sup>\*</sup> قوله: «الأعضاء المركبة...» الأعضاء منها مفردة وهي التي أيَّ جزء محسوس أخذت منها كان مشاركاً للكل في الاسم والحدّ، مثل اللحم في أجزائه و ما أشبه ذلك؛ ومنها مركبة و هي التي إذا أخذت منها أي جدره لم يكن مشاركاً للكل لافي الاسم ولا في الحدّ، مثل اليد والوجه يسمّى أعضاء آلة، لاتها هي آلات النفس في قام الحركات والأفعال.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «لأنسه فيه من كل عضو جزء» لايلزم ذلك بل هو مادة للحيوان يحتاج إلى الصورة فتدبّر.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إن كثيراً من الحميوانات يتولّد من غير جنسه» كالبغل من الحمار. و در امثال رائج فارسي أمده است كه به قاطر گفتند پدرت كيست؟ گفت مادرم اسب است.

الناسع قد يسفد الحيوان سفاداً واحداً فيتولّد منه حيوانات أكثر من واحد. و ربما كانو ذكوراً و أناثاً.

العاشر الغصن من الشجر الذي لم يشمر بعد و يفرس فيشمر، و كان يجب أن لايسشمر؛ لأنَّ الشجرة التي اتخذ منها لم يشمر، و الأجزاء المأخوذة منها يجب أن تكون غير مشمرة. اللهم إلا أن يقال: أجزاء الثمرة مخلوطة بأجزاء الغصن على ما يقوله أصحاب الخليط، فإن كان هكذا فلا يبعد أن يكون في الحيوان كذلك و على هذا لايحتاج أن يجيء البذر و المنى من كل جزء بل جزء شيء واحد من البدن يكفى في ذلك، إذ فيه جميع الاجزاء. فثبت بهذه الوجوه أنَّ المشابهة ليس "سببها الفاعلى اختلاف صور المادة، بل القوة المصورة بحسب استعداد المعردة من إعداد القوّة المغيرة.

فهذه وجوه نقلها الشيخ عن المعلّم الأول دالّة على أنَّ المنى جوهر متشابه الأجـزاء و للبحـث فى أكرها مجـال كمـا فعلـه العلامـة الشيرازى فى شرح الكلّـيات، و لعلَّ غرض المعلّم الأول من تلك الوجوه ليس إيراد الكلام على نمط الـبراهين عـلى هـذا المطلب، بل غرضه مقابلة الوجوه المذكورة فى عدم تشـابه أجـزاء المـنى بوجوه أخرى مشاركة معها فى المأخذ و الطرق، على أنَّ المنى متشابه الأجزاء.

أقسول: والحتى عندنا ما ذهب إليه بالبرهان. والبرهان أفاد أزيد من ذلك و أقسول: والحتى عندنا ما ذهب إليه بالبرهان. والبرهان أفاد أزيد من ذلك و هو أنَّ المنى ليس فى ذاته جوهراً تام الجوهرية فى تحصّله النوعى، وفى صورته الطبيعية، كسائر الجواهس المعدنية و غيرها، ولذلك لايبقى على ما هو عليه ساعة كسائر الرطوبات الفضلية، فحكمه حكم المادة الأولى فى قصور تجوهرها عن السمام إلا بما ينضاف إليها من الصور؛ فيصير بها شيئاً نوعياً يتحدبها و ينقلب إليها.

<sup>\*</sup> قوله: «أن المشابهة ليس...» أي مشابهة كلُّ جزء من المني لكلُّ عضو.

و أما ما ذكره الخطيب الرازى فى المباحث قائلا: إنَّ المنى مختلف الأجزاء بحجة زعم أنها أقوى من الأدلة المذكورة، وهى أنَّ المنى لاشك أنه الفضل الهضم الأخير، و ذلك أنما يكون عند نضع الدم و صيرورته مستعداً استعداداً تاملًا لأن يصير جواهر الأعضاء، و لذلك كان الضعف الذى يحصل عقيب استغراغ المنى أزيد من الضعف الذى يحصل من استغراغ عشر مرات من الدم مثله، فإنه يورث الضعف فى جوهر الأعضاء الأصلية، و إذا كان كذلك كان المنى مركباً من أجزاء كل واحد منها قريب الاستعداد من أن يصير عضواً المنى مركباً من أجزاء كل واحد منها قريب الاستعداد من أن يصير عضواً المنهى.

أقول: و هذه الحجة أيضاً ضعيفة من وجوه:

أحدها إنك قد علمت أنَّ ما يتغذى بالفعل ليس هى من المطعومات الداخلة فى بدن الحسيوان و غييره؟ ولا السق وقعت لها الاستحالات و الانهضامات من الأغذية بالقوة؟ بل لايتغذى الحيوان بالحقيقة إلا من عند نفسه، ولا يتقوى إلا بقوة باطنة. و هذه المسماة عند القوم بالأغذية و الأدوية هي أسباب معدة لأن ينفعل مادة البدن من مبده نفسه بما يناسبه على قياس ما ذكرناه فى المقول بالفعل، والمعقول بالقوة، وإنَّ الذى سمى معقولا بالقوة لايصير معقولا بالفعل أبداً، بل يعد لأن تحصل للنفس حالة هى معقولة و عاقلة بالفعل فكذا فى الفذاء و النمو، و ليس كون اللحم لحماً، و العظم عظماً. والرباط رباطاً إلا من جهة ما تقتضيه هيئات النفوس و أوصافها، و أجزائها المعنوية، و مقوماتها النفسانية، فيظهر آثارها فى الأجساد و الأبدان؛ فيغزل إلى عام الأشبام الصورية من عالم الأروام المعنوية بإعداد هذه الحركات و

<sup>\*</sup> قولـــه: «فإنــه يورت...» الضمير راجع إلى استفراغ المنى؛ أى يورث استفراغ المنى الضعف فى جوهر الأعضاء الأصليّة و إذا كان كذلك الخ.

الانفعالات، و تحريكات مواد الأغذية و غيرها.

و ثانيها هب أنَّ المنى هو الحاصل من فضلة الهضم الرابع فمن أين يلزم أن يكون فضلة الشسىء لابــدَّ أن يكــون مــثله أو قريباً منه فى الاستعداد، فهل سرجين الحيوان مثله أو عرق الإنسان مثل الإنسان.

و ثالثها هب أنّ المنى عند كونه متصلاً بمواضع الأعضاء كان مثلها أو قريب الاستعداد؛ فبعد الانفصال عنها و الخروج منها إلى مواضع أخرى لانسلّم إنه قد بقى ما كان عليه؛ فمن الحافظ عليه تلك الأجزاء على ترتببها و وضعها و كيفيّتها، فإن كان الحافظ نفس الأبوين فالنفس الواحدة كيف يدبّر؛ و يحفظ أزيد من بدن واحد تدبيراً و حفظاً طبيعيّاً، ولايسرى فعل النفس فى غير بدن واحد، ولو سرى فعل النفس فى نطفة لم يكن النطقة نطفة بل كان حيواناً ذا واحد، ولو سرى فعل النفس فى نطفة لم يكن النطقة نطفة بل كان حيواناً ذا على كونه مختلف الأجزاء أصلا، بل منشأ الضعف أمر نفسانى من انفعال يطرء على كالنفس بحصول اللّذة البدنية؛ فيسرى ذلك الوهن و الانكسار فى سائر على النفس بحصول اللّذة البدنية؛ فيسرى ذلك الوهن و الانكسار فى سائر أصطراباً فى البدن، و وهناً فى قواه، و أعضائه الأصلية. و بالجملة المنى جوهر إضطراباً فى البدن، و وهناً فى قواه، و أعضائه الأصلية. و بالجملة المنى جوهر قمال الأعضاء؛ و قابل الشىء لابدً و أن يكون خالياً عن ذلك الشىء و ضده جيعاً حق لابلزم تحصيل الحاصل أو اجتماع المتضادين و كلاهما محالان.

و أيضاً المنى رطوبة سيّالة، و الرطوبة السيّالة لايمكن فيها اختلاف الهيئات و الصفات و الأوضاع على الوجه الّذي يمتاز بعضها عن بعض حتى يصلح أن يكون وسيلة لاخـتلاف الصور و الآثار، و قد مرّ أنّ اختلاف الاستعداد و اللّااستعداد من بـاب القوى والإمكانات و النسب الّتي لاوجود لها إلا على سبيل التبعية دون الاستقلال.

و بمما لابداً لمك من معرفته قبل الخوض في تحقيق هذا المقام، و إثبات المصورة لأجساد النباتات و الحيوان أنّ المنسوب إلى المادة و استعدادها لم يجز

أن يكـون إلا أمـوراً جزئـية شخصـية من خصوصيات الأزمنة؛ والأمكنة؛ و الأوضاع؛ و أما الاُمور الدائمة الوقوع و خصائص الأنواع فلابدّ أن ينسب إلى · أسـباب فاعلية على الوجه الكلّي. فإذا تقررت هذه الأمور فثبت إنَّ اختلاف أشكال الأعضاء و خلقها و مقاديرها و أوضاعها وكذلك كون كلّ عضو من الأعضباء عبلى صبورة خاصة ينتفع بها الإنسان و الحيوان من التشكيلات و التصويرات، سيّما ما في أعضاء الرأس من العين و طبقاتها. والأنف،و الفم. و الأسـنان، و اللّـــان. و الشــفتين. و غيرهــا، و ما في كلّ منها من المنافع الَّتي بعضها للضرورة، و بعضها للراحة و الفضيلة و الزينة، كأشفار العينين، و سواد الحاجبين، و تقمر أخمص القدمين، لايمكن أن تكون منسوبة إلى المادة المنويّة لما علمت من الوجوه المذكورة؟ ولا إلى قوة سفلية كالطبائع الجسمانية؟ لأنَّ فعل الطبيعة لايكون إلا على نمط واحد، و نحو غرض واحد أو غرضين، و لا يمكسن فيها فنون الأغراض و صنوف الدواعي و القصود، بل لابدً و أن ينسب إلى أُسور نفسيانية منبعثة مـن أغـراض علوية مؤدية إلى عالم عقلي، و سرّ سبحاني. بل نقول من رأس قولا كلياً: إنَّ السبب الفاعلي لبدن الحيوان إمَّا أن يكون أمراً عديم العلم و الإدراك كالطبائع و ما في حكمها. و إما أن يكون أمراً ذا علم و إدراك.

و الأول محال لشهادة كلِّ فطرة سليمة على أنَّ فاعل هذا الترتيب المجيب و النظم الهكم يستحيل أن تكون قرّة عديمة الشعور.

والثاني لايخلو إما أن يكون هو البارى بلا واسطة أم لا.

والتابي ديما والتابر اهين القطعية، و الأدلة النقلية، لأنَّ ذاته تعالى أجلُّ أن يفعل فعل أجلُّ أن يفعل فعل أجلً أن يفعل فعلا جزئياً متفيراً مستحيلا كائناً فاسداً؟ و من نسب إليه تعالى هذه الانفعالات و التجددات فهو من الَّذين لم يعرفوا حقَّ الربوبيّة و معنى الإلهية، «و ما قدروا الله حقَّ قدره» أو لم يعرفوا معنى الفاعلية و التأثير، و أنَّ وجود كلّ معلول من فاعله القريب كوجود الضوء من المضىء، و الكلام من المتكلّم،

لاكوجود البناء من البناء. ولا شك لمن له قدم راسخ فى العلم الإلهى؛ و الحكمة السبى هـى فـوق العلـوم الطبيعيّة أنّ الموجودات كلّها من فعل الله بلا زمان و لامكان، و لكن بتسخير القوى و النفوس و الطبائع، و هو الحيى، و المميت، و السرّازق، و الهادى، و المضلّ. ولكـن المباشـر للإحياء ملك اسمه إسرافيل. و للإماتة ملك اسمه عزرائيل، يقبض الأرواح من الأبدان، و الأبدان من الأغذية، و الأغذية من التراب. و للأرزاق ملك اسمه ميكائيل، يعلم مقادير الأغذية و مكائيلها. و للهداية ملك اسمه جبرئيل. و للإضلال دون الملائكة جوهر شيطاني اسمه عزازيل. و لكلل من هذه الملائكة أعوان و جنود من القوى المسخرة لأوامر الله. و كذا في سائر أفعال الله سبحانه، ولو كان هو المباشر لكل فعل دني لكان ايجاده للوسائط النازلة بأمره إلى خلقه عيثاً و هباءاً؟ تعالى الله أن يخلق في ملكه عبئاً أو معطلًا، «و ذلك ظن الذين كفروا».

والــثانى لايخلـــو إمّا جوهر عقلى من العقول الصريحة و الملائكة الرفيعة أو جوهر نفساني.

و الأول أيضاً محال بمثل ما مرَّ من حيث إنَّ فعلها لايتغير ولا يتكثر تكثيراً بــالأعداد و الأزمــنة؛ فــانَّ تلك الجواهر ليست مباينة الذوات عن ذات الحقّ الأول و إتمــا هـــى أشــعة شمسه و أضواء نوره، يفنى ذواتهم فى ذواته، تندرج أنوارهم فى نوره.

والثانى و هو كون فاعل البدن هو النفس لايخلوا إمّا أن يكون فعلها للبدن فعلا اختيارياً مسبوقاً بقصد و إرادة و علم زائد على ذاتها أولا يكون.

و الأول بـاطل. فإنّـا الآن مـع كمـال علومـنا لا نعـلم كيفية الأعضاء في أشـكالها و مقاديـرها و أوضـاعها و طبعائها إلا بعد ممارسة التشريح، فكيف

قوله: «ولكلّ من هذه الملائكة أعوان و جنود الخ» سيأتى تفصيل البحث عن ذلك في ذيل هذا الفصل تحت عنوان: «زيادة ننوير و تصوير» و اعلم أن جميع الصور الجزئية الجسمانية الخ.

يمكــن أن يقـــال إنا كنّا عالمين (فاعلين ــ خ) في ابتداء تكوُّننا لهذه الأُمور؟، و قادرين عليها بالقصد و الاختيار؟ فيبقى الشق الأخبر و هو أنَّ فاعا, البدن و الأعضياء هوالنفس، و هو أيضاً لايخلو من أحد الأمرين و هو أنَّ فعلها للبدن عــلى ســبيل الاســتقلال أو عــلى ضرب من الطاعة و الخدمة لأمر من الله و ملكوتـه. و الأول محال لأنَّ النفس غير مستقلة في الوجود فكيف في الإيجاد؟ كيف و النفس الإنسانية عند تشكّل الأعضاء و حدوث صورها في غاية العجز و النقصان؟ لايملك الإنسان حينئذ لنفسه نفعاً ولا ضرّاً ولا موتاً ولا حياة و لا نشبوراً، و فياعل هيذه التشكيلات و التصويرات و الترتيبات لابدً أن يكون صـانعاً حكــيماً. و مدبــراً علــيماً. فلم يبق من الشقوق و الاحتمالات إلا أنَّ خالق هذه الأبدان و مشكّلها و مصوّرها و غاذيها و منميها و مولّدها هو أمر مـن أمـر الله باسـتخدام الـنفس و قواهــا المطيعة لإرادة الله و حكمته. و هذه النفس تتقلُّب في أطوار الكون كيف يشاء الله بأمره؛ ففي بعض الأطوار شأنها تصـوير المـواد و الأجسام بصورها المناسبة لاستعدادها كما في الأرحام، و في بعض النشأة شأنها تصوير القوى الحسّاسة بصورها المناسبة لجوهر الحس من الهسوسات الحاكسية لعمالم النور في عالم الظلام. و في طور آخر شأنها تصوير المبدارك الباطبنة بصبور الخيالات و الأوهام. و في نشأة أخرى شأنها تصوير الذوات بصور الحقائق و المعاني الإلهية، و العلوم الربانية.

و عــلى مــا ذكــرناه يحمــل كلام بعض المحققين من اتباع الحكماء فى كيفيّة تكوّن الجنين: و هو أنّ المادة تستمد" لأمر واحد هو النفس، و لكنَّ النفس لها

<sup>\*</sup> قولسه: «وهدو أنّ المادّة تستعدّ...» يعنى بالمادة المنى. و تلك المادة أى المنى تستعدّ لأمر واحد هوالسنفس ولكسنّ النفس لها آلات و تلك الآلات هى الأرواح البخاريّة. و لوازم و تلك اللوازم هـى الهيئات النورية التى فى النفس بنحو أعلى فى مقام الكثرة فى الوحدة. وقوى متخالفة تتّحد معها نحواً من الاتحاد. فوجب أن تكون فى المادّه استعدادات بالقوة مختلفة تتحد معها على ضرب

آلات و لوازم و قوى متخالفة تتحد معها نحواً من الاتحاد؛ فوجب أن تكون فى المادة استعدادات بالقوة مختلفة تتحد معها على ضرب من وجوه الوحدة؛ و هيى كيفية المنزاج كاتحاد أشياء فيها تركيب. ثم كلَّ قوة يجب أن يكون قد تركيت فيها هيئات هى لوازم لتلك القوى بها تصير فعالة؛ فيسبب هذه الهيئات و الآلآت ينقسم عضو واحد إلى أعضاء كثيرة، و بسبب اختلاف ترتيبات القوى يختلف أوضاع هذه الأعضاء، و هذا كما أنَّ بالهيئات التي وجدت فى الأول و العقول الفقالة أعنى المعقولات وجد ما بعدها. و كما أنه ينتقش فى العقول تلك الصور على سبيل اللزوم فكذلك ينتقش فى القوة الغاذية مثلاً صورة تشكّل الإنسان يشتركه المادة بوجود هذه القوة فى المادة انتهى كلامه.

و المقصود منه إزالة الاستبعاد من صدور هذه الأقاعيل عن النفس بتوسط قواها و هيئاتها، و سبب ذلك أنَّ جميع الموجودات التي بعد الوجود الأول الواجب يشتمل لوحدته على لوازم و هيئات و معانى كثيرة بحسب مقامه و مرتبته في الوجود؛ يحاكي السبب الأول في كونه واحداً، و مع وحدته عين جميع الصفات الإلهية، و الأسمآء الربانية، و قد علمت من قبل أنَّ البارى كلُّ الأشهاء بلاتكثر، و هكذا كلُّ ما هو أقرب إليه أشد وحدة و أكثر جماً للمعانى حتى أنَّ كلَّ موجود عالم في نفسه يحاكى عالم الربوبية؛ فالنفس الإنسانية يجتمع في ذاتها كلَّ موجود عالم في نفسه يحاكى عالم الربوبية؛ فالنفس الإنسانية يجتمع في ذاتها أشكال الأعضاء ظلال لاختلاف القوى المدركة و المحركة المنبئة آلآتها في سائر أشكال الأعضاء طلال لاختلاف القوى المدركة و المحركة المنبئة آلآتها في سائر الأعضاء حسب انبئات الروح المنبعث من القلب في الأوردة و الشرايين، و تلك القوى أيضاً مع اختلافها و تشعبها تجتمع في وجود النفس و تتحد بها النفس القدى أيضاً مع اختلافها و تشعبها تجتمع في وجود النفس و تتحد بها النفس كاتحاد العقل بالمعقولات بالفعل. و بالجملة القوى السافلة تتفرع و تتوزع عند

من وجوه الوحدة الخ.

<sup>\*</sup> قوله: «وهذا كما أن بالهيئات التي وجدت في الأول...» أي في الأول تعالى.

انفصالها و فيضانها عن القوى العالية؛ ثمّ تفعل أفاعيلها المختلفة على حسب أغراض تلك القوى العالية خدمة و طاعة إيّاها؛ و إن لم يكن لها شعور بتلك الأغراض و الغايات، كما أنّ القوة الجاذبة و الهاضمة و الدافعة تفعل فعلها لأغراض النفس في تدبيرها للبدن؛ وليس للجاذبة و الهاضمة شعور بذلك الغرض بالاستقلال؛ ولكن على حسب التبعية و الاتصال بالنفس؛ و كذلك في القوى الإدراكية فإنّ قوة السمع و قوّة البصر يفعلان فعلهما لغرض النفس، و إدراكهما عين إدراك النفس، و للنفس في ذاتها سمع، و بصر، و شم، و ذوق، و إدراكهما عين إدراك النفس، و للنفس في ذاتها سمع، و بصر، و شم، و ذوق، و الطاهرة؛ فكلّ من هذه المشاعر إذا فعل فعله فأنما يفعل خدمة و طاعة للنفس على حسب الجائمة، فهكذا حكم القوة المصورة في تصوير الأعضاء و تصويرها على حسب أغراض النفس و حاجاتها و مآربها.

و ليس لأحد أن يعترض بأنّ القوة المصوّرة قوة جسمائية لاشعور لها بهذه الأغــراض، فكيف تفعل هذه الأفاعيل الّثي يترتب عليها تلك الأغراض؟ و ما خلقت إلا لتلك الفوائد و الغايات.

لأنَّ جوابه أنَّ تلك القوة مما تستخدمها قوة أخرى فوقها هي النفس؛ فإن رجع و قبال: إنها نصلم أنَّ نفوسنا غير شاعرة بتلك الأغراض و المنافع و المصالح. قلنا: نفسك ما دامت بالقوة؛ و في حدّ النقصان حكمها حكم تلك القوة المصورة الَّتى تفعل فعلها بالمباشرة خدمة و طاعة لقوة أخرى فوقها؛ ولو فرضنا نفسك قد خرجت من حدّ القوة و النقصان إلى حدّ الفعلية و الكمال؛ لشهاهدت بنور البصيرة أنها تستخدم سائر القوى التي هي من جنودها و

قوله: «في تصوير الأعضاء...» الجملة التالية أعنى «وتصويرها على حسب أغراض النفس و حاجاتها و مآربها» بسيان لقوله في تصوير الأعضاء، و بعضهم قدغفل عن هذه الدقيقة فبدل تصوير الأعضاء بتشكيل الأعضاء لئلا يلزم التكرار في العبارة على زحمه.

خدمهـا لأجـل أغـراض و مصالح حكمية فيها صلاح شخصها أو نوعها؛ إما بحسب نشــأة الطبيعة أو نشأة أخرى؛ فقول القائل المذكور؟: إنَّ المادة تستعدُّ لأمسر واحد هو النفس أراد بالمادة المني، و بالاستعداد استعداداً بعيداً من شأنه أن يصير قريباً بانفعالات و استحالات كثيرة يطرء عليها شيئاً بعد شيء؛ فإنَّ الفائض عليه من آثار النفس ليس إلا صورة حافظة لتركّبه من الفساد و الضيعان. لكن من شأن تلك الصورة أن تقوى و تتكامل و تشتد حتى تبلغ إلى مرتبة فوقها، و هكذا الكلام في تلك المرتبة من الصورة. و قوله: لكن النفس لهـا آلآت و لـوازم و قوى متخالفة تتحد نوعاً من الاتحاد. أراد به اختلاف درجــات النفس و مقاماتها؛ فكلُّ ما يعدُ من آلآت النفس و قواها كان تلك الآلمة و القبوة تفعل فعلها قبل حدوث مستعملها على وجه يصلح أن تصير معدة لفيضان صورة أخرى مستعملة إيّاها قاهرة عليها من غير تمرد و عصيان في جبلَّـتها، و هكــذا إلى آخر مرتبة من مقامات النفس، و هذا هو الديمن الإلهمي الفطسري الّذي جبلُّ عليه كلُّ قوة أنها تفعل فعلها على وجه يكون مطلوبها لايناقض مطلوب ما هو فوقها بل ينحو نحوه، و يؤمَّ قصده و يحرى في طريقه.

و بهذا يندفع الإشكال بأنَّ المصورة لو كانت من قوى النفس يلزم أن يفعل الآلة قبل حدوث مستعملها أعنى النفس؟ و ذلك لأنَّ تلك القوة قبل فيضان السنفس لم تكن موصوفة بأنها آلة للنفس بل كانت بمنزلة صورة أو كمال أول كسائر القوى الحيوانية أو النباتية اللَّى تحدث قبل النفس الإنسانية؛ فإنَّ الصورة الحيوانية بل التى قبلها أى الصورة النباتية إذا حدثت في مادة البدن لاسبه في أنها تفعل أفاعيلها لاعلى سبيل التوسيط بل على وجه الاستقلال و

<sup>\*</sup> قوائد: «فقول القائل المذكور...» يعنى به من تفوّه به أنفأ قبل أسطر بقوله: «وعلى ما ذكرناه يحمل كلام بعض المحقّين من أتباع المكماء...»

الرئاسة. ثمُّ إذا اشتد كماله، و قويت ذاته، و بلغت إلى مقام الناطقة؛ متحدة معهــا استحالت ذاتها مقهورة مطيعة لأمر الله؛ و فعلت ما كانت تفعل خدمة و طاعة لهذا الجوهر العالى، و هو المراد بقوله يتحد نوعاً من الاتحاد، لأنَّ النفس الإنسبانية هــه. بعيــنها تدرك الكلّيات و الجزئيات؛ و تحس و تحرك و تغذو و تسنمو و تولَّم و تحفيظ المسزاج. و بالجملة تفعل بذاتها جميع ما فعلت الصورة الجمادية، و النفس النباتية، و النفس الحيوانية، فهي بوحدتها كلُّ هذه الجواهر الُّـتي توجـد في الخــارج كــلُّ منها نوعاً مستقلا تاماً في هويته و ذاته. و قوله: فوحب أن يكون في تلك المادة استعدادات مختلفة تتحد معها على ضرب من الوحــدة و هــى كيفـيّة المزاج. لم يرد به أنَّ في المني استعداد فيضان جميع هذه القوى و الآلآت النفسانية و لوازمها ابتداءاً في أول الكون؛ حتَّى يرد عليه أنَّ استعداد النطفة لقبول النفس الناطقة و قواها لايحصل إلا بعد صعرورتها بدنأ إنسانياً. و صعرورتها بدناً إنسانياً لايحصل إلا بعد وجود هذه القوى و الآلآت و اللوازم. و قد علمت مما مرّ ذكر مراراً أنَّ الإمكانات و الاستعدادات القريبة أبداً تابعة للصور و الكيفيّات الموجودة بالفعل؛ فما به الاستعداد و القوة شيء غير نفس الاستعداد و القوة؛ و غير المستعدله و المقوى عليه، لكن يحب أن يكــون مناســباً إيّــاه و واقعاً في طريقه كأجزاء الحركة كلُّ سابق منها يوجب استعداد اللاحق. فمراده أنَّ المني جُوهر من شأنه أن يصير بتوارد الانفعالات و التقلُّبات أن يطبر ، عليه استعدادات متعاقبة ينتهي آخرها إلى أن يصير بدناً إنسانياً فيه أعضاء مختلفة يرتبط كلُّها إلى عضو واحد هوالقلب نسبته إلى سبائر الأعضاء كنسبة النفس إلى سائر القوى، و هذه الاستمدادات آلق هي بالفعل متكثرة متشعبة في القلب و الأعضاء كانت حين ما كانت" بالقوة راجعة

<sup>\*</sup> قولمه: «كانت حين كانت...» والصواب كانت حين ما كانت؛ وقد سقطت كلمة هما» في الطبعة الأولم..

إلى استعداد واحمد هـ. مبدء سائر الإستعدادات على سبيل القبول، كما أنَّ جوهـر الـنفس مـبدء سـائر الصور و الفعليات على سبيل الفعل و هو مزاج النطفة، و ذلك لأنَّ النطفة يجب أن يكون على مزاج اعتدلت فيه الأطراف. ولم يكن فيه قوة جانب دون أخرى، ولا فعلية طرف غير طرف، حتى يكون مادة عارية من جميع القوى و الكيفيّات لتصير قابلة لصورة كماليّة يصدر عنها جميع الأطراف و الأضداد، كالجذب، والدفع، والشهوة، والفضب، و الهبة، و النفرة، و الأفاعــيل المخــتلفة الّــتى بعضــها مــن باب الطبع، و بعضها من باب الحس و المحسوس، و بعضها من باب العقل و المعقول، ولو كان في المادة فعلية شيء من الطبائع و الصّور لم يكن في قوتها قبول الكل. و لهذا ترى النطفة الإنسانية من أضعف الأشياء جوهرية. و قوله: و كما أنَّ بالهيئات الَّتي وجدت في الأول و العقول الفعَّالة وجد ما بعدها أراد به ما أشرنا إليه: من أنَّ كلِّ قوة فعَّالة تشتمل بوحدتها التامة على حقائق ما يصدر عنها على نحو الكثرة و التفصيل؛ اشتمال البحر على قطرات الأمطار؛ و اشتمال الجبل على الحصى و الأحجار. وقولسه: وكمنا أنه ينتقش في العقول تلك الصّور على سبيل اللزوم فكذلك ينــتقش في القوة الغاذية مثلا صورة تشكّل الإنسان بشركة المادة. لم يرد به أنّ أشكال أعضاء الإنسان منتقشة بالفعل في تلك القوة حتّى يرد عليه أنَّ تلك القـوة اتفقـوا على أنها عديمة الشعور و الإدراك، كيف والنفس الَّتي هي أقوى منها لا علم لها بتلك الأشكال و الهيئات إلا بعد ممارسة التشريح؟ بل أراد به اشتمال تلك القوة على حيثيات وجهات متناسبة لتلك الأشكال و الصور؛ لأنها كالواسطة و الخليفة في فيضان تلك الأمور من المبادي، ولابدُّ للواسطة أن ينوب سناب المبدء الأصل في أن يتضمن ما يصدر عنه على وجه أعلى و أشرف. و اعلم أنا لم نذهب " إلى أنَّ الأول تعالى" ولا العقول الفعَّالة محل لارتسام صور المعقولات؛ بل ذهبنا إلى أنَّ كلُّ عاقل بالفعل يتحد بالمعقولات كما ذهب إليه بعض القدماء، و بيَّنا ذلك على وجه الإحكام و الإتقان بما لم يبق فيه مجال ريب و شبهة، فثبت من ذلك أنَّ كلُّ قوة عالية توجد فيها جميع ما هو دونها عـلى وجـه أعـلى و أبسـط. و الحكماء مع اتفاقهم على أنَّ مبدع الكلِّ ذات واحسدة بسيطة غاية الوحدة والبساطة؛ و مع بساطته على هذا الوجه الأكيد الشديد هو خالق الأبدان والأعضاء الحيوانية. و إن شئت فارجع إلى ما ذكروه في بساب عنايـته تعالى بالأشياء، و إلى كتاب منافع الأعضاء لجالينوس، و إلى كــتاب بقراط، و أفلاطون، و سائر كتب التشريح حتى تعلم أنهم متفقون على أنُّ فاعل الأبندان و الأعضاء هوالله سبحانه. ولا ينافي ذلك اثباتهم الوسائط العقلية، و القوى النفسانية، و الآلآت الطبيعية على حسب جريان قضاء الله و قدره؛ إذ ليس من دأب الحكيم مباشرة الكنس، و دفع الفضولات، و مزاولة المنزابل، بسل فعلمه الخاص هوالحكم، و الأمر، و الهداية، و القضاء، و الانزال. والإرسال، دون الحركات و الانفعالات، و من عزل الوسائط عن أفاعيلها فما قدر حق قدر عظمة الله، كما قال تمالى: «و ما قدروا الله حق قدره» إذ قالوا: «ما أنزل الله على بشر من شيء» الآية،

زيادة تنوير و تصوير و اعـــلم أنَّ لجميع الصّور الجزئية الجسمانية حقائق كلّية موجودة في عالم أمرالله\*\*\*

<sup>\*</sup> قوله: «واعلم أنالم نذهب...» راجع المباحث المشرقيّة للفخرالرازى (ط هند، ج ٢، ص ١٩٩٦). \*\* قولـه: هواعلم أنالم نذهب إلى أن الأول تعالى...» و لم يذهب إليه أحدٌ من الحكماء الإلهيّة. وقوله «كما ذهب إليه بعض القدماء» ذلك البعض من القدماء هو فرفوريوس.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «حقائق كلّية موجودة في عالم أمر الله...» الحقائق الكلّية هي المثل النوريّة العقليّة. و

و قضائه، كما قال الله تعالى: «و إن من شيء إلا عندنا خزائنه، و ما ننزُّله إلا بقـدر معلـوم» فالخزائن هي الحقائق الكلّية العقلية، و لكلّ منها رقائق جزئية موجودة بأسباب جزئية قدريّة من مادة مخصوصة، و وضع مخصوص، و زمان و أيمن كذلبك؛ فالحقبائق الكلُّمية موجبودة عند الله بالإصالة، و هذه الرقائق الحسية موجـودة بحكـم التبعـية و الانــدراج؛ فالحقائق بكلّياتها في وجودها العلـوي الآلهـي لاينتقل، و رقائقها بحكم الاتصال و الإحالة و الشمول لسائر المراتــب تــتغزل و تتمثل في قوالب الأشباح و الأجرام، كما مرَّ من معني نزول الملائكة عـلى الخلـق بأمـر الله. و الرقيقة هي الحقيقة بحكم الاتصال؛ و إنما التفاوت بحسب الشدّة، و الضعف، و الكمال، و النقص، ألا ترى إلى عزرائيل و قسيام حقيقـته الكلِّية بين يدى الله؛ و حمله لأحد أركان عرش الله الأعظم"؛ و عظم منزلته و حضرته لايبرح عن مقامه ولا يتزحزح، ولكن رقائقه و جنوده بحكــم إحاطــته و تنزلاته، و تصرفاته فيما تحته قائمة بأنفس الخلائق، فلكلُّ نفس منفوسة رقيقة من حقيقته الكلِّية هي المباشرة لقبض تلك النفس؛ و العمَّالـة لأجلها على شاكلة عمليه من جذب الأغذية، وتجريد العلوم من محسوساتها، و تجريد الحسوسات عن موادّها الجزئية، و هو في مقامه الأصلي بين يدالله تعالى لا يشغله شأن عن شأن. و كذلك الحقيقة الكلّية الجبرئيلية من عالم أمر الله، واقفة بين يدى الله، و كلُّ من كان في ذلك فهو مضاف إليه تعالى

رتاتها هي شئونها الطلّبة. ثم الدقائق التي تحويها تلك الكلمات التامّة الصادرة من قلمه الشريف لاتسنالها أيسدى الأفكار البحثيّة البحتة، و إنما رزقت بها الأذواق القدسيَّة المؤيد، بنسائم حظائر القدس المسددة بالمصرفة الشمهودية أيضاً، و لعلّ رسائتنا في المثل تجديك في حلّ بعض الرموز المالية وإلله الهادي.

قولمه: «وحمله لأحد أركان عرش الله الأعظم...» لعل المراد بالعرش علمه التفصيلي أو وجوده المنبسط، فتدير.

إذ لايتشـرف بتشريف هذه الإضافة إلا من كان من أهل القدس و التجرد، و حقيقة جبرئيل من هذا القبيل، و لذلك يتلقى من ربّه ما ينزل بواسطة رقائقه المنسئلة المتصلة بسائر من يتصل به باطنهم من نبيٌّ و رسول، وحياً كفاهاً و صراحاً. أو وارث و وليّ إلهامـاً و تعليماً بأنواع التمثيلات و التعليمات. كما قــال الله تعالى: «و ما كان لبشران بكلمه الله إلا وحيًّا أو من وراء حجاب أو يرســل رســولا» و قــال: «علّمــه شــديد القــوى» فالشديد القوى إشارة إلى جبرئيل، و قواه إشارة إلى رقائقه المثلة للأنبياء كتمثله في صورة دحية الكلى للسنبي(ص) وكذلبك إسترافيل منع عظم وجوده عندالله، و حمله العرش على كاهله، و نفخه في الروح الكلَّى الفلكي الجامع لتفاصيل أرواح الخلائق، يتولى النفخ الروحى التفصيلي بكلّ روح بواسطة رقائقه المتصلة بالأرواح الجزئية و هو في أفقه الأعلى بين يدى ربه لا يشغله شأن عن شأن، لأنَّ عامله الَّذي فيه نحــو وجــوده الكلَّى فوق عالم التغيرات الزمانية و التجددات المادية. وكذلك الميكائـيـل(ع) قائم بين يدى ربّه عزّ و جلّ يتلقى منه ما صرّف فيه من إنزال الغيـث، و إعطـاء الأرزاق في كلِّ وقت و زمان، لتنزيل تنوَّعات ما به يحصل أرزاق الخلائق من حجاب إلى حجاب إلى أن يظهر بواسطة مّا صرّف فيه من قــوى عمّالــة من الآدميّين و غيرهم في تصوير أنواع الأرزاق البدنية. فرقائقه موصــلة لذلــك. و حقيقته الكلّية لم تبرح من مقامها. و لم تتغير عن حالها ولا يشغلها شأن عن شأن. و هكذا قياس جميع القوى المدركة و المحرَّكة في أنَّ لكلِّ نــوع مــنها مقامات متعددة متفاوتة في العلوُّ و الدنوُّ و الشرف و الحسة بعضها عقلی صرف، و بعضها مثالی، و بعضها حسّی، و بعضها جسمانی صرف، و أكثر الناس أنما وقعوا فى الأغلاط و الشبه العظيمة لعدم مراعاتهم حقوق كلّ مرتبة و مقــام، و نظــرهـم إلى الأشــياء بعــين العــوراء. مــثال ذلك اختلافهم في فعل المصوّرة؛ فطائفة نسبوا هذه الأفاعيل إلى قوة جسمانية عديمة الشعور؛ فأبطلوا حقّ الله و حقٌّ ملائكته المقربين، فعميت بصرهم اليمني، و نظروا بالعين العوراء

إلى عالم الخلق دون عالم الأمر. و طائفة أخرى نسبوا أفعال المصورة من التشكيل و التخليق المتغير الفاسد المتجدد، و الهابط فى مهوى النزول إلى ذات الله، فهسؤلاء أبطلوا حق عبادالله، وعزلوا عن الأفعال من نصبهم الله لها فعميت بصبرتهم اليسسرى، و أرادوا أن ينظروا بالعين العوراء إلى الحق دون الحلق، فف أفضات عنهم الحسق و الحلق جميعاً، إذا الحلق طريق إلى الحق، فمن أبطل الطريق، و ضل عن سواه السبيل؛ فكيف وصل إلى الحق؟ فلاجرم قد حشروا عُمسى العملية بعد ما كان لهم قوة البصر و إمكان النظر، إذ لم ينظروا فى عَمسى آيات الله و عنايته، فيكون حالهم يوم القيمة آيات الله بقوله: «ونحشره يوم القيامة أعمى قال رب لم حشرتني أعمى و قد كمت بصيراً، قال كذلك أتبك آياتنا فنسيتها و كذلك اليوم تنسى».

#### قصل (۸)

فى الإشارة إلى تعديد القوى النفسانية " و مادونها على سبيل التصنيف و معسى التصنيف هاهمنا أنَّ هذه القوى لايتميز بعضها عن بعض بفصول ذاتسية كمما فى الأنسواع النباتية و الحيوانية، بل امتيازها بعوارض إنسانية من

<sup>\*</sup> قوله: «بعين العوراء» والصواب بالعين العوراء.

<sup>\*\*</sup> قولىه: «فصل فى الإشارة إلى تعديد القوى النفسانية...» ناظر إلى الفصل المغامس من المقالة الأولى من نفس الشفاء (ط ١ من الرحلى، ص ٢٨٩، و نفس الشفاء بتصحيح الراقم و تعليقاته عليه، ص ٥٥). و قوله «على سبيل التصنيف». لا يخفي عليك أن تلك القوى ليست أصنافاً على معنى الصنف المقتيقي أيضاً، ولذا عبرالهقتى الطوسى فى شرحه على الإشارات يقوله «فكاتها أصناف». فالصنف بمعناه الأوسع من ذلك كالقسم والشأن ونحوهما؛ وللمحقق آقاحين الموانسارى فى تعليقاته على شرح الخواجة على الإشارات كلام آخر فى المقام وهو أن التصنيف بمعنى المصادة والوضع، وإن نشت تفصيل ذلك فراجع إلى تعليقاته عليه.

تقدم بعضها على بعض، و استخدام بعضها قبل بعض، و هذه القوى بمنزلة أجزاء النفس الإنسانية قبل أن صدرت و انبسطت عنها، و انفصلت في أجزاء البدن كمل قوة في موضع يليق بها؛ فتنقسم النفس أولا إلى أجزاء ثلاثة هي نفوس ثلاثة في مواضع أخرى: نفس نباتية موضعها الكبد، و نفس جيوانية موضعها القلب، و نفس إنسانية سلطانها في الدماغ. و هذه النفوس متعاقبة في الحدوث و البقاء؛ فالجزء النباتي يحدث أولا ثم الحيواني ثم الإنساني، و الأولان ينعدمان بفساد المزاج و بطلان الاستعداد، دون الجزء الإنساني؛ فإنه يبقى في النشاة الآخرة؛ إذ ليس حدوثه بواسطة الاستعداد و تعديل المزاج بل هو أمر ربّاني و سرّ سبحاني، و نسبته إلى الحق نسبة الضوء إلى المضيء بالذات، فالروح باق ببقاء الله كما ستعلم في مقامه.

والغرض هاهنا الإشارة إلى تقسيم القوى و ترتيبها.

فالإنسانية مخدومة القوى كلّها، و هى تخدم العقول العالية كالعقل الفعال و الّذى قبله، و الّذى بعده و هو العقل المستفاد، و الّذى يليه و هو العقلِ بالفعل، ويليه المسمى بالعقل بالملكة.

والحيوانية تخدم الإنسانية، و تستخدم الحيوانية النباتية، و لها ثلاث قوى كما مر الغاذية، و المنمية، و المولّدة.

والحيوانية أيضاً لها قوتان قوة محركة، و قوة مدركة، و المحركة إما باعثة أو فاعلة، و الحسركة الباعثة أو فاعلة، و الحسركة الباعثة هسى السق تسمى بالشوقية، و لها شعبتان أحدهما شهوانية، والأخسرى غضبية تخدمها الحركة الفاعلة، و هي تستخدم الأوتار و السرباطات المتصلة بالأعضاء المستخدمة للأعضاء؛ ففي خدمة الشهوة يجذب الأوتار إلى جانب المبدء و هوالقلب، و في خدمة الغضب ترخيها و يمددها إلى خلاف تلك الجهة للدفع.

و أمنا المدركة الحيوانية فتنقسم بقسمين: قسم يدرك من خارج، و قسم يدرك من داخل. والمدرك الداخلي ألطف و أشرف من المدركات الخارجية، و

هى بمنزلة القشور و النخالات لمه، و المدرك من داخل أيضاً ينقسم إلى مدرك الصور، و إلى مدرك المعانى، فمنها الحس المشترك، ثمَّ الحيال و المصورة ، ثمَّ المتصرفة فى الطرفين المسمَّاة بالمتخيلة بالقياس إلى الحيوانية، والمتفكّرة بالقياس إلى الميسانية، ثمَّ الوهمية ثمَّ الحافظة، ثمَّ الذاكرة و المسترجعة.

وأمــا المنفس الإنســانية فتنقســم إلى عاملة و عالمة، فالعاملة هى الّتي بها تدبير البدن و كما لها في أن تتسلط على سائر القوى الحيوانية. و لاتكون فيها هيأة إذ غايته القهارية لهذه القوى بل تدبّرها على حسب حكم القوة النظرية. و أما العالمة فهى القوة النظرية. و هي الّتي بسببها صارت العلاقة بين النفس و

قوله: «ثم الحيال و المصورة...» الحيال والصورة هما اسمان لحزانة الحسن المشترك إلا أن الحيال
 كان عملي اصطلاح الحكماء، والمصورة على اصطلاح الأطباء فتبصر، ثم إن المصورة بهذا المعنى غيرالقبوء المصورة السبى تقديم البحث عنها في إنهائها في الفصل المتقدم و بينهما اشتراك لفظي، فافهم.
 فافهم.

ثمّ إنّ الحسيال التي يشبت في هذاالكتاب تجرّدها البرزخي ليست الحيال المصوّرة، أعنى خزانة الهسنّ المشترك، بل هي الحيال بمعنى المتخيلة التي هي المتصرّفة؛ و هذه النكتة الأخيرة دقيقة جداً. فتدبّروا لهم.

وقول.... «ثم الحافظة ثم الذاكرة و المسترجعة»؛ الذاكرة تميّر بالمتذكّرة أيضاً و هي الحافظة باعتبار آخر، فراجع الفصل التاسع من النمط الثالث من شرح الحواجة نصيرالدين الطوسي على إنسارات الشيخ الرئيس (ج ۲، ص ۴۲۴ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه) و في كلّيات القانون (ص ١٥٠ من الطبع الناصري) الذاكرة هي المتذكّرة والمتذكّرة هي المسترجعة). كما أنَّ المتخيلة و المستفكّرة هي المتصرفة باعتبارين، والمخيّلة والمفكرة والمذكّرة هي الوهبيّة بعينها باعتبارات، فراجع آخر الفصل الأول من المقالة الرابعة من نفس الشفاء (ص ٣٣٣ من الطبع الأول الرحلي الحجري، و نفس الشفاء بتحقيقنا و تصحيحنا و تعليقاتنا عليه. ص ٣٣٣).

بين المفارقات لتنفعل عنها و تستفيد منها العلوم و الحقائق، فالعاملة يجب أن لاتنفعل عن قوى البدن. والعالمة يجب أن تكون دائمة التأثر عن المفارق، دائمة المسراجعة إلى عام الذكر الحكيم لتحصل لها ملكة الاتصال بالمبدء الفقال، فصارت نسبة اتصالها إلى المبدء الفقال، و الصورة المجردة بالفعل المطلق " بعد ما كانت بالقوة المطلقة؛ فكانت هيولايناً، ثمَّ بالملكة عند حصول الأوليّات، ثمَّ بالفعل، لكنها ليست تطالعها على اللّزوم بل متى شاءت من غير كسب، و إذا كانت صائرة إياها متصلة بها مطابقة تلك الصورة في ذاتها أو ذات مبدءها المقدوم إياها على الدوام يسمى عقلا مستفاداً، و عنده يتمَّ الجنس الحيواني بحسب كمالسه الإنساني البالغ إلى كل كمال و مرتبة، و هو رئيس سائر التوى "" و مخدومها، ثمَّ العقل بالملكة و

<sup>\*</sup> قوله: «لتنفعل عنها»، و قوله بعد ذلك: «متصلة بها...» إنها هو عاشاة مع القوم في بادى الأمر، و يخالفهم في آخر الأمر كما هود أبه - قداس سرة - في هذاالكتاب العظيم، و مواضع ما الاعيناه أكثر من أن تحصى. ثم إلله راعى في هذاالفصل كلام الشيخ الرئيس - قداس سرة - في الفصل الحسامس من المقالمة الأولى من نفس الشفاء المعنونة بقوله: «في تعديد قوى النفس على سبيل التصايف»، ولا يخفى عليك أن الانفعال والاتصال على رأى المتناء، و صاحب الأسفار في علم النفس قائل بما فوق الانفعال و الاتصال، لأنه قائل باتحاد النفس مع العقل الفقال وجوداً، و بفعل النفس في مرتبة، و في مرتبة أخرى لـه كلام و طور وراء هذا الطور كما حقّق في محلّه، فتبصر.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بالفعل المطلق» متعلق بقوله: صارت في جملة «فصارت نسبة الخ».

<sup>\*\*\*</sup> قوسله: «وهو رئيس سائر القدوى» الضمير راجع إلى قوله: «عقلاً مستفاداً»، أى المقل المستفاد هو رئيس سائرالقوى و مخدومها. وقوله: «ثم المقل المملى» أى القرّة العاملة، و قوله: «فإن النظرى» أى القرّة العالمة يحدث بعده، وبه يستعمل و يستكمل، أى المقل النظرى بالعملى يستعمل سائرالقوى. و قوله: «والوهم تحدمه الذاكرة» أى تخدمه الحافظة. وقوله: «بعرضها الصور

العقــل الهــيولاني، ثمُّ العقل العملي يخدم جميع هذه العقول؛ فإنَّ النظري يحدث بعده و بـ بستممل و يستكمل. و العقل العملي يخدمه الوهم، و الوهم تخدمه الذاكسرة، و جميع ما بعد الوهم مرتبةً و ما قبله زماناً من الَّتي يلي البدن يخدم القــوة الحـافظــة و المتخــيلة. ثمّ المتخيلة تخدمها قوتان محركة. و مدركة. فالقوة الشموقية تخدمها بالإئتمار لها، و القوة الخيالية تخدمها بعرضها الصور المخزونة فى المصورة المهيأة لقبول التفصيل و التركيب. و الحس المشترك يخدم جميع هذه القوى بقبوله ما يورده الجواسيس من كلّ جانب، و عرضه إياها على المتصرفة ليركبها و يفصّلها، و عـلى الواهمة لينظر فيها و يدرك معانيها. ثمُّ الحسس المشترك تخدم الحواس بتأدية ما حضر في كلّ منها. و القوة الشوقية تخدمها قوتان الشهوية و الغضبية، و الشهوة و الغضب تستخدمان القوة المركة في العضـل، و هي آخر درجات القوى الحيوانية بمعني أنها مختصة بالحيوان. ثمُّ النباتـية تخـدم الحيوانـية و أولها المولّدة. ثمُّ الفاذية و المنمية تخدمان المولّدة و الغاذية تخدمهما جميعاً. ثم القوى الطبيعية أعنى الجاذبة و الماسكة و الهاضمة و الدافعة تخدم القوى النباتية، لكنَّ الهاضمة يخدمها الماسكة من جهة، و الجاذبة مـن جهــة، والدافعة من جهة، و الدافعة منها تخدم الجميع. ثمَّ الكيفيات الأربع تخدم جميع القوى المذكورة من قبل؛ لكنَّ الحرارة تخدمهما البرودة؛ فإنها إما أن تعمد لـلحرارة مـادة أو تحفيظ مـا أفاده الحرارة من التحليل. و تخدمها جميعاً السرطوبة واليبوسة، و هما آخر درجات القوى، و بعدها المادة القابلة للكلرَّ و هـــى القـــوة الإنفعالــية الجــــمانية الَّتي تقوم بالصورة الجرمية المقدارية أولا. ثمُّ بغيرها إلى الغاية القصوى في الاستكمال كمرتبة العقل الفعال؛ فيبتدء الوجود

المخزونة فى المصوّرة» أى بعرضها الصور المغزونة فى الخيال الخ. و عبارة الشيخ هكذا: «بعرضها العسور المخـزونة فيها الخ». وقولسه: «ما يورده الجواسيس من جانب» فى نسخة مصحّحة: «ما نورده الجواسيس من كلّ جانب».

مـن أنزل المراتب النازل إليها من أعلى المراتب فيعود متدرجاً في الصعود إلى غايـة ماهبط منها؛ فالوجود كدائرة تدور على نفسها فينعطف آخره على أوله كما قال تعالى: «كما بدأ كم تعودون» و قال: «هو الّذي يبدء الخلق ثمَّ يعيده» فـإذا شـرع في الصعود و أخذ في الارتقاء يتحد بكلِّ صورة يتلبس بها، فهذه القــوى كلَّمــا ارتفعــت تتحد ضرباً من الإنحاد و الجمعيَّة بعد ما كانت متكثرة مـتفرقة كما أن العناصر تتّحد مزاجاً واحداً و الأخلاط تتّحد عضواً واحداً و الأعضاء تـتّحد بدنــأ واحداً لـبه ذات واحدة، و هوية نفسانية، و هكذا حتى يصمر إنساناً كبراً فيه كل الموجودات بحيث يرى فيه جميع الاشياء كأجزاء ذاتمه، وينكشف لك هذا المعنى زيادة انكشاف إذا نظرت إلى ذاتك مجردة عن الأغسيار. فستراها عساقلاً مدركــاً للكلّيات و الجزئيات، متوهماً حسّاساً سميعاً بصيراً ذا شهوة و غضب، و محبة و فرح و إرادة، و غير ذلك من الصفات الَّتي لا تعـدُّ و لا تحصـي، و قــد عرفـت أنَّ الصورة قد تكون بسيطة، و قد تكون م كية، و أنَّ الميادة قيد تكون بسيطة، و قد تكون م كبة، لكنَّ في المركب الموجبودان يستحدان ضبرباً من الاتحاد إذ مالا وحدة لنه لا وجود ليه، فالكثرة معلولية للوحيدة لأنها ميد. الكثرة و أصلها و مرجعها وغايتها. فبالوحدة الإلهية قامـت الســماوات و الأرضون. و بالوحدة النفسانية قامت البنية الحيوانية. و نحن إنما توصلنا إلى مُصرفة السنفس و قوتها بـالفعل، كما توصلنا إلى إثبات صور العناصير في الهـيولي و الأخــلاط في الـبدن بأنا رأينا كيفيات وكميّات في هيولي فعلمــنا أنَّ صــورها غبرها. و رأينا آثاراً مختلفة في البدن فأثبتنا أخلاطاً؛ فكذلك رأيـنا أفعالا نفسانية في بعض الأجساد فأثبتنا من جهتها أنَّ لها مبادي أخرى غيرالأجسام و عوارضها. ثمُّ توصلنا بواسطة تلك المبادى و ارتباط بعضها إلى بعـض. و احتياج بعضها لبعض إلى أنَّ لتلك المبادى مبدءاً جامعاً هو بالحقيقة فـاعل تلــك الأفعال و الآثار، و هو أصل حقيقتها، و صورة صورها، و نفس جميعها. و هوية كلُّها. ثمُّ لاح لنا بواسطة أنها تدرك المعقولات و تحضر ذاتها و

١٣٥ \_\_\_\_\_ المحكمة المتعالية \_ المجلّد السادس

تــدرك هويــتها أنهــا جوهــر قدسى لاتقبل الموت و الفساد؛ فهى باقية عندالله محشــورة مع الملاتكة \* و النبيّين عليهم السلام إذا استحكمت علاقتها معهم، و حسن أولئك رفيقاً.

#### فصل (٩)

فى أن لكل بدن نفساً واحدة" و أن القوى التى أحصيناها تنشأ منها بل هى تفاصيل ذاتها و شروح هويتها

و اعملم أنَّ جماعة من القاصرين لمارأوا في الإنسان آثار مبادى طبيعية كالحرارة، والمبرودة، والجمدن، والدفع، والإحالة، و النضج، و غير ذلك مما يصدر مثلها من صور العناصر. و رأوا آثاراً أخرى نباتية كالتغذية، و التنمية، و التوليد، مما يصدر من نفوس النباتات. و رأوا آثاراً حيوائية كالحس، و التخيل، و النسهوة، و الغضب مما يصدر أمنالها من النفوس الحيوانية. ثمَّ رأوا

<sup>\*</sup> قوله: «محشورة مع الملائكة...» الملائكة على أنواع و أصناف و طبقات كثيرة. ولا يعلم جنود ربّك إلا هو، من الملائكة العالين المقرّبين إلى ملائكة الأرض السفلى فالهم؛ و كذلك الأنبياء. قال عزّ من قائل: «تلك الرسل فضّلنا بعضهم على بعض (البقرة. ٢٥۴)». «ولقد فضّلنا بعض النبيّين على بعض (الإسراء، ٥٣). ثم الحشر معهم ليس بمناه القربى الاضافى الصورى الذى من خصائص المعالم الماذى العنصرى، بل بمعنى تحوّل ذات ذى الغاية في الغاية. فافهم.

<sup>\*\*</sup> قوله: «في أنَّ لكلَّ بدنِ نفساً واحدة...» قال الله تعالى شأنه: «ما جعل الله لرجل من قلبين في جوفه» (الأحزاب، ٥). و في تفسير بيان السعادة للجنابذي \_ ره \_ عن الإمام أميرالمؤمنين على الوصى \_ صلوات الله و سلامه عليه \_ : «إنه لا يجتمع حبّنا و حبّ عدونا في جوف إنسان. إن الله ثم يجعل لرجل قلبين في جوفه، فيحب بهذا و يبغض بهذا». و عن الصادق \_ عليه السلام \_ : «فمن كان قلبه متعلقاً في صلواته بشيء دون الله فهو قريب من ذلك الشيء بعيد عن حقيقة ما أوادالله منه في صلواته، ثم تلاهذه الآية».

فيه أفعالا و إدراكات نطقية، و حركات فكرية. فظنوا أنَّ الإنسان مركّب من صورة طبيعية، و نفوس ثلاثلمة أخرى نباتية، و حيوانية، و إنسانية، و من ارتقى من هذه الطائفة، و ارتفع عنهم في هذا الباب ارتفاعاً يسيراً رأى أنَّ الإنسان هوالنفس العاقلة، و سائر المقامات أمور عارضة لها من مبدء حدوثها إلى آخر دهرها حتى يكون البدن و قواه بالنسبة إليها كآلآت ذوى الصنائع من حيث لامدخل لها في حقيقتها و نحو وجودها بل في تتميم أفاعيلها؛ و ليس الأمر كما زعموه؟.

بل الحقُّ أنَّ الإنسان لـ هوية واحدة، ذات نشئات و مقامات، و يبتده وجوده أولا من أدنى المنازل، و يرتفع قليلا إلى درجة العقل و المعقول، كما أشار سبحانه «هل أتى على الإنسان حين من الدهر لم يكن شيئاً مذكوراً» الى قوله: «إما شاكراً و إما كضوراً» ولو لم يكن للنفس مع البدن رابطة اتحادية لاكرابطة إضافية شوقية كما زعم أنها كمن يعشق مجاوراً لم يكن سوء مزاج البدن أو تفرق اتصاله مؤلما للنفس ألماً حسياً لاكآلام عقلية أو وهمية، فالنفس الإنسانية لكونها جوهراً قدسياً من سنخ الملكوت؛ فلها وحدة جمعية النفس الإنسانية لكونها جوهراً قدسياً من سنخ الملكوت؛ فلها وحدة جمعية الأصلى، وهي متضمنة أيضاً لقوة حيوانية على مراتبها من حدالتخيل إلى حد الإحساس اللمسي، وهو أخر "مرتبة الحيوانية في السفالة، وهي أيضاً ذات قوة نباتية على مراتبها المؤلدة، وهي أيضاً ذات قوة نباتية على مراتبها المؤلدة، وهي أيضاً أرسطاطاليس: من أنَّ النفس ذات أجزاء ثلاثة نباتية، وحيوانية، و نطقية.

<sup>\*</sup> قولــه: «لم يكن سوء مزاج...» جواب لولم يكن. و عبارة الكتاب على صورة الصواب هكذا: «لم يكن سوء مزاج البدن أو تفرق اتصاله مولماً للنفس ألماً حسيّباً لا كآلام عقلية الم».

<sup>\*\*</sup> قوله: «وهو آخر...» أي الإحساس اللمسي هو آخر المرتبة الحيوانية في السفالة.

لابعدى تركيبها عن هذه القوى لأنها بسيطة الوجود؟ بل بمعنى كمال جوهريتها و تماسية وجودها، و جامعية ذاتها لهذه الحدود الصورية، و هذه القوى على كثرتها؛ و تفتّن أفاعيلها معانيها موجودة كلّها بوجود واحد فى النفس، و لكن على وجه بسيط لطيف يليق بلطافة النفس. كما أنَّ معانى الأنواع الجسمانية توجد فى العقل متحدة صائرة إياها بعد ما ارتفعت عنده من حد المحسوسية إلى حد المعقولية. فكما يوجد فى العقل جميع الأنواع الجسمانية توجد فى العقل متحدة صائرة إياها بعدما ارتفعت عنده من حد المحسوسية إلى حد المعقولية. فكما يوجد فى العقل جميع الأنواع الطبيعية على المناتية و أعلى؛ فكذلك توجد بوجود النفس جميع القوى الطبيعية و النباتية و الحيوانية وجوداً نفسانياً أعلى و أرفع من وجوداتها فى مواضعها الأخرى. و بالجملة النفس الآدمية تنزل من أعلى تجردها إلى مقام الطبيعة و المقام الماسوس، و درجاها عند ذلك درجة الطبائع و الحواس؛

<sup>\*</sup> قولمه: «متُحدة صائرة إيّاها...» كانت العبارة في النسخ التي عندنا هكذا: «صائرة إيّاه» بتذكير الضمير. وصائرة على هذا حال للمعاني والضمير راجع إلى العقل، و إن كان الضمير مؤنثاً فراجع إلى المعاني، و على الوجهيين لابدً من ارتكاب توسع في معنى العبارة. و الصواب تذكير الكلمة أعنى صائراً و تأثيت الضمير، حتى تكون حالاً للعقل، أي العقل جاعلاً تلك المعانى بعدما ارتفعت عنده، أي ارتفعت المعانى إلى حد العقل من حد الحسوسية إلى حد المعولية، فالظرف أعنى من حد الحسوسية إلى حد المعولية، فالظرف أعنى من حد الحسوسية معاملاً، بل الصواب تأنيت الكلمة على الحالية و عدم الضمير رأساً، فعينذ يستقيم العبارة و المعنى بلا دغدغة، فتديرً.

 <sup>\*</sup> قول...: «نسبات بالفعل» قال عُز من قائل: «وأنبتها نباتاً حسناً» (آل عمران، ٣٧). وقوله:
 «الجاعل لمه نوعاً...» الجاعل صفة للفصل في قوله: «وكونه حيواناً بالقوة فصله المهيّز عنه...». وقول...». وهران بشرى» أي والشخص حينتذ حيوان على صورة البشر بالفعل، إنسان نفساني بالفائد.

مفاتيح الاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

فيصبر عند اللّمس مثلا عين العضو اللامس، و حند الشمّ و الذوق عين الشامّ و الذائق، و هدفه أدنى الحسواس، و إذا ارتضع إلى مقام الحسيال كانت قوة مصورة، و لها أن يرتفع عن هذه المنازل إلى مقامات العقول القادسة فيتحد بكلّ عقل و معقول، و أكثر المتأخرين من الفلاسفة كالشيخ و أتباعه لما لم يحكموا أساس علم النفس لذهوهم عن مسئلة الوجود و كما له و نقصه و مباديه و غاياته أنكروا هذا المعنى، و زعموا أنَّ الأمر لو كان كذلك لكانت النفس متجزية، و لكان العقل الفقال منقسماً حسب تعدد النفوس العاقلة، ولكان كلهما ما يعلمه الأخرى من النفوس؟ و قد مر البرهان النورى الكاشف لحجب هذه المضائق و الشكوك بحمد الله عند كلامنا في اتحاد الماقل.

## قصل (۱۰)

ق أن هذه المراتب من النفس بعضها سابقة فى الحدوث على بعض كماهر فالنفس الآدمية مادام كون الجنين فى الرحم درجتها درجة النفوس النباتية على مراتبها، وهمى أثما تحصل بعد تخطى الطبيعة درجات القوى الجمادية، فالجمنين الإنساني نبات بالفعل "، حيوان بالقوة لا بالغمل، إذلاحس لله و لا حركة. و كونه حيوانا بالقوة فصله المميز عنه عن سائر النباتات الجاعل لله نوعاً مبايناً للأنواع النباتية، و إذا خرج الطفل من جوف أمه صارت نفسه فى درجة النفوس الحيوانية إلى أو ان البلوغ الصورى، و الشخص حينئذ حيوان درجة النفوس الحيوانية إلى أو ان البلوغ الصورى، و الشخص حينئذ حيوان

<sup>\*</sup> قولسه: «نبات بالقعل» قال عنزً من قائل: «وأنيتها نباتاً حسناً» (آل عمران، ٢٧). وقوله: 
«الجاعل لله نوعاً...» الجاعل صفة للقصل في قوله: «وكونه حيواناً بالقوة فصله الميز عنه...».
وقولسه: «حيوان يشرى» أي والشخص حينئذ حيوان على صورة البشر بالقعل، إنسان نفساني
بالقوة.

بشرى بالفعل، إنسان نفسانى بالقوة، ثم يصير نفسه مدركة للأشياء بالفكر و السروية مستعملة للعقل العملى، و هكذا إلى أو ان البلوغ المعنوى و الأشد السباطنى باستحكام الملكات والأخلاق الباطنة، و ذلك فى حدود الأربعين غالباً، فهو فى هذه المرتبة إنسان نفسانى بالفعل، و إنسان ملكى أو شيطانى بالقوة، يحشر فى القيامة إما مع حزب الملائكة، و إما مع حزب الشياطين و جنودهم، فإن ساعده التوفيق و سلك مسلك الحق و صراط التوحيد، و كمل عقله بالعلم، و طهر عقله بالتجرد عن الأجسام يصير ملكاً بالفعل من ملائكة عقله بالعلم، و طهر عقله المتبرد عن الأجسام يصير ملكاً بالفعل من ملائكة الله النسلك الضلال و الجهال يصير من جملة الشياطين، أو يحشر فى زمرة البهائم و مسلك المضرات.

#### فصل (۱۱)

فى طور آخر من تعديد القوى الانسانية على منهج أهل البصيرة قال بعض أهل العرفان إشارة إلى معنى قوله تعالى: «و ما يعلم جنود ربك إلا هــو»: إنَّ لله تعــالى فى القلوب و الأرواح و غيرها من العوالم جنوداً مجتّدةً

<sup>\*</sup> قولسه: «والأشد الباطئي...» والعبارة في نسخة: «والأشد المعنوى»، وفي نسخة أخرى: 
«والرشد الباطني». قال الله سبحانه: «ولما بلغ أشد"ه آتيناه حكماً و علماً (يوسف، ٢٧). «ولما 
بلغ أشد"ه و استوى آتيناه حكماً و علماً» (القصص، ١٥٥). وقوله جلّ و على في وصف العالين: 
«أستكبرت أم كنت من العالين (ص، ٧٤). وفي أول الباب الحادى و السئين و ثلاثماً ق من 
الفتوحات المكبّة كلمات عالية في العالين، منها قوله: «وقد يريد بالعالين الملائكة المهبّمة في 
جلال الله الذين لم يدخلوا تحت الأمر بالسجود وهم أرواح ما هم ملائكة، فإن الملائكة هم 
الرسل من هذه الأرواح كجبرتيل و أمناله \_ عليهم السلام \_ فإن الألوكة هي الرسالة في لسان 
المرب الخ».

لايعم ف حقيقتها وتفصيل عددها إلا هو. و نحن الآن نشعر إلى بعض جنود القلب يعني المنفس الناطقة و هو الّذي يتعلّق بغرضنا، وله جندان جنديري بالأبصار و هي الأعضاء و الجوارح، و جند لايرى إلا بالبصائر و هي القوى و الحبواس، و جميعها خادمية للقلب و مسخرة لـه، و هو المتصرف فيها، و قد خلقت مجبولة على طاعة القلب لايستطيع لــه خلافاً ولا عليه تمرداً. فإذا أمر العين للانفيتاح انفتحيت، و إذا أمر الرجل للحركة تحرَّكت، و اذا أمر اللَّسان بـالكلام و جـزم الحكـم به تكلّم. وكذا سائر الأعضاء. و تسخّر الأعضاء و الحـواس للقلب يشبه من وجه تسخّر الملائكة لله تعالى؛ فإنهم جبّلوا على الطاعة لايستطيعون له خلافاً. ولا يعصون الله ما أمرهم و يفعلون ما يؤمرون. و إنما افتقر القلب إلى هذه الجنود من حيث افتقاره إلى المركب و الزاد لسفره الَّذِي لأجله خلق، و هذا السفر إلى الله و قطع المنازل إلى لقائه فلأجله جبَّلت القلموب، قمال تعالى: «و ما خلقت الجنَّ و الانس إلا ليعبدون»، و إنما مركبه الـبدن. و زاده العلم. و إنما الأسباب الموصلة الَّتي توصله إلى الزاد وتمكَّنه من الــنزود و العمــل الصالم؛ فافتقر أولا إلى تعهد البدن و حفظه من الآفات بأن يجلب إليه ما يوافقه من الغذاء و غيره، و بأن يدفع عنه ما ينافيه و يهلكه من أسباب الهلاك، فافتقر لأجل طلب الفذاء إلى جندين باطن هو قوة الشهوة، و ظاهـر \* هــو البدن و الأعضاء الجالبة للغذاء، فخلق في القلب جنود كثيرة من بـاب الشبهوات كلُّهـا تحـت قـوة الشبهوة، و خلقت الأعضاء الَّتي هي آلآت الشهوة. وافتقر لأجل دفع المؤذيات و المهلكات إلى جندين باطن و هو قوة الغضب الُـذى بــه يدفــع المهلكات، و ينتقم منِ الأعداء، و ظاهر و هواليد و الـرجل الَّــذي يعمــل به بمقتضى الغضب، و كلُّ ذلك بأمور خارجة من البدن كالأسلحة و غيرهـا. ثمّ المحتاج إلى الغذاء إذا لم يعرف الغذاء الموافق لاينفعه

<sup>\*</sup> قوله: «وظاهر» أي إلى جند ظاهر و هو آلة الإدراك.

شهوة الغذاء و آلته؛ فافتقر فى المعرفة إلى جندين باطن و هو إدراك البصر و السمع و المذوق و الشم و اللّمس. و ظاهر و هو المين و الأذن والأنف و غيرها. و تفصيل وجه الحاجة إليها. و وجه الحكمة فيها مما يطول شرحه، و لايحويها مجلّدات كثيرة. فجملة جنود القلب يحصرها ثلاثة أصناف:

أحدها باعث مستحث إما إلى جلب المنافع النافع كالتشهوة، و إما إلى دفع المضارّ المنافى كالغضب، و قد يعبر عن هذا الباعث بالإرادة.

والمثاني همو المحرك للأعضاء الى تحصيل هذه المقاصد، يعبّر عن هذا الثاني بالقدرة، و همي جمنود مبدوثة في سائر الأعضاء لاسيّما بالعضلات منها والأوتار.

والثالث وهو المدرك المتعرف للأشياء كالجواسيس، وهى مبتوثة في أعضاء معينة، فسع كل واحد من هذه الجنود الباطنة جنود ظاهرة هى الأعضاء التي أعدت آلآت لهذه الجنود، فإن قوة البطش " أغا يبطش بالأصابع، و قوة البصر أغا تدرك بالعين، و كذا سائر القوى. و لسنا نتكلم في الجنود الظاهرة التي هى الأعضاء فإنها من عالم الملك و الشهادة. و إغا نتكلم الآن فيما أيدبه من جنود لم تسروها، و هذا الصنف الثالث و هو الدراك من هذه الجملة تنقسم إلى ما أسكن المنازل الظاهرة و هي الحواس الخمس، و إلى ما أسكن منازل باطنة وهي تجاويف الدماغ، وهي أيضاً خمسة، فهذه أقسام جنود القلب.

و قسال: أيضاً اعسلم أنَّ جندى الغضب و الشهوة قد تنقادان للقلب انقياداً تامـاً فيعينانه على طريقة الَّذى يسلكه، و يحسنان مرافقته فى السفر الَّذى هو بصــدد، و قد يستعصيان عليه استعصاء بغى و تمرَّد حتى يملكانه و يستعبدانه، و فـيه هلاكــه و انقطاعه عن سفره الَّذى به وصوله إلى سعادة الأبد. و للقلب

<sup>\*</sup> قوله: «في سائر الأعضاء» أي في جميعها و تمامها.

<sup>\*\*</sup> أي الأخذ بسرعة.

جند آخر و هوالعلم، والحكمة، و التفكّر، و حقه أن يستعين بهذا الجند، فإنه حسزب الله على الجندين الآخرين من فإنهما يلتحقان بجزب الشيطان، فإن ترك الاستعانة به و سلّط على نفسه الفضب والشهوة هلك يقيناً، و خسر خسراناً مبيناً، و ذلك حال أكثر الحلق فإن عقوهم صارت مسخّرة لشهواتم في استنباط الحسيل لقضاء الشهوة، و يجب أن تكون شهواتهم مسخّرة لمقوهم فيما يفتقر إليه انتهى كلامه. و لعمرى إنه صدر من عين البصيرة و منبع التحقيق، و ربحا عبرهو و أترا به عن القوى المدركة بالطيارة، و عن القوى الهركة بالسيّارة، و ذلك لأنَّ القوى المدركة أسرع وصولا إلى مقاصدها و مدركاتها؛ بل ضرب منها آتى الوصول إلى المعلوم، و ضرب منها تمنى الودراك بالفعل بلاقوة منتظرة، و هذا الوصول إلى المعلوم، و ضرب منها تمنى الودراك بالفعل بلاقوة منتظرة، و هذا الوصول إلى المعلوم، و ضرب منها عيض الإدراك بالفعل بلاقوة منتظرة، و هذا

و اعلم أنَّ كون نسبة القوى إلى النفس كنسبة الملائكة إلى الربّ بما ذهب إليه كثير من أعاظم العلماء، منهم صاحب إخوان الصفا حيث ذكر فيه: قال الملك لحكيم من الجنّ: كيف طاعة الملائكة لرب العالمين؟ قال: كطاعة الحواس المنفس الناطقة. قال: زدنى بياناً. قال: ألاترى أيها الملك أنَّ الحواس المنسس في إدراك محسوساتها و إسرادها أخبار مدركاتها إلى النفس الناطقة المجسس بي أدراك محسوساتها و إسرادها أخبار مدركاتها إلى النفس الناطقة بأمر محسوس امتثلت الحاسة لما همت به، و أدركته و أوردته إليها بلازمان، ولا أخر، ولا إبطاء. و هكذا طاعة الملائكة لرب العالمين الذين لا يعصون الله أمرهم، و يفعلون ما يؤمرون. لأنه أحكم الحاكمين.

واعلم أنَّ النفس مادام كونها متعلقة بالبدن غير واصلة إلى النشأة الكاملة العقلية لاتصرُّف لها إلا في القوى الحيوانية الّتي علمت أقسامها الثلاثة؛ و ما

<sup>\*</sup> قوله: «على الجندين الآخرين» متعلّق بفعل «يستمين».

<sup>\*\*</sup> قوله: «ويجب أن تكون...» الواو حالية.

يـتفرَّع عـنها مـن القــوى المبــثوثة فى الجسم، و أما إذا كملت بالعلم و العمل فيطيعها الأكوان العقلية والروحانية والحسية كلّها طاعتها لملك الملوك\*.

وقال السيخ العارف صاحب الفتوحات "في الباب الحادى و الستين و ثلاثمنة حيث أراد بيان أنَّ الإنسان الكامل خليفة الله، مخلوق على صورة السرحمان، بعد ما روى الحديث الإلهى لأهل الجنة من أنه ورد في خبر أهل الجسنة أنه يأتى إليهم الملك فيقول بعد أن يستأذن عنهم في الدخول؛ فإذا دخل ناولهم كتاباً من عندالله بعد أن يسلم عليهم من الله، فإذا في الكتاب لكل إنسان يخاطبه من الحي القيوم إلى الحي القيوم، أمّا بعد فإنى أقول للشيء كن فيكون، وقد جعلتك اليوم تقول للشيء كن فيكون، فقال (ص) فلا يقول أحد من أهل الجسنة لشسيء كن إلا و يكون بهذه العبارة ""، فجاء بشيء و هو من أنكر

<sup>\*</sup> قوله: «طاعتها الملك الملوك» طاعتها منصوبة مفعول مطلق لفعل فيطيعها.

<sup>\*\*</sup> قول»: «و قال الشيخ العارف صاحب الفتوحات...» قد أغادالشيخ الاكبر في ذلك الباب من الفتوحات في مقام كن بما لامزيد عليه: و كذا قد أغاد في كتابه «الدرّ المكنون و الجوهر المصون في علم الحروف» ما هذا لفظه الشريف و عبارته اللطيفة: «اعلم أنّ منزلة بسمائة الرحمن الرحيم من العمارف بمنزلة كن من البارى جلّ و علا، و من قاته في هذا الفنّ سرّ بسمائة الرحمن الرحيم فلا العمارف بمنزلة كن من البارى جلّ و علا، و من قاته في هذا الفنّ سرّ بسمائة الرحمن الرّحيم فلا يطلح أن يفتح عليه بشيء»؛ و واجع في ذلك المطلب الأسنى إلى السؤال السابع و الأربعين و المأت من الباب التالت و السبعين من الفتوحات المكية أيضاً حيث يقول: «ما تأويل قول بسمائة»؛ و كذلك إلى الفيض الإسمائة بها يعلن على الفيض الإلمية من يكون له وجود من خارج على الهنة الح». و إذا رزقت فهم أسرار هذه الذكات المرشية ينكشف لمك سرّ الانسان الكامل ولا يعسر عليك الكلام في شنون وسائط الفيض الإلهية بمذافيرها، و الله سبحانه ولى التوفيق. ثم إن قول الشيخ في الفتوحات: «بدائة مع الجماعة» هو الهنة. فافيه...

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «بسده العيارة...» متعلق يقوله: «وقال الشيخ العارف الح». و العبارة كاملةً بهذه

الــنكرات فعمّ. وغاية الطبيعة تكوين الأجسام و ما تحمله فليس لها العموم،و غايــة النفس تكوين الأرواح الجزئية في النشئات الطبيعية و الأرواح من العالم فــلم تعـــم، فما أعطى العموم إلا للإنسان الكامل حامل السر الإلهي، و كلُّ ما سوى الله جزء من كل الإنسان، فاعقل إن كنت تعقل، فانظر في كلِّ ماسوى الله و مــا وصــفه الحق به؛ و هو قوله: «وإن من شيء إلا يسبّح بحمده» و وصف الكلُّ بالسجود، و ما جعل لواحد منهم أمراً في العالم، و لا نهياً. ولا خلافة، ولا تكويــناً عاماً. و جعل ذلك للإنسان الكامل. فمن أراد أن يعرف كماله فلينظر فى نفســه، فى أمره؛ و نهيه؛ و تكوينه؛ بلاواسطة لسان ولا جارحة ولا مخلوق غــيره، فــإن صــح المضــآء في ذلك فهو على بينة من ربّه في كماله؛ فإنه عنده شــاهد مــنه أى من نفسه في أمره و نهيه و تكوينه بلاواسطة و هو ما ذكرناه. فــإن أمــر أو نهـــى أو شرع فى التكوين بواسطة جارحة من جوارحه فلم يقع شـــىء مــن ذلــك، أو وقــع في شـــىء دون شـــىء ولم يعم مع عموم ذلك بترك الواسطة فقد كمل. ولايقدح في كماله ما لم يقع في الوجود عن أمره بالواسطة؛ فـإنَّ الصورة الإلهية بهذا ظهرت في الوجود، فإنه أمر تعالى عباده على ألسنة رسله و فی کتبه، و منهم من أطاع و منهم من عصی، و بارتفاع الوسائط لاسبیل إلا إلى الطاعــة خاصــة لايصــح ولايمكــن إبائه قال(ص): يدالله مع الجماعة، و قدرتــه نــافذة، و لهــذا لو اجتمع الإنسان في نفسه حتى صار شيئاً واحداً نفذت هسته فيما يريد. و هذا ذوق أجمع عليه أهل الله قاطبة، فإنَّ يدالله مع الجماعة؛

الصورة: «بهذه العبارةفجاء بشىء و هو من أنكر النكرات فعم"». و قوله: «والأرواح من العالم» السواو حالية. وقوله: «و كل ما سوى الله جزء» و قولسه: «سن كل الإنسان» الإضافة بيانيّة. قوله «و وصف الكل بالسجود» و الصواب: فوصف الكل بالسجود، قوله «وفه يسجد من في السوات والارضّ»، و قوله: «فمن أراد أن يعرف كماله...» ضمير «كماله» راجع إلى من.

فإنه سالجموع ظهر العالم، والأعيان ليست إلا هو"، أنظر في قوله تعالى: «ما يكون من نجوى ثلاثة إلا هو رابعهم» انتهت عبارته في توضيح المقام الجمعى، و الحلافة الإلهية للإنسان الكامل، والحمدلله الذي أوضح لنا بالبرهان الكاشف لكل حجاب و لكل شبهة سبيل ما أجع عليه أذواق أهل الله بالوجدان. و أكثر مباحث هذا الكتاب بما يعين في تحقيق هذا المطلب الشريف الغامض، و غيره من المقاصد العظيمة الإلهية التي قصرت عنها أفكار أولى الأنظار إلا المنادر القليل من الجامعين لعلوم المتفكرين مع علوم المكاشفين، و نحن جعنا فيه بفضل الله بين الذوق و الوجدان، و بين البحث و البرهان، و لنعد إلى حيث فارقناه.

## فصل (۱۲) في أن أول عضم "\* يتكون هو ماذا؟

اختلفت الأطمياء و المشمرّحون فى هذا فزعم المشرّحون إنَّ التشريح دلّهم على أنَّ القلب أوّل ما يتكوّن من الأعضاء.

و قال بقراط: إنَّ أوَّل ما يتكوَّن هو الدَّماغ.

و قال محمّد بن زكريا: إنَّ ذلك هوالكبد.

و دليل المشرّحين المشاهدة. إذلا يمكن إقامة البرهان في مثل هذه المطالب الجزئية. و منا ذهب إليه بقراط و محمّدين زكريا لايقدح في ذلك لأنَّ مبنى ما قنالاه قنياس ضعيف أو فاسند لا بممارسة التشريح فإنَّ ابن زكريا زعم أنَّ حاجة الجنين إلى القوة الخاذية و المنمية أقوى من حاجته إلى القوة الحيوانية و

<sup>\*</sup> قوله: «و الأعيان ليست إلا هو» أى ليست إلا العالم.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «فصل فى أن أول عضو...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند. ج ٢. ص ٢٧٥).

النفسانية، و العضو المتولّى لهذا الأمر هو الكبد، وهو مقدم فى التكوُّن. و ردّه الإمام الرازى بأنَّ تكون الأعضاء متقدم على اغتذائها، و ذلك التكوّن إنما يتم بالقوة الحيوانية و الحارُّ الفريزى فمنبعهما و هو القلب أولى بالتقديم.

أقول: ليس مراد المستدل أنَّ الكبد كان يعطى الفذاء للأعضاء التي لم تتكوَّن بعمدة بعل مراده أنَّ المادة الحيوانية أول ما يوجد فيها من القوى هي النباتية سيّما الفاذية، ثمَّ يوجد فيها بعد طي المراتب النباتية من جهة المبادي القوى الحيوانية عبلي الستدريج، ثمُّ النفسانية. فالقياس يقتضي أن يكون المضفة التي فيها قوة الستفذية و التنمية يتكون منها الكبد أولا لأنه عندهم مبدء القوى النباتية، واللّذي يستكون بعده هنو القلب لأنه معدن القوى الحيوانية، والذي يتكون بعدها من الأعضاء هو الدماغ لأنه منهم قوى الإدراكات التي غاية القوتين الأولين.

هـذا إذا نظرنا إلى الترتب الـزمانى الطبيعى بحسب الإعداد من طريق استسكمالات المبواد؛ و هـى مـن الأدنى إلى الأعــلى و مـن الأخــس إلى الأشرف.

وأما إذا نظرنا إلى الترتب العلّى و المعلوليّ، و التقدم بالشرف و الوجود، فالمقدم هو الدماغ كما قاله البقراط ثم القلب؛ ثم الكبد؛ ثم سائر الأعضاء؛ بل المقدم هي الأرواح الّتي في الثلاثة النفسانية أولا؛ ثم الحيوانية؛ ثم الطبيعية؛ ثم الأعصاب؛ ثم الأوردة والشرائين؛ ثم العضلات و الرباطات؛ ثم سائر الأعضاء البسيطة؛ ثم المركبة. و من علم تقدم القوى الآلية على النفوس المستعملة إياها في الزمان، و تقدم النفوس على قواها بالذات سيّما الناطقة المتقدمة على الكلّ بالزمان، و تأخرها عن الكلّ بالزمان لاعلى وجه الدور المستحيل؟ لأن القوة المتقدمة على النفس بالزمان المعدة إياها غيرالقوة الفائضة منها بالعدد، و عينها بالمقية. لا يتعجّب عن تقدم بعض الأعضاء كالكبد بالزمان على بعض متأخر عنه بالطبع كالدماغ.

و استدل على تقدم القلب بأنه \* لاشك أنَّ في المني روحاً كثيرة، و فيه الحرُّ و الخنورة بما فيه من كثرة الهواء الحارَّة. و لذلك يشتد بياضه، و إذا ضربه العرد آلـذي هــو أولى بالتجميد و التكثيف يزول خثورته و بياضه و يصرر رقيقاً، و إذا كان كذلك فوجب أن يكون أوّل متكوّن منه هو الّذي أسهل، والحاجة إليه أمسّ. ولا شك أنَّ الروح أسهل تكوناً من العضو؛ فإنَّ انقلاب الأجزاء الهوائية. الموجودة في المني المنقذف إلى الرحم إلى الرُّوح أسهل من صيرورتها عضواً. و الحاجــة إلى تكوَّن الرّوح لانبعاث القوة المصوّرة و اشتدادها أمسُّ من الحاجة إلى العضو. فنبت أنَّ تكوُّن الروح قبل تكوُّن العضو. ثمُّ لابدُّ أن يكون لذلك الـروح مجمـع حاصر. لأنه يمتنع أن يهمل الطبيعة أمر هذه الروح حتى يتحرك كيف اتفق؛ و ينمو كيف اتفق؛ فيجب أن يكون الجوهر الروحي أول ما يتكوَّن و هو يجتمع في موضع واحد، و يحيط به ما هو أكثف الأجزاء من المغ،، و ليس لبعض الجوانب بأن يكون مجمعاً لتلك الأرواح أولوية من الجانب الآخر؛ فلابدّ أن يكون مجمعها هوالوسط، و يكون سائر الأجزاء محيطة به كالكرة. و ذلك المجمع ليس هو الكبد لأنَّ حاجة الأعضاء إلى الغذاء بعد تكوُّنها كما مرَّ في إبطال مذهب ابن زكريا فإذن ذلك الجمع هو الموضع الذي استحكم مزاجه و هو القلب.

أقدول: فيه نظير لأنا و إن سلّمنا أنَّ أول ما يتكوّن من بخارية الأخلاط هوالسروح، و أنه أسهل وجوداً من الأعضاء، و أمس حاجة إليه منها، إلا أنَّ السروح منه ما هنو طبيعي قريب الشبه مما يوجد في الأجسام النباتية من

<sup>\*</sup> قولسه: «واستدلَّ على تقدَّم القلب بأنه...» المصنف في هذاالفصل ناظر كثيراً إلى ما في الفصل الأول الذي القصل الأول المن الطبع الأول المن المقبد المؤول المناء (ج ١ من الطبع الأول الرحملي الحجسري، ص ٥٦٣)، فسراجع. و قوسله: «فيه الحرَّ و الخَنْتُورة» الحَنْتُورة \_ بفتح الحاء \_ المنقض الرقّة كما في صحاح الجوهري.

الأجراء اللطيفة البخارية، و منه ما هو حيواني يختص بالمزاج الحيوان، و منه ما هو نفساني قريب الشبه بالأجرام الفلكية. فالذي يتكوَّن منه أولا في الحيوان هدو الأرواح الطبيعية، و المجمع الحاصر لها المناسب إياها هو الكبد، ثم يضيف إليها الأجزاء الغذائية بالقوة الغاذية التي فيها؛ فيفتذى و ينمو و يتكامل فتزيد حاجبتها حسب تكاملها في الجوهر و تزايدها في المقدار إلى منزل أعلى؛ و موضع أسرف و أقوى؛ فيضم إلى المجمع الأول في جانبه العالى الذي فيه قوة الحرارة مجمع آخر روحه أصغى و أقوى و أحر و أقبل للحياة و هوالقلب، وهكذا يحتولد سائر الأعضاء بعضها للرياسة و بعضها للخدمة إلى أن يتم البدن بجميع ما فيه من القوى و الأعضاء كمدينة عامرة يتزايد أجزائها شيئاً فشيئاً فيحتاج إلى سلطان مطاع يخدمه الرعايا، و يجدم الرعايا المساكن و المنازل و الدواب و غيرها، و ربا كان وجود السلطان آخر في السعى و العمل، و أول في الفكر و الغاية.

#### قصل (۱۳)

## في وقت تعلق النفس الناطقة بالبدن\*

قد أشرنا سابقاً إلى أنَ النفس الناطقة المدركة للمعقولات بالفعل أغا تحدث لمن تحدث في حدود الأربعين عاماً بحسب الغالب، و أما النفس المتميزة عن سائر النفوس الحيوائية باستعدادها للكمال العقلي، و وقت تعلقها فزعم الشيخ الرئيس في ذلك أنَّ منى المرأة تصير ذات نفس بنفوذ قوة الذكورية فيه؛ فإن الرؤح يشبه أن يتكونُ \*\* من نطفة الذكر والبدن من نطفة الأنثى فإذا صار ذلك

<sup>\*</sup> قوله: «قصل فى وقت تعلق النفس الناطقة بالهدن...» راجع المهاحث المشرقيّة للفخرالرّازى (ط هـنـد، ج ۲. ص ۲۷۶). ثم إنّ المثالّه السبزوارى ذكر بحثاً سامياً و كلاماً نامياً فى الأربعينيّات فى كتابه النبراس، فراجعه فإنّه يفيدك فى المقام إن شاء الله المفيض الوحّاب (ط ١، ص ٨٧ – ٨٩) \*\* قوـلـه: «فإنّ الروح يشبه أن يتكوّر...» ذلك كلام سام موافق لما يقتضيه سرّ القدر، كما قال

ذانفس تحركت النفس فيه إلى تكميل الأعضاء، و تكون حينئذ النفس غاذية إذلا فعل لها غير ذلك. ثم إذا استقرت فيها القوة الغاذية أعدت للنفس الحسية فيكون فيها قوة قبول النفس الحسية، و إن كانت الحسية في ذوات النطق و النطقية واحدة؛ لأنَّ الأعضاء الحسية يتم معها و لا كذلك الفاذية و أعضائها. و أيضاً فأعضاء الحيوان لايعمها الحس و يعمها الاغتذاء فلا يبعد أن تكون النطقة يحصل فيها الغاذية مستفادة من الأب، و الأخرى تحدث من بعد. و يجوز أن تكون الغاذية التى جائت من الأب تبقى إلى أن يستحيل المزاج استحالة منا، ثم يتصل به الغاذية الحاصة، كأنَّ المستفادة من الأب لا تبلغ من قوتها أن يتم التدبير إلى آخره بل تغى بتدبيرها مدة ثم يحتاج إلى أخرى، كأنَّ ما يؤخذ من الأب ود تغير عما عليه الواجب فليس من نوع الغاذية التى كانت في الأب و السي في الولد و لكن لم يخرج التغير به أن يعمل عملاً ما مناسباً لذلك العمل، و كيفما كان فإذا صار القلب و الدماغ موجودين في مناسباً لذلك العمل، و كيفما كان فإذا صار القلب و الدماغ موجودين في

عـزٌ مـن قائل: «الرجال قوامون على النساء» (النساء، ٣٢)... و تمّا أهادالعارف الرومي في المقام قوله:

أسمان مرد و زمین زن در خرد آنچه آن انداخت این می برورد

گرته از هم این دو دلبر میمزند پس چرا چون جفت درهم میخزند

ثم إن كلام المصنّف ــ رضوان الله عليه ــ: إنى ما وجدت فى كتبه هذه العبارة غريب جداً لأن عــبارة الشبيخ ــ قدّس سرّه ــ مذكورة فى الفصل الأول من المقالة السادسة عشرة من الفنّ التامن مــن طبيعــيّات الشــفاء (ج ١ من الطبع الرحلي الحجرى، ص ٥١٣) ــ إلى أن قال بعد إشارات لطيفة و لطائف قويمة: فالجمسد من الأنثى و الروح النفساني من الذكر الخ.

<sup>\*</sup> قوله: «والأخرى...» أي غاذية المولود تحدث من بعد.

قولسه: «لاتبلغ من قوتها...» العبارة الصحيحة هكذا: «لاتبلغ من قوتها أن يتم الندبير إلى أخره بل تفي بتدبيرها مدة ثم يحتاج الج».

الناطق تعلّقت بها النفس النطقية و يغيض منها الحسية. أما النطقية فيكون غير مادية و لكنها لاتكون عاقلة؟ بل تكون كما في السكران و المصروع، و إنما تستكمل بأمور من خارج.

هـذا سا نقلـه الفخر الرازى عـن الشيخ و إلى ما وجدت في كتبه هذه المبارة، ولا يبعد أن تكون مذكورة في شيء منها، وفيه مواضع أنظار حكمية:

الأول أنَّ استفادة المادة المنوية قوة غاذية من نفس متعلقه ببدن آخر غير صحيح سيّما و كثيراً مّا يوجد النطفة باقية بعد فناه الأب و النفس؛ وغيرها من القوى المتعلقة بالأجرام لايفعل فعلاً طبيعياً في غير بدنها و مادتها بل النطفة قـد فاضت عليها من المبدء الفعّال كمالات متعاقبة جوهرية، أولها كالصورة المعدنية و هـى الحافظة للتركيب و المفيدة للمزاج. و تانيها الصور النباتية، و بعدها الجوهر الحيواني، و هكذا وقع الاستداد في الوجود الصورى الجوهري إلى أن تجررًد و ارتفع عن المادة ذاتاً، ثمَّ إدراكاً و تدبيراً؛ و فعلا و تأثيراً.

الثانى إن النفس الناطقة لو كانت بكما لها الذاتى الأولى موجودة فى أول تكون القلب و الدماغ لكانت ضائمة معطلة عن فعلها و كمالاتها اللّائقة بها من غير عسائق خارجى مدة مديدة. و هذا مما أقيم البرهان الحكمى على نفيه، و ليس ذلك كحال السكران و المصروع؟ لأن السكر و الصرع من الأسباب و الموانع الخارجة عن جبلة النفس، و كذا النوم المانع لظهور الكسالات الموجسودة بالفعل فى ذات النفس، بل النفس أنما تصير ناطقة

<sup>\*</sup> قولــه: «بل النطفة قد فاضت عليها...» قد تقدّمت إشارتنا إلى ذلك الحكم الحكيم في أواسط الفصـل الأول من الـباب الأول حيث قال: «فتكون تلك الصورة كأنّها مرتفعة الذات عن سنخ المــادّة الخ». و قولـه: «أولها كالصورة المعدنيّة...» أي أول الكمالات المتعاقبة الجموهريّة كالصورة المعدنيّة الخ.

بحركة جوهرية وقعت في زمان طويل.

الثالـث أنَّ في غـــير الطريقة الَّتي اخترناها يلزم وجود الآلة قبل مستعملها؛ كالغاذية ممثلًا فإنها لاشك أنها من قوى النفس الناطقة فيما لمه تلك النفس، فــإذا كانت موجودة قبل وجود النفس يلزم ما ذكرناه من المحذور. و أما على طريقتنا فالجوهر النفساني يتدرج في الاستكمال و يستلزم و يتضمن من القوى و الفروع ما كان يستلزمه و يتضمنه من قبل مع زوائد أخرى كميّة و كيفيّة. و تلك القوى و الفروع متجددة بالعدد حسب تجددها في الشدة و الكمالية. و ما أحسسن سا وقع من بعض الحكماء في التمثيل لحال النفس من مبادي تكوّنها إلى غايــة كماليتها و اتصالها بالعقل الفعّال من أنَّ العقل الفعّال كنار تأثَّر عنها فحم بالحرارة". و آخر بالتحمّر و التجمّر، و آخر بالاضاءة و الإحراق. فيفعل فعـل النار و فعل الأولين، و كلُّ ما وقع لــه الاشتداد يصدر عنه ما يصدر مما تقدم عليه. فهذا مثال مراتب آثار العقل في النبات و الحيوان و الإنسان. وكما أنَّ الـنور الشديد يشتمل على مراتب الأنوار الَّتي دونه، و ليس اشتماله عليها كاشتمال مركّب على بسيط؟ ولا كاشتمال مقدار على أبعاضه الوهمية؟ بل عــلى ضرب آخر، فكذلك الوجود القوىّ جامع لما في الوجودات الضعيفة الَّقي

<sup>♦</sup> قوله: «كنار تأثر عنها فحم بالحرارة...» التأثر بالحرارة مثال للنبات، والتحتر و التجتر مثال للحيوان. و الإحراق مثال للانسان. و الحقق الطوسى في شرحه على الإشارات أقى بلحيوان. و الإحراق مثال للانسان. و الحقق الطوسى في شرحه على الإشارات أقى بهذا المثال في بيان كون النفس حادثة جسمانية و بالاشتداد الجوهرى في تجوهر ذاتها و استيفاء درجاتها تبرتفى بقاء للى الروحانية على الوجه الذى ذهب إليه الحكماء المتألمون والعارفون الشماعتون، و قد مضى الكلام في ذلك في الفصل الأول من الباب الثانى من هذا الجلد في سفر النفس، و شرحه: سرح النفس؛ و شرحه: سرح الميون في شرح العيون. و قوله: «كاشتمال مركب على يسيط» أى كاشتمال الكل على الأجزاء العلكة.

مفاتيح الاسرار لسلاك الاسقار \_\_\_\_\_\_\_ ٣٥

دونه فيترتب علميه ما يترتب عليها. و هكذا يزداد الآثار باشنداد القوة و فضيلة الوجود. و ربما أخرجه الاشتداد من نشأة داثرة إلى نشأة باقية فيصير ذاته من المفارقات عن الأجسام و علائقها؛ فيجعل من قبله خليفة متوسطة بينه و بين تدبير الأجسام كما يطول شرحه.

# فصل (۱۴) في اختلاف هذه القوى\*

قـيل: غاذية كلَّ عضو مخالفة لغاذية المضو الآخر بالنوع و الماهية و إلا لما اختلف أفعالها نوعاً، وكذلك القول في النامية و المولّدة و الحوادم الأربع، و إغا هي متحدة بالجنس.

أقـول: اختلاف الأنواع في الآثار القريبه الصادرة من القوة بلاواسطة و إن الستدعى اختلاف تلك القوة إما عدداً أونوعاً، و لكن الآثار البعيدة الصادرة عن القوة بواسطة لايستدعى اختلافها "نوعاً اختلاف تلك القوة لانوعاً ولا عدداً. ألا تـرى أنَّ المبدء القريب لكل فلك يخالف نوعاً للمبدء القريب لفلك آخـر، ولكن إله كل فلك هو إله جميع الأفلاك، واحد لانظير لـه، فغاذية كل عضو و إن كانت مخالفة لغاذية العضو الآخر في الفعل و الهل، و لكن غاذية الشخص الواحد كـزيد مثلا واحدة بالحقيقة و المادة أعنى البدن، و الغاية و الفاعل أعـنى البدن، و الغاية و

قول.: «فصل في اختلاف هذه القوى...» الفصل السابع من الباب التافى من الفن الثانى من علم المنفس من المهاحث المشرقية للفخرالرازى في بيان مفايرة هذه القوى، فان شئت فراجعه (طبع دارالكتاب العربي، بيروت، ج ٢، ص ٢٥٤).

الغواعل، و الغرض أنَّ تعدد الآثار و المعلولات حقيقة و نوعاً لا يستلزم كلية "
تعدد عللها و مباديها كذلك بل قد تكون الوحدة و الكثرة من لوازم مقامات
الوجود؛ فالمنفس مع وحدتها تتضمن جميع القوى المدركة و المحركة المتخالفة
نوعاً عمند ما ظهرت في نشأة البدن، و هي متحدة عند ما كانت في النفس
كاتحاد الحواس الخمس في الحسن المشترك، و اتحاد المدارك كلها في العقل
المنظري، و كاتحاد القوى الحركة النباتية كالجذب والدفع و غيرها في القوة
النباتية، و اتحاد جميع القوى المحركة المبثوثة في الأعضاء في القوة الباعثة
الحيوانية، و العقل العملى في الإنسان.

### قصل (۱۵)

## في اثبات القوة الحيوانية للانسان

اعلم أن كل طبيعة لنوع من أنواع الموجودات مالم يستكمل شرائط النوع الأخس الأنقص الذى دونها و لم يستوف قواه و لوازمها لم تتخط به إلى النوع الأشرف الأم, و هذه قاعدة كلّية برهائية ذكرها الشيخ في بعض كتبه، و يستفاد من كتب الملّم الأول، فالطبيعة الّتي بلغت إلى حدّ الإنسانية و النفس الناطقة لابد من استيفائها لجميع الشرائط الحيوانية أصولها و فروعها حتى يبلغ إلى مقام الناطقة، فإذن لابدً في الإنسان من وجود القوة الحيوانية لكن لا على وجه "و النفسيل و التحصيل بأن يكون في الإنسان قوة حيوانية بالفعل "" و قوة أخرى إنسانية، بل على الوجه الذي حققناه في الفلك من كون نفسه المقلية هي

<sup>\*</sup> قوله: «لايستلزم كليّة...» أي لايستلزم كليّة تعدد عللها و مباديها نوعاً، بل قد تكون الخ.

 <sup>\*\*</sup> قوالـــه: «لكسن لا على وجه...» أى لا على وجه التفصيل و التوزيع والانفراز بأن يكون فى
 الإنسان قومة حيوانيّة بالفعل و بشرط لا و قوة أخرى إنسانيّة الحر.

<sup>\*\*\*</sup> و بشرط لا.

بعيــنها نفســه المنطبعة لا تغاير بينهما بالعدد بل بالمعنى والأثر. فالقوة الناطقة فينا بعيــنها هــى القــوة الحيوانــية التى بلغت حدّ الناطقة كما قد كررنا الإشارة إليه. و المراد بها° القوة التى بها يستعد الأعضاء لقبول قوى الحس و الحركة.

واعــلم أنَّ الشــيخ لم يتعرض لهذه القوة في كتبه الحكمية كالشفا و النجاة و غيرهما و لكنّه أثبتها في القانون\*\*.

و جمهــور الأطباء قائلون بها لاعلى وجه حققناه بل على أنها قوة منفصلة عن الناطقة موجودة بالفعل مغايرة إياه.

واحتجوا عليه "" بأنَّ العضو المغلوج فيه قوة نفسانية، لأنَّ ما فيه من العناصر المتداعية إلى الانفكاك إنما يبقى مجتمعة بقاهر يجبرها، و ذلك القاهر ليس من توابع المزاج، لأنَّ تابع الشيء لايكون حافظاً عليه، فإذن فيه قوة متقدمة على مزاج العضو حافظة إياه عن التلاشي و الفساد، فالعضو المفلوج فيه قوة نفسانية و هي إما قوة الحس و الحركة الإرادية، أو قوة نباتية تغمل التغذية و غيرها، أو قوة أخرى غير هذين النوعين المذكورين لكن الأول باطل التغذية و غيرها، أو قوة أخرى غير هذين النوعين المذكورين لكن الأول باطل لأنَّ العضو المفلوج ليس فيه قوة حس ولا حركة. و كذا الثاني باطل بوجهين: أحدهما أنَّ قوة التغذية قد تبطل مع بقاء تلك القوة. و تانيهما أنَّ هذه القوة مفيدة لقبول الحس و الحركة لولا المانع؛ فلو كانت هذه القوة هي الغاذية و

<sup>\*</sup> قولسه: «والمسراد بها...» الضمير راجع إلى القوة الحيوانية. و اعلم أنَّ هذا البحث معنون فى المباحث المشسرقية للفخرالسرازى (ط حسيدرآباد الحند، ج ۲، ص ۲۷۷) والمصنف أعنى صاحب الأسفار ينسيج على منواله فى ورود البحث تم يمقَّق حوله حق التحقيق كما أشرنا إلى ذلك غير مرّة.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «لكنّه أثبتها في القانون» أقول: أثبتها في الفصل الرابع من التعليم السادس من كلّيات القانون (الطبع الناصري، ص ١٤٥).

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «واحتجّوا عليه...» أى واحتجّوا على وجود هذه القوّة بأن العضو المقلوج فيه قوَّة نفسانيّة الخ.

أقــول: هــذا الاســتدلال مــع قصوره عن إفادة هذا المطلوب مشتمل على الخلط والالتباس.

أسا بيان القصور: فلأحد أن يقول إنَّ القوة الموجودة فى العضو المفلوج هى قوة نباتية غاذية.

قُولهم: قد يبطل قوة التغذية مع بقاء تلك القوة.

قلمنا: لانسلّم بطلانها بل نقول: قوة التغذية باقية و إلا لسرع التحليل فى المضو حتى زال فى زمان قليل أكثر مقداره و ليس الأمر كذلك غاية الأمر أن لايظهر أثر التغذية ظهوراً بيّناً لمانع.

و قولهـم: قــوة التغذية موجودة فى النبات و هى غير مفيدة لقبول الحس و الحـ كة.

قلمنا: الغاذية الَّتى في النبات مخالفة بالماهية للغاذية الَّتى في الحيوان، كما أنَّ الحيوانية الَّتى في سائر الحيوانات مخالفة بالماهية للحيوانية الَّتي للإنسان.

والسبب في ذلك على الوجه الكلّى أنَّ جهة القوة ينافي جهة الفعلية، فالصورة إذا قويست فعليتها و وجودها استكملت المادة بها و تمت ذاتها بتلك الصّورة، فبطل استعدادها لقبول صورة أخرى لشدة وجود الصورة. و أمّا إذا كانت الصورة ضعيفة الوجود بين محوضة الفعلية، و صرافة القوة لم يمنع المادة عن قبول صورة أخرى فوقها، فالأول كما في العناصر حين بساطتها؛ فالنار الصرف لاتقبل صورة النبات و الحيوان، و كذا الأرض و الماء و الهواء. و أما إذا انكسرت كيفياتها و ضعفت سورة صورتها استعدت المادة لقبول صورة أخرى. فعلى هذا القياس القوة الفاذية الّتي في النبات لشدة فعليتها منعت عن قبول الحيوان، فإنها لضعفها تقبل قوة أخرى

فوقها. وكذلك الإنسان لما كان ضعيف الحيوانية كما قال تعالى: «خلق الإنسان ضعيفاً» صارت حيوانيته خميرة لفطرة أخرى، و مادة قابلة لنشأة ثانية باقية.

ضعيفا» صارت حيوانيته جميرة لفطرة اخرى، و مادة قابله لنشاة ثانيه باهيه.
وأما بهان المخلط و الالتباس فقد علمت أنَّ القوة الحيوانية ليست إلا مبدء
الحسس و الحسركة. فانَّ الحياة الحيوانية تنوط بمبدء هذين الأثرين فإذا لم يكن
مبدؤهما موجوداً في العضو المفلوج بل قد بطل و انفسخ فكيف يحكم بأنَّ القوة
الحيوانية موجودة فيه مع بطلان هاتين القوتين؟ فالحقُّ أنَّ الموجود في العضو
المغلوج من القوى النفسانية هي قوة التغذية، و من الأرواح هي الروح الطبيعي
الذي يسرى من الكبد إلى سائر الأعضاء.

و أسا القسول بسأنَّ الموجسود " هي قوة الحس و الحركة الإراديّة لكن فعل الحسس و الحركة الإراديّة لم يوجد لمانع منع الفاعل الموجود عن فعله، و ذلك المانع هو مادة الفالج لأنها قد منعت عن أفعال قوى الحس و الحركة عنها، ولا تكون مبطلة لذاتي القوتين.

فلـيس بشــىء لأنَّ هــذه القوى جسمانية و المادة داخلة فى تعين وجودها؛ فــاذا كانــت موجــودة وكــان وجودهــا لامحالة فى مادة صالحة لقبولها فكيف

<sup>\*</sup> قوله: هوأمًا بيان الخلط و الالتباس... فالمصنّف قدّس سرّه - منكر لهذه القوّة و يقول إن القوّة الحيوان. 

\*\* قوله: هوأمًا القول بأن الموجود... انظر إلى كلام الشيخ الرئيس في القانون حيث قال (ص 

\*\* قوله: هوأما القول بأن الموجود... انظر إلى كلام الشيخ الرئيس في القانون حيث قال (ص 

١٣٥ من كلّيات القانون، ط ١ من الحجرى): هؤذن في العضو المفلوج قوة تحفظ حياته حتى إذا 

زال العائق فاض إليه قوة الحسر والحركة و كان مستعداً لقبولهما بسبب صحة القوة الحيوانيه فيه، 
إنّسا المانع هوالذي سنعه عن قبولهما بالقعل». ثم اعلم أنّ عبارة الكتاب منقولة من المباحث 

المشرقية للفخير (ط هند، ج ٢، ص ٢٧٨) حيث عبر عبارة القانون بالصورة التي مذكورة في 

الكتاب فقال: هولفائل أن يقول لم الايجوز أن يكون العضو المفلوج وجدت فيه قوة الحسر والحركة 

الارادية الح.».

صلحت تلك المادة لقبول وجودها و منعت عن صدور فعلها؟

نعم لو قال أحد: بأنَّ النفس الإنسانية ما دامت متعلقة بالبدن و هي تكون مبدءاً لجميع القوى النطقية و الحيوانية و النباتية و الطبيعية، لكن أجزاء البدن متفاوتة في قبول ذلك ففي بعضها يتعلق النفس بأكثر قواها كالدماغ و القلب، ففيه القوة الإدراكية و التحريكية الإرادية و النباتية كلها، و في بعضها يتعلق ببعض قواها كالطبيعة و شسىء ضعيف من النباتية كالأظفار و الأسنان و المنظام، و كذا يختلف تعلقها بالبدن في الأحوال؛ ففي حالة النوم و السكر الشديد ير تفع بأكثر قواها القريبة من أفقها عن البدن أن كالشمس إذا غربت في الأفق، و خفيت بجوهرها و ذاتها عن عالم الأرض، و بقي بعض أضوائها و الأخلالها في وجه الأرض، إذ لو انقطعت بتمام قواها عن البدن في النوم لبطل و ما البدن دفعة. ولو تعلقت به بكليتها لصدر منها في النوم ما كان يصدر عنها عند البقظة.

فقد علم من هذا أنَّ وجودها لايقتضى سراية قواها كلِّها في كلَّ عضو من المبدن، ولا في كلَّ عضو من المبدن، ولا في كلَّ عضو المبدن، ولا في كلَّ وقت. فالعضو المفلوج من شأنه أن يسرى فيه بعض قوى النفس كالطبيعية و النباتية دون الحيوانية. فظهر أنَّ استدلالهم على وجود القوة الحيوانية من جهة العضو المفلوج ليس بصحيح، فالمصير في ذلك إلى ما أحكمنا بنيانه و أوضحنا تبيانه.

<sup>\*</sup> قوله: «عن البدن» متملق بـ «يرتفع».

# الياب الرابع

من علم النفس في أحوال القوى المختصة بالنفوس الحيوانية التي منها مبادى الإدراكات الظاهرة، و هي أشد قرباً من عالم الملكوت، و منها مبادى الحركات الإرادية و هي أنزل درجة من مبادى الادراكات جملة و فيه فصول:

## قصار (۱)

في الاشارة الى تلك القوى و منفعة كل منها على الاجال اعلم أنَّ الله لمّا خلق من المواد الأرضيّة جوهر النبات الذي هو أكمل وجوداً من العناصر و الهجر و المدر و من الجواهر المعدنية كالحديد و النحاس و غيرهما، لأكمه خلق فيه قوة تجذب الفذاء من جهة أصله و عروقه الّتي في الأرض، و أعد له آلات و قوى هي خوادم له. أمّا القوى فقد مرَّ ذكرها، و أمّا الآلات فهي العروق الدقيقة الّتي تراها في كلّ ورقة يغلظ أصولها ثمَّ ينشعب؛ ولايمزال يستدقُّ إلى عروق شعرية تنبسط في أجزاء الورقة حتى تغيب عن البصر، لكن لما كنان النبات مع هذا الكمال الّذي يفوق به على العناصر و المستقلا في وجوده، فإنه لو المعدنيات ناقص الخلقة غير تمام الوجود، ولا مستقلا في وجوده، فإنه لو

أعـوزه\* غــذاء يساق إليه و يماسُّ أصله جفَّ و يبس و فسد، ولم يمكنه طلب الغــذاء من موضع آخر، فإنَّ الطلب أنَّما يكون بمعرفة المطلب و بالانتقال إليه. و بقدر الطلب يكون المعرفة، و على قدر المعرفة يمكن الانتقال إلى المعروف به، و النبات عاجز عن ذلك فلو كانت فيه معرفة الطلب لكان معطلا وجودها فيه. و الله سبحانه أجلُّ من أين يخلق أمراً معطلا. و البرهان قائم على أن لا معطل في الكون، و لو فرض شعور في النبات لكان شعوره لا يتعدى عما جيّل عليه، فعمناية الله تعمالي تعلُّقت بخلسق مسا هو أكمل وجوداً من النبات فأنعم على الحيوان قبوَّة الإحسباس و قوَّة الحركة في طلب الغذاء. فأول مراتب الحواس هـي حاسّة اللّمس لأنَّ الحاجة بها أمس، و لهذا يعمُّ الحيوانات كلّها و يسرى في الأعضاء كلّها إلا نادراً، لأنَّ الحيوان الأرضى مركّب من عناصر متضادة الكيفيّات الأولية قد اعتدلت و تصالحت و استقرت على كيفية واحدة بضرب من الوحدة، و صلاحه باعتدالها و فساده بانجرافها عن ذلك الاعتدال، فلا يتصور حيوان إلا و أن يكون لــه هذا الحس، لأنه و إن لم يحسُّ أصلا فليس بحيوان. و أنقص درجات الحسن أن يحسنَ بما يلاصقه \*\* و عاسه، فإنُّ الاحســاس بمــا يــبعد منه إحـــاس أتم و أقوى، و هذا الحسُّ\*\* تجده في كلِّ حـيوان حــتي الــدود الّــتي في الطــين فإنــه إذا غرز فيها إبرة انقبضت للهرب لاكالنبات يقطع فلا ينقبض إذ لا يحس بالقطع. إلا أنَّ الحيوان اللمسي كالدود ناقص الحياة لايقدر على طلب الغذاء من حيث يبعد عنه فافتقر في كماله إلى حسَّ يدرك ما بعد عنه، فأفادت له العناية قوة الشم، لكنَّه يدرك بها الرائحة و لايــدرى أنهــا جائت من أيّ ناحية فيحتاج إلى أن يطوف كثيراً من الجوانب،

<sup>\*</sup> قوله: «لو أعوزه» أي لوفقده.

<sup>\*\*</sup> قوله: «أن يحسُّ عا يلاصقه» كما في اللمس.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «وهذا الحسن» أي اللمسي.

فربّما يعثر على الغذاء الّذي شمّ ريحه. و ربّما لم يعثر فيكون في غاية النقصان أيضـاً لــو لم يخلــق فيه غبر هذا؛ فخلق لــه البصر ليدرك ما بعد عنه، و يدرك جهـته فيقصـد تلـك الجهة بعينها، إلا أنه مع ذلك يكون ناقصاً إذ لايدرك به مــاوراء الجــدار و الحجب فلا يبصر غذاءً يحجب عنه، ولا يبصر عدواً يحجب عـنه. وقد لا ينكشف الحجاب إلا بعد قرب العدوّ فيعجز عن الحرب فخلق له السمع حتى يدرك به الأصوات من وراء الجدران عند جريان الحركات، و لأنَّ الإنسيان لايبدرك بالبصر إلا شيئاً حاضراً. و أمَّا الغائب فلا يمكن معرفته إلا بكـــلام ينظم من حروف، و اصوات يدرك بحس السمع، فاشتدت الحــاجـة فينا إليه فخلق لنا ذلك و ميزَّنا بفهم الكلام عن سائر الحيوانات. و كلُّ ذلك ما كان يغنينا ولا للحيوان لو لم يكن قوَّة الذوق إذ يصل الغذاء فلايدرك أنه موافق أو مخــالف فــيأكله، و ربّعــا يكون مهلكاً كالشجرة يصبّ في أصلها كلُّ مايع ولا ذوق لها فتجتذبه و ربِّما يكون ذلك سبب جفافها". ثمَّ كلُّ ذلك لا يكفي لو لم يخليق في مقدم الدماغ إدراك آخير يسمى بالحس المشترك يتأدى إليه المحسوســات الخنمـس و يجتمع فيه، و لولاه لطال الأمر على الحيوان و يقع فى المهـالك، فــإنَّ بعــض الحيوانات كالفراش\*\* و غيرها لفقده الحس الباطني ربما يتهافت على النار مرّة بعد أخرى، و قد تأذي بها. و لوكان لــه تخيل و حفظ لما وقع الإحساس به أولا لم يكن يعود إلى ما تأذي به مرّة. ثمّ مع ذلك ناقص لأنبه لم يمكنه الحذر مما لايدركه بالحس إذ ما لم يتاذُّ بشيء فلا يدري أنه مما يحــذر مـنه؛ فخلق الله للحيوانات الكاملة كالفرس و غيره قوة يدرك بها معنى جزئـياً لاتدخــل تحت حس و لا تخيل، و تلك القوة هي الواهمة. فانَّ الفرس

<sup>\*</sup> قوله: «و ربما يكون ذلك سبب جفافها» كما إذا صب في أصلها ماء النورة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كالفراش» أى يروانه.

مشلا عسدر من الأسد إذا رآه أولا من غير أن يتأذى به. فلايكون حذره موقوفاً على أن يحسس به مرة و يستأذى به. وكذا الشاة يرى الذئب أولا في عدده، ويسرى الجمسل و البقروها أعظم منه شبكلا و أهول صورة فلايحذرها. و إلى الآن يشارك البهائم الإنسان في هذه الإدراكات. و بعد هذا يكون المترقى إلى حدود الانسانية فيدرك عواقب الأمور و الأشياء التى لم يدخل تحت حس و لاتخيل ولا توهم، ولا يقع الاقتصار في الحذر و الطلب على العاجلة بل يحذر الشرور الآجلة، و يطلب الحيرات الآخرة، فميز الله الإنسان من بدين الحدوان بقوة أخرى هي أشرف من الكل بها يدرك منافع الأمور و مضارةً ها، و خيرات الآخرة و شرورها.

ثم اعلم أن الحيوان لواقتصر فيه على خلق الحواس والمدارك لإدراك الموافق من الأغذية و الأدوية و غير الموافق، ولم يخلق له ميل في الطيع و شوق في السنفس إليه، أو إراده إيّاه في العقل يستحتّه على الحركة إلى الموافق، أو مقابلات هذه " يستحتّه على الحركة عن المخالف لكان البصر و سائر الحواس معطلة في حقد، فاضطر أن يكون له ميل إلى ما يوافقه يسمّى شهوة، و نفرة عمّا يخالفه يسمى كراهة، ليطلب بالشهوة الملائم، و يهرب بالكراهة المنافي. ثمّ هذه المرتبة من الميل و النفرة في جملة القوى الحركة و إن كفت في كمال وجود المسيوان بما هو حيوان؛ لكن لا يكفى في كمال وجود الإنسان الذي هو أشرف أنواع الحيوانات، إذ الشهوة و الغضب سواءاً كان بحسب الشخص كشهوة الغذاء الموافق، أو بحسب النوع كشهوة الجماع و الوقاع و الغضب على ما يخالف ذلك لا يدعو ان إلا إلى ما ينفع و يضر في الحال، أما في المآل فلا يكفى هذه الداعية

<sup>\*</sup> قولـــه: «قإنّ الفرس مثلاً...» الحيوان المعتلف يأتلف المعتلف، ويهرب عن المفترس بما آتاه الله من إدراكه ذلك.

<sup>\*\*</sup> قوله: «أو مقابلات هذه» عطف على قوله «ميل».

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_

المسماة بالشهوة أو الغضب فخلق الله للإنسان داعية أخرى فوق الشهوة و الغضب مسخرة تحت إشارة العقل الهادى" بنور الله إلى العواقب الأخروية المعرّف لحسن الثواب و قبح العقاب، و هذه الداعية هى المسمّاة بالإرادة. و قد يسمى عند بعض علماء الدين باعثاً دينياً، و هى التي خص الله بنى آدم بها، و أفردهم بها عن البهائم إكراماً و تعظيماً كما ميّزهم بالعقل العارف بعواقب الأشياء، و هذه الإرادة تحت إشارة العقل كما أنَّ الشهوة تحت إدراك الحسر، الشمياء، و حاولنا أن نذكره في هذا من كلام بعض علماء الإسلام، و حاولنا أن نذكره في هذا الفصل لجودة نظمه و حسن بهانه. و لنعد إلى ذكر أحوال الحواس على التقصيل.

## فصل (٢) في اللمس و أحواله\*\*

قد علمت أنَّ الحيوان الأرضى لكونه حامل كيفية اعتدالية يحتاج إلى قوة حافظة إيّاه "" مدركة للجسم الحيط به كالهواء و الماء إنه مخالف ليحترز منه حتى لايكون محرقاً إيّاه بحرّه، أو مجمداً ببرده. أو موافق ليطلبه، أو يسكن فيه فهو أقدم الحواس، و يشبه أن يكون الحاجة إلى اللمس لدفع المضرة أقوى. و

<sup>\*</sup> قوله: «العقل الهادي...» الهادي و المعرّف صفتان للعقل.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «فصل في السلمس وأحواله...» الفصل الثالت من المقالة الثانية من نفس الشفاء في
الحاسة اللمسيّة (ط ١ من الرحلي، ج١، ص ٢٩٩. نفس الشفاء. بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا
عليه، ص ٩٣)، و إن شئت فراجع أيضاً المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط حيدرآباد هند، ج ٢٠
ص ٢٧٩).

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «يمتاج إلى قومَ حافظة إيّاه...» أى حافظة إيّاه عن الحروج عن الاعتدال. وقوله: «إنه مخالف له...» بدل عن الجسم، و ضمير «إنّه» راجع إلى الجسم.

إلى الـذوق للدلالة على المطعومات الَّتي يستبقى بها الحياة أشد. لكنَّ الحاجة إلى دافع المضرّة لاستبقاء الأصل أقدم من الحاجة إلى المنفعة لتحصيل الكمال، و لأنَّ جلب الغـذاء يمكـن بسمائر الحواس، فظهر أنَّ اللمس أول الحواس و أقدمها؛ و أنه يجب أن يكون كلِّ البدن موصوفاً بالقوة اللامسة. و البرهان على ذلك أنَّ بدن الحيوان من جنس مادَّة الكيفيات الملموسة \* و كذا جميع أعضائه. و عـندنا أنَّ المـدرك دائماً من جنس المدرك؛ فالَّذي يسري في جميع البدن من قوة الحياة و الإدراك لايمكن أن يكون غير مبدء الإدراك اللمسي. أمّا غيره فلا يمكن أن يكون سارياً في كلِّ البدن، مثلاً حامل القوة البصرية لايمكن أن يكون سبائر الأعضاء لكثافيتها و ظلميتها، لأنُّ مدركيات هيذه القوة هي الأنوار. فمدركها لابدُّ أن يكون متحداً معها بالماهية كما قررناه، و ليست أعضاء البدن أنــواراً لا بالفعل ولا بالقوة كالشفاف؛ فاستحال أن يكون نور البصر سارياً في تلك الأعضاء لأنها كثيفة كدرة، و كذا قياس السمع و سائر الإدراكات الباطنة كـالوهم و الخــيال. لأنّ الــبدن و أعضـائه ليست موهومة ولا متخيّلة لكونها مادية ولا تدخل هي \*\* في عالم الوهم و الخيال، بل صورة أخرى مناسبة إيّاها كما يقع في إدراك الوهمي و الخيالي.

و من هاهمنا يصلم أنَّ الواهمة و الخيال و المدارك الباطنة ليست مادية

<sup>\*</sup> قوله: «من جنس مادّة الكيفيّات الملموسة» أي العناصر.

<sup>\*\*</sup> قول ه: «ولاتدخل هى...» أى ولاتدخل المادّيات فى عالم الوهم والحيال. وقوله: «ومن هاهنا يصلم...» هذا أصل من الأصول الرصينة القمينة فى الحكمة المتعالية من أنّ الواهمة والحيال والمدارك الباطنة ليست مادّية موجودة فى عضو كالدماغ، كما أن قاعدة اتحاد المدرك والمدرك العرشية ناطقة بذلك الحكم الحكيم، وكتابنا العلّييّنى فى اتحاد العاقل بمعقوله بالفارسيّة لسان صدى فى ذلك الأمر المبرم وأترابه فى ثلاثة و عشرين درساً.

گر مطرب حریفان این پارسی بخواند در رقص و حالت آرد رندان باصفا را

موجودة في عضو كالدماغ كما هو المشهور، لما مهدناه من قاعدة اتحاد المدرك و المدرك. وأما سائر الحواس الظاهرة غيراللمس كالذوق و السمع و الشمّ و المسر، فهي و إن كانت مادية لكنها ليست كاللمس سارية في جميع البدن، لأنّ بعضها كالسمع و البصر في غاية اللطافة فيجب أن يكون موضعه جزءاً لطيفاً شفّافاً أو نحوه مناسباً لما أدركته القوة، و ليس كلَّ عضو جزءاً لطيفاً. و بعضها كالذوق والشمم و إن لم يكن بمتلك اللطافة لكنها لطيفة أيضاً، لأن حامل مدركاتها لبست أجساماً كثيفة صلبة بل إنا بخارات و إنا أجسام رقيقة، وليس كل عضو مناسباً لأن يكون موضوع الرائحة و الطعم؟ بل بعض الأعضاء كباطن الخيشوم للمشموم، و جرم اللسان للمطعوم. و هذا بخلاف اللمس فإن حجيع الأجسام سواءاً كانت صلبة أو رخوة كثيفة أو لطيفة قابلة لأن تقوم بها قوة اللمس و يتعلق بها إدراكه، فإنَّ هذا الإدراك أغا يحصل بماسة السطوح و صاكتها.

و من الناس من زعم أنَّ قوة اللمس أنواع أربعة: الحاكمة بين الحار و المبارد، و الحاكمـة بمين الرطب و الميابس، و الحاكمة بين الصلب و اللين، و الحاكمة بين الأملس و الحشن.

و زاد بعضهم الحاكمــة بين الثقيل و الحنفيف؛ فيكون خمس أنواع. و قد مرّ وجمه الانحلال لما ذكروه.

و اعــلم أنَّ مــن خــواص كلَّ قوة حسَّاسة أن يكون حاملها و إن كان من

<sup>\*</sup> قوله: «بل إما بخارات» كما في الشم؛ و إمّا أجسام رقيقة كما في الذوق. و قوله: «وهذا بخلاف اللمس» أي لم يكن بهذا النحو من اللطافة و كان ناقصاً بالإضافة إلى ما عداه. وقوله: «فإن هذا الإدراك...» دليل عملي أخسية القوء اللامسة وكونها مخالفة للقوء الباصرة والسامعة وغيرهما، وقوله: «بممامئة السطوم...» يمني إهدادها للإدراك.

جنس ما تدركه خالياً في ذاته عن صورة الكيفيات التي أدركتها القوة حتى ينغمل عن تلك الصورة، فإنَّ آلة الإدراك ما لم يتكيف بكيفية المدرك لم يقع إدراك القوة بصورة تلك الكيفية، و إن كان الحاصل في الآلة غير الصورة الحاضرة للقوة، لأنَّ هذه خارجية مادية، و تلك ذهنية إدراكية، فإنَّ المدرك للحرارة و البرودة مثلا يجب أن لايكون موصوفاً جما، فيرد الإشكال في باب اللمس؛ لأنَّ العضو اللامس غير خالية عن هذه الكيفيات اللمسية، لكنا نقول: هذه القاعدة لاتقتضى أن لايكون لحل الإدراك حظ أصلا من جنس ما يدرك، بل يقتضى أن يكون خالياً عن نوع ما يدركه و عن ضده. و المعتدل الفاتر بل يقتضى أن يكون خالياً عن نوع ما يدركه و عن ضده. و المعتدل الفاتر كالميفية المتوسسطة بين الأطراف لقصورها و ضعفها بمنزلة الخالي عن الأنواع كالماء الفاتر؛ فإنه كاللاحار و اللابارد، و لهذا يقبل كلا من الطرفين بسرعة، فالأقرب إلى الاعتدال أشد ودراكاً.

و لك أن تقول: إنا لا نعرف كون البهائم مدركةً للمحسوسات و شاعرة بها إلا لأجــل طلــبها مــا يلائمهــا، و هربها عمّا ينافرها حتى الحيوانات الناقصة كالإسفنجات\* و الأصداف. فإنها تتحرك حركات انقباض و انبساط بالإرادة،

<sup>\*</sup> قوله: «وإن كان من جنس ما تدركه خالهاً...» اعلم أن كلّ مادّ مشابة مع صورتها في التجرّد وعدمه فالمادّة الخارجيّة لا يحلّها إلا صورة طبيعيّة، والمادة العقلية أى العقل الهيولاني لايقوّمها إلا الصور العقلية والعقل بالفعل، والمقام يتضمن مسائل: الأولى هذه المشابهة المذكورة حيث قال: إن حامل كل قوّة كان من جنس ما تدركه. التأنية خلوّ الحامل عن صورة الكيفيّات التي تدركها حتى تنفعل عن تلك الصورة. التالثة التحقيق في معنى الحلوجتي لايرد الإشكال في اللامس، لأنّ الطفوة اللامس غير خالية عن الكيفيّات اللمسيّة، فتبصرً.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «كالإسفنجات...» ناظر إلى كلام الشيخ في الفصل الثالث من المقالة الثانية من نفس
 الشفاء (ط ١ من الهجرى الرحلي، ج ١. ص ٢٩٩)، و ص ٩٥ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا
 علسه) حيث قبال: «و أمّا منا يتمثّلون هم به من الأصداف و الإسفنجات و غيرها فإنا نجد

و لـولم نشاهد منها هـذه الحركة لم نعرف أنَّ لها قوَّة اللمس. فإذا كان الأمر كذلك و قـد وجدنا مثل ذلك في العناصر و النباتات فإنَّ الأرض يهرب عن العلو إلى السفل إلى العلو على العلو إلى السفل إلى العلو على طريقة واحدة، و النار تهرب من السفل إلى العلو على طريقة واحدة، فإذا حاولت النار الصعود فإن عارضها في صوب حركتها معارض رجعت عنه إلى سمت آخر بل إلى السفل، و صعدت من الجوانب التي لامانع فيها. و كذا النبات لو صادفه مانع عن سمت نموه و حركته انحرف عنه إلى جهة أخرى، و يميل أيضاً من جانب الظل إلى جانب ضوء الشمس.

و أيضاً الشجر النابت بقرب النهر يمتد إلى جانب الماء شعب أصوله ليسهل وصول الماء إليه ليجذبه، إلى غير ذلك من الحركات لطلب الملائم و الهرب عن المنافر، وكلُّ ذلك يدل على شعورها بالملائم و غير الملائم.

و أيضاً ما ذكرتم من أنَّ الحيوان لما كان بدنه من مادة مصورة بصورة من باب أوائل الكيفيات، و صلاحه باعتدالها؛ و فساده بضدها؛ فلابدَّ لـه من قوة حافظة إياها؟ تدركة لما يلائمها و ينافرها حتى يطلب بها الأول، و يهرب عن الشانى. و هذا الوجه جار في النبات أيضاً بل في الجماد و العناصر، لكنا نجيبك بعد تمهيد أنَّ الإدراك عبارة عن وجود صورة حاضرة عند موجود وجوده لنفسه، و

للأصداف فى غلفها حركات انقباض و انبساط و التواء و امتداد فى اجوافها و إن كانت لاتفارق أمكنتها. و لذلك يُعرف أنها تحسّ بالملموس، فيشبه أن يكون كلّ ماله لمس فله فى ذاته حركة شا إرادية إمّا لكلّيته و إمّا لأجزائه».

و قــال بعـض أهــل اللغة: اسفنج حيوان بحرى يتكوّن فيه ولا يتحرّك لعدم شعوره. انتهى. و قال الهروى فى بحرالجواهر: اسفنج جسم بحرى رخو متخلخل كاللبد، و عامة الفرس يقولون إنه ابر مرده. و إذا ألتى فى الماء نشفه و حمل منه قريباً من حبشه، و هو جسم خفيف يميل إلى السواد غالباً ينبت فى صخور السواحل، و منهم من يظنّ أنّه حيوان لانقباضه و تجمّعه إذ لُمِس، انتهى.

أنَّ الموجودات المادية السارية فيها لاحضورها في نفسها من فكيف لما يدركها؟

ف نقول: أما العناصر الكلّية فهى لكونها واقعة تحت التضاد غير باقية الوجود بل متجددة سائلة "، و شرط بقاء الحياة في شيء خلوة عن الضدّ، و إلا فأصل الجسمية غير مانمة عن قبول صورة وحدانية تقبل الحياة بشرط خلوها عن الضدّ كالأفلاك؛ فإنها لخلوها عن التضاد و التفاسد قبلت الحياة النطقية. و أمّا النبات فلكون التضاد فيه غير شديد بل سورة المتضادات فيه مكسورة فليس يبعد أن يكون لقوّته شعور ضعيف عيا يلائمه، كيف و عندنا أنّ الوجبود مطلقاً عين العلم و الشعور مطلقاً، و لهذا ذهب العمارفون الإلهيون إلى أنّ الموجبودات كلّها عارفة بريها ساجدة له، كما دل عليه الكتاب الإلهي، لكنّ الوجود إذا خلص عن شوب العدم و الظلمات يكون الإدراك به و النقائص، و وجبود الماديات مزوج بالظلمات و الحجب، مغمور في الأعدام و النقائص، و بقدر ارتفاعها و ارتباطها بالمبادى العقلية و النفسية المجردة عن المواد و الأعدام يكون وصولها إلى مقام الحياة و الإدراك، و يشبه أن تكون النفوس النباتية مع كونها صوراً منغمرة في المواد هي أقرب مناسبة إلى عالم الملكوت من صور العناصر والمعادن، لاتكسار هذه الكيفيات المتضادة في النبات شيء من آثار الحياة دون هذه الأجسام.

# فصل (۳) في الذوق \*\*\* و فيه مباحث

منها أنَّ الـذوق أعـمّ الخمسة بعد اللمس للحيوان. و أشبه القوى بها فهو

<sup>\*</sup> قوله: «لاحضور لها في نفسها...» و ذلك لأنَّ وجودها ليس لنفسها بل لموادَّها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بل متجدّدة سائلة...» و ذلك لانقلاب كلّ منها بالآخر لمكان تجاورها.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فصل فى الذوق...» راجع المباحث المشرقيّة للفخر الرازى (ط هند. ج ٢. ص ٢٨١. و ط دارالكتاب العربي، بيروت. لبنان، ج ٢. ص ٢٩٣). وقوله: «وأشبه القوى بها» أى باللمس. و قولمه: «كان الإدراك أقوى» أى كان الإدراك للمذوقات أقوى.

ثمانى الملمس لأنمه أيضاً شعور بما يلائم البدن ليطلب، و لهذا إذا اشتدت الحاجة إلى الغذاء كان الإدراك أقوى. و الذوق أيضاً مشروط باللمس، لكنه لايكفى فيه الملاقاة بالسطوح لما مرّ، بل لابدّ من نفوذ ذى الطعم في جرم آلة الذوق و هو اللّسان، إما بذاته أو بواسطة الرطوبة اللعابية المنبعثة عن اللّسان ليقبل الطموم، و لابد أن تكون تلك الرطوبة عديمة الطعم لتؤدى الطعوم إلى الآلة بصحّة؛ و إن خالطها طعم كما يكون للمرضى لم تؤد بصحّة.

والحق أنّ آلته أيضاً يجب أن تكون إمّا عديمة الطعم مطلقاً، أو ضعفة الطعم جداً حسق يصح لها التكيّف بكيفية ما يتأدى إليها من الطعوم و يقع بها الإدراك، ولا يكفى لحصول هذا الإدراك تكيّف الرطوبة اللعابية بالطعم؟ ولا ملاقات المطعوم؟ لأنّ الخارج عن البدن لا يمكن أن يكون موضع شعورالنفس؛ إذ العلاقة الطبيعية غير حاصلة للنفس إلا بالقياس إلى البدن و قواه لا إلى ما يخرج عن تدبير النفس و تصرّفها، و النفس تتحد بقواها و آلاتها ضرباً من الاتحاد، و لأجل ذلك كان وجود الشيء فيها " بعينه وجوده للنفس. والإدراك عبارة عن وجود الشيء للمدرك فلاجرم يشعر النفس بوجود ما يتكيّف به البدن و قواه دون ما خرج عنها.

و مـنها أنَّ هذه الرطوبة هل تتوسط فى إيصال أجزاء ذى الطعم بأن تختلط معها و تغوص معها فى اللّسان حتى يحسّ القوة بالطعم؟ أو تتكيّف بتلك الطعوم

<sup>\*</sup> قوله: «إما بذاته» متعلِّق بالنفوذ.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: كان وجود الشيء فيها...» ضمير «فيها» راجع إلى القوى و آلاتها في قوله: والنفس تتّحد بقواها و آلاتها.

و تؤدّيها من غير مخالطة بتلك الأجزاء؟ فعلى الأول لا فائدة فيها \* إلا كونها بدرقــة مســهلة لوصــول الطعــوم، و يكون الحسن بملامسة ذى الطعم من غير واســطة. و عــلى الثانى يكون الملاقى المحسوس بلا واسطة هو الرطوبة. و كلا الوجهين محتمل. و على كلّ حال لايبقى بين الحاس و المحسوس متوسط.

و منها يجب أن تعلم أنَّ المذوق \*\* في الحقيقة ليس الكيفيّة الطعميّة التي تقوم بالجسم المطعوم؟ و لا التي تقوم بالرطوبة اللعابية على القول بتكيّفها؟ ولا التي تقوم بجرم النّسان مع وجوب تكيّف الآلة بكيفيّة المحسوس كما مرّ بيانه؟ بل السورة الذوقية النوقية و نسبة تلك القوة إلى صورة المذوق كنسبة المادة إلى الصورة، و كنسبة العقل بالقوة إلى العقل بالفعل. و هكذا الحال في سائر الحواس من أنَّ المحسوس بالحقيقة هو الصورة الجزئية الحاصلة للنفس بواسطة القوة الحاسة حدى الإبصار كما ستعلم.

و مـنها أنَّ قــوة الــذوق واحدة. و قيل: ما بال الحكماء القائلين بتعدد قوة اللَّمس لتعدد الملموسات. حيث لم يجعلوا قوة الذوق متعددة لتعدد المذوقات؟ و ربحــا يجاب بأنهم أنما أوجبوا أن يكون الحاكم على نوع واحد من التضاد قوة واجدة بها الشعور و التميّز، و الطعوم و إن كثرت إلا أنَّ فيما بينها مضادة واحــدة. و أمــا الملموسات فليست فيما بينها مضادة واحدة، فإنَّ بين الحرارة

<sup>\*</sup> قوله: «فعلى الأول لا فائدة فيها» ضمير «فيها» راجع إلى الرطوبة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و ستها يجسب أن تعلم أن المذوق...» إشارة إلى اتحاد الإدراك الذوقى و مدركه و المدرك بالذات الذي هو بالحقيقة الصورة الذوقية. و قوله: «كنسبة المادة و الصورة» إشاره إلى المرحلة الطريق الذي سلكه فرفوريوس فى اتحاد المدرك و المدرك كما مر فى المسلك الحامس (أى المرحلة العاشرة) فى اتحاد العقل و المعقول. و هذه الأبحاث بالتفصيل و الاستيفاء تجدها فى كتابنا الفارسي الموسوم بـ «اتحاد عاقل و معقول» والله يهدى إلى سواء السبيل؛ و سيأتى سلطان البحث عن ذلك فى الفصيل النافى عشر من هذا الباب أيضاً.

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفأر \_\_\_\_\_\_\_\_\_ ١٧١

والبرودة نوعاً واحداً من المضادة غير النوع الّذي بين الرطوبة و اليبوسة.

## نصل (۴) ق الشم<sup>\*</sup>

و هنو ألط ف من الذوق كما أنَّ الذوق ألطف من اللّمس، و هذه التلاثة أكنتف المتساعر و أغلظها، و مدركات هذه القوة هي الروائع بملاقات الهواء المتكنيّف بها للخيشوم، فالشمّ أيضاً يحصل بالمماسة، فهذه القوة أيضاً شبيهة باللامسة، فكأنّها ضرب من اللّمس و نسبتها في اللطافة إلى الذوق كنسبته فيها إلى اللّمس.

و من مباحث الشمّ أنَّ الهواء المتوسط هل يتكيّف بكيفيّة ذى الرائحة، و تـوّدى بها إلى الحيشوم؟ أو يختلط بأجزاء لطيفة من ذى الرائحة فيتصل تملك الأجزاء إلى آلة الشمّ فيدرك برائحة الأجزاء من غير أن يكون رائحة للهواء؟ و إلى كلّ من الطريقين ذاهب.

و احستج الذاهس إلى الثانى بأنه لو لم يكن كذلك لما كانت الحرارة مهيّجة للسروائح بسبب الدلك والتبخير \*\*. و لما كان البرد يخفيها، و معلوم بأنَّ التبخير يذكّى الروائح.

و أيضـاً ترى التفاحة تذبل من كثرة الشمّ فدلُّ ذلك على تحلّل أجزاء ذى ال انحة.

واحتج الآخرون بأنــه لو كانت الروائح الَّتي تملأ المحافل أنما يكون بسبب تملُّل شيء وجب أن يكون الشيء ذو الرائحة ينقص وزنه و يصفر حجمه.

قوالمه: «فصل في الشمر...» مهاحت هذا الفصل منقولة من المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط
 حيدرآباد هند، ج ۲، ص ۲۸۲).

<sup>\*\*</sup> قوله: «بسبب الدلك والتبخير» و هما الموجبان لانتشار الأجزاء.

و احتجوا أيضاً بأنا نبحر الكافور تبخيراً يأتى على جوهره كله؛ فيكون معه رائحة تنتشر انتشاراً إلى حد و يكن أن تنتشر تلك الرائحة في أضعافه المواضع بالنقل و الوضع في جزء جزء من ذلك المكان بل في أضعافه؛ فيكون مجموع الأبخرة التى تتحلّل منه في جميع تلك البقاع التي تزيد على المبقعة المذكورة أضعافاً مضاعفة للذي يكون حاصلا بالتبخير أو مناسباً له، فيجب أن يكون النقصان الوارد عليه في ذلك قريباً من ذلك النقصان أو مناسباً لم، فيجب أن يكون النقصان الوارد عليه في ذلك قريباً من ذلك النقصان أو مناسباً لم المن ليس الأمر كذلك؟ فئبت أن للاستحالة مدخلا في هذا الباب.

و الحقّ أنُّ كلا المذهبين صحيح محتمل.

و مـن الـناس من زعم\* أنَّ إدراك الشمّ يتعلَّق بالمشموم حيث هو؟ و هذا أبعد الوجوه.

<sup>\*</sup> قولسه: «و من الناس من زعم...» ناظر إلى حيارة الفخرالرازى في المباحث المشرقية (الفصل الثالث من الباب الثالث في الإدراكات الظاهرة - ج ٢ - ص ٢٩٣ من طبع دارالكتاب العربي، بيروت، لبنان) فقال: الفصل الثالث في الشمّ و فيه بحثان: البحث الأول أن الإنسان يكاد أن يكون أبلغ الحسيوانات في الشمّ، إلا أنه أضعفها في بقاء مثله في خياله، فإنّ رسوم الروائح في نفس الإنسان ضعيفة جداً، و لذلك لايكون للروائح عنده احماً إلا من جهتين: إحداها من جهة الموافقة و المغالفة بأن يقال رائحة طيّبه و رائحة منتنة، و الأخرى من جهة النسبة إلى الطعوم فيقال رائحة حلوة و حامضة و يشبه أن يكون حال إدراك الإنسان للروائح كعال إدراكات الحيوانات الصلبة العيورات فإن إدراكها لها بكاد أن يكون كالتخيل غيرالهتق، و أما العنبر من الحيوانات الصلبة العيوران قبل إدراك الروائح قوية جداً، بحيث لايحتاج إلى التنشيق. و نقول إن تما لاشك فيه أن واسطة الشمّ جسم لا رائحة له و هو الهواء. البحث الناني زعم بعضهم أن الرائحة أنما تتأدى بأن تتحلّل أجزاء من الجسم ذى الرائحة و تتبحر و تغالط الموسط، و احتمّ عليه المع، فراجم.

و من مباحثه أنَّ الإنسان يكاد أن يكون أبلغ الحيوانات في إدراك لطائف السروائح القريبة إلا أنّه أضعفها في إدراك البعيدة منها، و في إدراك تفاصيلها المتنوّعة، فإنَّ رسوم الروائح في نفس الإنسان غير متحصلة تحصلا تفصيلياً كما في المطعومات و الملموسات، و لذلك لا يكون للروائح عنده أسماء إلا من جهمتين أ: إحداها من جهة الموافقة و المخالفة فيقال: هذه رائحة طيبة، و تلك رائحة كريهة. و الأخرى من جهة انتسابها إلى المطعوم أو إلى الموضوع مطلقاً، فيقال: رائحة حلاوة أو حموضة أو رائحة ورد أو مسك.

و قبل: يشبه أن يكون حال إدراك الإنسان للروائح كحال إدراك الحيوانات الصلبة العين للمبصرات: فإنَّ إدراكها لها يكاد أن يكون كالتخيل الغير المحقق. و أمّــا إدراك كشير من هذه الحيوانات للروائح فقوى جداً بحيث لايحتاج إلى التنسّة..

<sup>\*</sup> تولـه: «و لذلك لايكون للرّوائع عنده أسماء إلا من جهتين...» أقول: قد تقدّم في الفصل الثاني من الباب المنامس من الجواهر و الأعراض أن أسماء الروائع من جهات ثلاثة حيث قال: ليس لأنواع الروائع عندنا أسماء إلا من جهات ثلاثة: إحديها جهة الإضافة إلى موضوعاتها كرائعة المسك و رائعة العنبر و رائحة السرجين؛ و ثانيتها من جهة الموافقة و المخالفة كما يقال: طبيّة و منتنة من غير تحصيل معنى فصلى فيهما؛ و ثالثها أن يشتق لها اسم من شاكلتها للطّمم فيقال رائحة حلوة و رائحة حامضة، كأنَّ الروائع التي أعتيدت مقارنتها للطموم تنسب إليها و تعرف.

ولا يخفى عليك أنَّ الجهة الأولى و التالتة فى الجواهر و الأحراض مندرجتان فى الجهة الأخيرة فى هدا المقام. ثمَّ إن كلامه فى المقام ناظر إلى كلام الشيخ فى الفصل الراّبع من المقالة الثانية من نفس الشفاء حيث قال: بل يكاد أن يكون رسوم الروانع فى نفسه رسوماً ضعيفة و لذلك لايكون للمروانع عبنده أسماء إلا من جهتين إحديهما من جهة الموافقة و المخالفة الخ. و قوله: «أو إلى الموضوع مطلقا» أى كان مطعوماً أولا.

و مـن مباحــث الشــمَـ "أُلــه نقــل عن أفلاطون و فيثاغورس و هرمس و غيرهم من الأقدمين: أنَّ الأفلاك و الكواكب لها قوة الشمّ، و فيها روائح طيبة أطيب مما يوجد في المسك و العنبر و الرياحين بكثير.

و ردَّ عليهم أتباع المشّائين بأنَّ إدراك الروائح مشروط بالهواء و البخار؛ و ليس هنالك هواء و لا بخار، و هذا الوجه ضعيف، لأنَّ كون الاشتراط به مطلقاً ليس عليه برهان عقلي، و إنما يشترط ذلك في العالم العنصري.

و من أفاضل المتأخرين من حكى عن نفسه إنه عند اتصاله بذلك العالم فى نوم أو يقظة شم منها روائح أطيب من المسك و العنبر بل لا نسبة لما عندنا إلى ما هـناك. و لهـذا اتفـق أربـاب العلوم الروحانية على أنَّ لكل كوكب بخوراً مخصوصاً، و لكـل روحانى رائحة معـروفة تستنشقونها و يتلذ ذون بها، و بروائح الأطعمة المصنوعة لهم، فيفيضون على من ترتب ذلك ما هو مستعد له، و سيجى على ما يصحح هذا القول و نظائره.

# فصل (۵) ق السمع

و هـو عبارة عن إدراك الصوت، و قد مر" في مباحث المقولات" من العلم الكلّم عند بحشنا عـن أحـوال الكيفيات المحسوسة حقيقة الصوت، و الّذي يناسب هذا الموضع البحث عما يتعلّق بكيفية حصول السمع، و فيه أبحاث: الأول أنهم قالو: إنَّ السماع لا يحصل إلا عند تأدى الهواء المنضفط "" بين

 <sup>\*</sup> قوله: ﴿ من مباحث الشمر...» إن شئت فراجع شرح المقاصد (ط ١٠ ج ٢، ص١٧).

 <sup>\*</sup> قوامه: «و قد مر" في مباحث المقولات...» قد مر" في الفصل الأول و التاني و الثالث من الباب الرابع من الجواهر و الأعراض في الكيفيّات المسموعة الكلام في البحث عن الصوت.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «إلا عند تأدّي الهواء المنضفط...» أي كيفيّة الهواء لانفسه كما هو ظاهر. و التحقيق

القــارع و المقــروع إلى تجويف الصماخ عند العصبة المفروشة فيه، قالوا: و هذا التأدى ظاهر و قد دل عليه أمور:

أحدها أنَّ ذلك التجويف إذا سدَّ أو انسدُّ بطل السمع.

و ثانسيها أنسه إذا كمان بين الصّائت و السامع جسم كثيف تعذَّر السماع أو تعسّر.

و ثالثها أنَّ من رأى إنساناً يقرع بمطرقة على سنذان. أو بمقرعة على نقّارة فــإن كان قريباً منه يسمع الصوت مع مشاهدة الطرق و القرع، و كلّما بعد منه حصل سمه بعد زمان يضاهى طوله بعد المسافة.

و رابعها أنَّ من وضع فمه على طرف أنبوبة و وضع الطرف الآخر من تلك الاُنبوبة على أذن إنسان آخر و تكلّم فيه فإنَّ ذلك الإنسان يسمع ذلك الكلام دون ســائر الحاضــرين، و ذلك لتأدى الهواء إلى أذنه، و امتناع أن يتأدى إلى أذن غيره.

و خامسها أنَّ عـند اشـتداد هـبوب الرياح ربما لايسمع القريب و يسمع البعيد؛ لاتحراف تلك الأهوية الحاملة لتلك الأصوات بسبب شدة هبوب الرياح من سمع إلى سمع آخر.

و هاهنا إشكال قوى و هو أنَّ أحداً إذا تكلّم بكلام من وراء جدار غليظ وجب أن لا يسمع الّذي من الجانب الآخر من الجدار ذلك الكلام لعدم الفرج

أن الكيفيّة الأصليّة لـلمحسّ ليسـت هى نفس كيفيّة الهواء. بل كيفيّة مشابهة لها. و قوله: «مع مشاهدة الطرق و القرع» أى معيّة زمانية.

<sup>\*</sup> قولسه: «و هاهنا إشكال قوى...» بل إشكالات ثلاث الإشكال الأول هو قوله: أن أحداً إذا تكلّم بكلام من وراء جدار غليط...، و الإشكال الثانى هو قوله: و لو وجدت هناك منافذ لكانت قلميلة ضيَّقة...، و الإشكال الثالث هو قوله: و أيضاً فلأنَّ الإنسان إذا تكلّم حدث في الهواء ذلك التموّج...»

و المنافذ، ولو وجدت هناك منافذ لكانت قليلة ضيّقة. فوجب أن يتشوّش تلك الأمواج ولا يبقى أشكال تلك الحروف كما خرجت عن حلق المتكلّم.

و أيضاً فسلأنَّ الإنسان إذا تكلَّم حدث فى الهواء ذلك التموج، فإن تأدّى ذلك بالكلّية إلى شخص وجب أن لايسمع غيره ذلك الكلام؛ إذ ليس هناك إلا ذلك التموج الواحد، و إن لم يتأدّ إليه بل تأدّى إلى سمع كلّ واحد بعضه وجب أن لا يسمع أحد منهم ذلك الكلام بتمامه.

وقــد أجــابوا عــن الأول بــأن الحائل الذى لا منفذ فيه أصلا فإله يمنع من الســماع ألبــتة، لائــه كلّمــا كانــت المنافذ أقل كان السمع أضعف، فوجب إذا لايوجد المنافذ أصلا أن لا يوجد السمع.

و عـن الثانى بأنَّ الحروف أنّما يتكوّن بإطلاق الهواء بعد حبسه على وجه مخصـوص، فـيكون الـتمويج الفـاعل للحرف ليس مخصوصاً بكلّ الهواء دون أجـزائه بـل هــو حاصــل فى واحد واحد من أجزائه، فأىّ جزء وصل حصل الشعور بما يقبله من الصوت، هذا ما ذكروه.

أقدول: عندى أنَّ الحال في كيفية التأدية ليس كما حصلوه، فإنَّ كون كلّ جزء من أجزاء الهواء المتوسط بين السامع و ذى الصوت مكيّفاً بكيفية الحروف و الكلمات مع بساطة الهواء و تشابه أجزائها في غاية البعد، بل إنّه غير صحيح وإلا لتكرَّر الإدراك حسب تكرّر وصولات الهواء إلى الصماخ وليس ؟ بل الحقُّ أنَّ النفس يتنبّه بواسطة الهواء الواصل إلى آلة السمع المتوسط " فيما بين بكيفية القرع الحاصل، لا أنَّ هواءاً واحداً يتحمل تلك الكيفيّة و يبلغ بها إلى الصماخ؟ و لا أنَّ أهوية متعددة وحدوجة يتأدى كلُّ منها إلى الآخر؟ و هكذا حتى يتكيف الهواء الجاور

<sup>\*</sup> قوله: «وليس» أى ليس كذلك بل الحق الخ؛ و نسخنا المخطوطة المصحّحة مطابقة للمتن.

<sup>\*\*</sup> قوله: «المتوسّط» صفة للهواء كالواصل.

للصماخ بها و يتأدى بها إلى السمع، و هذا لاينا في ما سبق ذكره منّا و هو أنَّ السنفس لا يتعلّق إدراكها إلا بصورة حاصلة في محالً تصرفاتها بالطبع، لأن كلامنا هناك في المدرّك بالذات للنفس ، والمدرّك بالذات لها هاهنا هو الصور الإدراكية من المسموع الحاصلة في القوة السامعة، و إنّما الكلام هاهنا في المحسوس بالعرض و هو المسموع الخارجي، و منشأ هذه العلاقة العرضية هو الوضع المخصوص لذلك المسموع بالنسبة إلى السامع مع وجود الجسم اللطيف بينهما الذي يصير بسببه جميع هذه الثلاثة أعنى الآلة، و الحواء المتصل، و ذي الصوت، في حكم آلة واحدة للنفس فتدرك النفس ما فيها على أيّ وجه يكون؛ و بأيّ جانب يقع، و هذا سرُّ احتياج كل قوَّة جسمانية في تأثيرها إلى مشاركة الوضع، فإنَّ الوضع المخصوص بين موضوع القوة و ما يؤثّر فيه " أو يتأثر عنها مع تحقق الجسم المتصل اللطيف بينهما يجعل الجموع كأنّه مادة يتأثر عنها مع تحقق الجسم المتصل اللطيف بينهما يجعل الجموع كأنّه مادة واحدة، و آلة واحدة للقوّة؛ فكما يتأثر مادة القوة بفعلها، كذلك يتأثر ذلك

البحث الثانى: أنهم اختلفوا فى أنَّ المسموع هو الصوت القائم بالهواء القارع للصماخ فقط و هو المحسوس، أو الصوت القائم بالهواء الخارج عن الاُذن أيضاً محسوس.

أقــول: وغــندنا كما مرّ أنَّ المحسوس هو الصوت القائم بالهواء المنضغط بين القــارع و المقــروع فقط، يدلالة إنا إذا سمعنا الصوت أدركنا مع ذلك جهته و

<sup>\*</sup> قوله: «في المدرك بالذات للنفس...» قد تقدّم الكلام في المدرك بالذات في الفصل التالت من هذا الباب. و قد قلنا هناك أن سلطان البحث عن المدرك بالذات سيأتي في الفصل التاني عشر من هذا الباب.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و ما تأثّر فيه...» العبارة قد صحّفت فى الطبعة الأولى، و صحيحتها هكذا: «و ما يؤثّر فيه أو يتأثّر عنها» كما فى النسخ الأصيلة المصحّحة عندنا.

قربه و بعده؛ و معلوم أنَّ الجهة لايبقى أشرها فى التموج عند بلوغه إلى التجويف، فكان يجب أن لايدرك من الأصوات جهانها و قربها و بعدها، لأنها من حيث أتت وصلت بحركتها تجويف الصماخ فتدركها القوة هناك، ولا تميز بين القريب و البعيد، كما أنَّ اليدتدرك بلمسها ما تلقاء، ولا تشعر به من جهة اللمس إلا حيث تلمسها، ولا قرق بين وروده من أبعد بعد و أقرب قرب، لأنَّ اليد لا تدرك الملموس من حيث ابتدأ أولا فى المسافة بل من حيث انتهى، و لما كمان النميز بين الجهات و القرب و البعد من الأصوات حاصلا علمنا أنا ندرك الأصوات الخارجة حيث هى.

و لسيس لك أن تقول: إنما يدرك الجهة لأنَّ الهواء القارع أنما توجّه من تلك الجهة. و إنما يعدد القريب أقوى. الجهة. و إنما يعد أضعف؟.

لانا نقول: أمّا الأول فباطل لأنَّ الصوت قد يكون على اليمين من السامع، و يسمع بالأذن الأيسر للإنسداد في أذنه الذي يليه، و مع ذلك يحصل الشعور بكون الصوت على اليمين ، ولايصل التمويج إلى الأذن الأيسر إلا بعد أن ينعطف عن اليمين، فليس هاهنا إدراك الجهة التي جاء منها الصوت بل الجهة التي وقع القرع فيها.

و أمّــا الـثانى فهــو أيضاً باطل و إلا لكنا لم نفرق البعيد القوى من القريب الضعيف، ولكنّا إذا سمعنا صوتين متساويى البعد مختلفين بالقوة والضعف وجب أن نظــن أنَّ أحدهما قريب و الآخر بعيد، و يشتبه علينا دائماً القوة و الضمف بالقرب و البعد، وليس الأمر كذلك.

واعلم أنَّ جمهور القوم لما لم يذهبوا إلى ما اخترناه حسب ما اوضحنا سبيله

استصعب علميهم الأمر في تعيين السبب في تحقق الشعور بجهة الصوت، فقال بعضهم كصاحب المعتبر ": إنا قد علمنا أنَّ هذا الإدراك أنما يحصل أولا بقرع الهواء المتموج لـتجويف الصماخ، و لذلك يصل من الأبعد في زمان أطول، و لكن بمجرد إدراك الصوت القائم بالهواء القارع للصماخ لايحصل الشعور بالجهة و القسرب و السبعد؟ بل إغا يحصل ذلك بتتبع الأثر الوارد من حيث ورد. و ما بقى منه في الهواء الَّذي هو في المسافة الَّتي فيها ورد. و الحاصل أنا بعد إدراكنا الصوت عند الصماخ نتتبُّعه بتأملنا فيتأدى إدراكنا من الَّذي وصل إلينا إلى ما قبله، و منه إلى ما قبل ما قبله من جهته و مبدء وروده، فإن بقي منه شيء و إدركسناه إلى حيث ينقطع و يفني؛ و حينئذ ندرك الوارد و مَدَده و ما بقى منه موجوداً وجهته و بعد مورده و قربه، و مابقي من قوة أمواجه و ضعفها. فلذلك ندرك البعيد ضعيفاً. لأنه يضعف تمويجه حتى إن لم يبق في المسافة أمر ينتهي بنا إلى البعيد المبدء لم نعلم من قدر البعد إلا بقدر ما بقي، فلا نفر ق بين الرعد الواصــل إلينا من عالى الجوَّ و بين دويَّ الرَّحي الَّذي هو أقرب منه إلينا؛ هذا منتهى ما حصَّلوه في هذا الباب. وفيه ما لايخفي من الإشكال و هو أنَّ السمع لـيس بـإدراك بعـد إدراك، و استعلام بعد استعلام ينتقل النفس من واحد إلى آخر و منه إلى آخر و هكذا؟ بل هاهنا إدراك شيء واحد.مع جهته و قربه و بعده، ثمَّ إنه بعد أن سلَّمنا أنه يتتبع الهواء الَّذي وصل إلى الصماخ منه إلى ما قبله فما قبله؛ و لكن إذا كان إدراك الصوت منفكًا عن إدراك الجهة و غيرها

<sup>\*</sup> قولسه: «فقال بعضهم كصاحب المعتبر...» صاحب المعتبر هو أبو البركات هبة الله بن على بن ملك البغدادى المتوقى سنة سبع و اربعين و خمسمائة، فراجع كتابه المعتبر (ط حيدرآباد الدكن، ج ٢، ص ٣٣٥). وقولسه: «لايحصل الشمور...» أى لايحصل الشمور بالجهة و القرب و البعد، بل إنح يحصل ذلك بتتبع الأثر و استعلامه الوارد من حيث ورد و تتبع ما بقى منه أى من ذلك الأثر في المحراد الذي هو في المسافة التي فيها و رد الح.

كما قه روه من أنَّ الصوت يدرك أولا. ثم بعد التتبع تدرك الجهة و القرب والسبعد و القبوة و الضعف. حتى يكسون هاهمنا إدراكات متعددة سابقة و لاحقة. فينقول: مدرك السمع حينئذ ليس إلا ذلك الصوت. فأما الجهة فهي غيير مدركة للسمع أصلا. و إذا لم تكن الجهة مدركة للسمع لم يكن الصوت الحاصل في الجهــة مدركــاً لــ، فـبقى أن يكون مدرك السمع صوتاً لو كان حصــوله في جهــة أخــرى أيّة جهة كانت لكان هو ذلك الصوت بعينه و هو محــال لأنَّ الصــوت الجزئى لابدَّ أن يكون متخصصاً بوضع و جهة ولا يمكن أن يكـون مدرك الحس أمراً كلّياً كما برهن عليه؟ مع أنَّ المدرك للسمع هو الصوت الموجود في الجهة المخصوصة هذا خلف. و هذا إنما يلزم على تقدير أن يكون إدراك الجهـة غـير إدراك الصـوت فيها، و أنَّ إدراكها قد حصل بتتبع الـتموجات الهوائـية كمـا ذكروا. و أما على الوجه الّذي حققناه فلم يلــزم محذور، لأنَّ المدرك للسمم هو الصوت المعين الواقع في جهة معينة و في موضع مخصوص، فــإنَّ وجــود الأمر المادي لا ينفك عن الوضع والجهة، و لـيس أنَّ وجموده شيء وكونه في جهة أوعلي وضع شيء آخر؟ أو المسمى بـالعوارض المشخّصـة في الحقيقة ليسـت مـن عـوارض الشـخص، و إنّما عروضها بالقياس إلى ماهية ذلك الشخص كما مرٌّ، فكل مدرُك بإدراك حســيّ أغــا يــدرك وجوده في جهة معينة و على وضع معيّن، لا أنَّ الحواس تــدرك وجــوده فقــط، أو تــدرك وجوده و تدرك معه بإدراك آخر جهته، و بإدراك آخر قربه و بعده، لأنَّ هذا شأن العقل و ليس شأن الحس إلا إدراك أمـر ذي جهــة في وضـع، لما علمت أنَّ وجود الحسوس؛ وكونه في جهة؛ و عــلى وضع؛ شيء واحد بالشخص متعدد في ظرف التحليل العقلي، فكما أنَّ المحسـوس شــىء واحــد فكذلك الإدراك الحسَّى المتعلَّق به إدراك واحد هو بعيه إدراك بوجموده، و إدراك بمأنه في جهة كذا، و إدراك بمأنه في موضع كذا البحث الثالث ثمّا يناسب طريقتنا في السمع أن وجود الهواء بين السامع و ذى الصوت شرط لتحقق الاتصال بينهما مع عدم حاجز كثيف، لا لأجل أن يحمل الهواء كيفية الصوت و يتأدّى بها إلى السمع أن القدماء اكتفوا في سماع الفلكيات تماس الأفلاك بعضها بعضاً، كما نسب إلى أساطين الحكمة كأفلاطون و من قبله إنهم يثبتون للأفلاك أصواتاً عجيبة و نغمات غريبة، يتحيّر من سماعها العقل، و تتمجّب منها النفس، و حكى عن فيثاغورس أنه عرج بنفسه "هاعها العلوى فسمع بصفاء جوهر نفسه، و ذكاء قلبه نغمات الأفلاك، و أصوات حركات الكواكب، ثم رجع إلى استعمال القوى البدنية، و ربّب عليها الألحان و النغمات و كمّل علم الموسيقى.

واعلم أنَّ اشتمال الأفلاك و الكواكب على الطعوم و الروائح و الأصوات، و جميع ما يدركه الحواس هاهنا قول صحيح أيدته الأذواق الكشفية، و البراهين العقلية، و المناسبات الوجوديّة، و ذلك لأنَّ الوجود مع كمالاته و خيراته إنما يفيض من الأوائل على الثواني، و من الأعالى على الأداني، و هكذا إلى أدنى الوجود، و كلَّ ما يوجد من الصفات الكمالية في المعلولات الأخيرة فهي موجودة في مباديها القريبة على وجه ألطف و أصفى، و كلَّ ما توسط في الأسباب القريبة فهي موجودة في العلل القصوى العقلية على وجه مناسب لذلك العالم ألاتري أنَّ الكيفيات الحسوسة وجودها في موضوعاتها الجسمانية """ على غيو يلزمها التضاد و الانقسام و الاستحالة و غير ذلك، و وجودها في على وجه على

<sup>\*</sup> قولـه: «أن وجود الهواء...» بيان للطريقة: و قوله الآتى بعد سطر: «أنَّ القدماء اكتفوا...» بيان لما فى قوله: مما يناسب طريقتنا.

 <sup>\*\*</sup> قولـــه: «و حكــ عــن فيــناغورس أنــه عرج بنفــه...» قيل إن فيتاغورس هو داود النبي عليه السلام.

<sup>\*\*\*</sup> فوله: «في موضوعاتها الجسمانية» أي العناصر.

الحواس و المدارك النفسانية على نوع آخر أصفى و ألطف لصفاء القابل حيث يزول عنها كثير من النقائص المصحوبة لها في الخارج، و لها أيضاً نوع آخر من الوجود في القوة العقلية عبلى نوع أشرف و أعلى، و جوهر السماويات في اللطاقة دون عالم العقل و فوق عالم العناصر، و هي في اللطاقة بمنزلة الحواس، فإنَّ جوهر الحس للطافته يقبل رسوم المحسوسات لكن حس الحيوان مختص بمبعض المواضع من بدنه، و هو الذي يوجد فيه " جوهر روحاني من جنس مادة الأشباح المثالية المتوسطة بين العقول و الأجسام، و الفلك لكونه بسيطاً متشابه الأجزاء كلّه كالروح الحاصل في موضع الحيال مناً.

و كمآ يزيل الاستبعاد في كون عالم الأفلاك مشتملا على الروائع و النغمات أنَّ هذه الكيفيات من حيث كونها مدركة لنا ليست هي التي تكون في الحارج عن قوانا و مشاعرنا، لما علمت مراراً أنَّ المحسوس بما هو محسوس وجوده في نفسه ليس إلا وجوده للجوهر الحاس، و معلوم أنَّ وجودها للخيال مناط علمنا بها و انكشافها لدينا. و قد ثبت أنَّ الخيال و جميع ما يحصل فيه خارج عن هذا العالم، فإذن كما يوجد في قوة من قوانا "" جميع النغمات، و الأصوات، و الروائع، و المشمومات على وجه المشاهدة، تارة من جهة أمور خارجية معدة لها، و تارة من جهة أسباب باطنية كما في المنام، فإنا قد نشاهد صوراً عجيبة و أصواتاً عظيمة في النوم لا نشك في وجودها، فلا استبعاد في وجود الطعوم الشهية، و الروائح الطيبة، و النغمات العجيبة في عالم الأقلاك، إذ ليست أسباب وجودها منحصرة في هذه الأمور المعادة.

<sup>\*</sup> قوله: «لصفاء القابل» و هو الحواسّ و المدارك النفسانيّة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ر هوالذي يوجد فيه» ضمير هو راجع إلى بعض المواضع من بدنه. و قوله بعد سطر: «كالروح الحاصل...» أي الروح البخاري.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «في قوء من قوانا...» كالخيال.

# فصل (۶) في البصر\*

قد تقرر في علم التشريح أنه ينبت من الدماغ أزواج سبعة من العصب، و أنَّ الـزوج الأول مبدئه من غور البطنين المقدمين من الدماغ عند جوار الزائدتين الشبيهتين بحلمتى الثدى، و هو صغير مجوَّف يتيا من النابت منهما يساراً، و يتياسر النابت منهما بيناً، ثمَّ يلتقيان على تقاطع صليبي، ثمَّ ينفذ النابت منهما بيناً إلى المحدقة اليمني، و النابت منهما يساراً إلى الحدقة اليسرى، و قوة الإبصار مودعة في الروح المصبوب " في تجويف هذا العصب سيّما عند الملتقي.

و اختلفوا فى كيفية الإبصار فالطبيعيّون على أنّه بانطباع شبح المرتى فى جزء من الرطوبة الجليدية الّتى يشبه البَرّد و الجَمّد، فإنّها مثل مرآة فإذا قابلها مثلوّن مضيىء انطبع مثل صورته فيها، كما ينطبع صورة الإنسان فى المرآت، لا بأن ينفصل من المتلوّن شيء و يميل إلى العين؟ بل بأن يحدث مثل صورته فى المرآة فى عين الناظر، و يكون استعداد حصوله بالمقابلة المخصوصة مع توسط الهواء المشفّة. و كما توجه الإيراد عليهم بوجهين:

أحدهما أنَّ المـرئى حينــئذ يكــون صورة الشيء و شبحه لانفسه. و نحن قاطعون بأنّا نرى نفس هذا الملوّن.

 <sup>\*</sup> قوله: «فصل في البصر...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط حيدرآباد هند، ج٢، ص ١٣٨٧).
 \*\* قولسه: «في السروح المصبوب...» أى السروح السخارى. و قولسه «عندالملتقى» أى عسند

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «فى البروح المصبوب...» اى البروح البخارى. و قولـــه «عندالملتقى» اى عــند مجمع(انورين.

وقولـــه: «یشــبه البرد و الجمد» البرد بفتحتین ما یقال بالفارسیة «تگرگ». والجمد کالبرد مایقال بالفارسیة «ینم».

في الصغير معلوم بالضرورة.

أجـابوا عـن الأول بأنــه إذا كــان رؤيــة الشي. بانطباع شبحه كان المرئي هوالّذي انطبع شبحه لانفس الشبح. كما في العلم بالأشياء الخارجة.

و عن الثانى بأنَّ شبح الشيء لايلزم أن يساويه فى المقدار كما يشاهد من صورة الوجه فى المقدار كما يشاهد من صورة الوجه فى المرآة الصغيرة إذ المراد به مايناسب الشيء فى الشكل و اللّون دون المقدار؛ غايـة الأمر أنا لانعرف لميّة إبصار الشيء العظيم و إدراك البعد بيـنه و بـين الـرائى بمجـرد انطـباع صورة صغيرة منه فى الجليدية و تأدّيها والسطة الروح المصبوب فى العصبتين إلى الباصرة.

و الرياضيّون على أنَّ الإبصار بخروج الشعاع من العين على هيأة مخروط رأسه عند العين و قاعدته عند المرئي.

ثم اختلفوا هؤلاء فى أنَّ ذلك المخروط مصمت أو مؤلّف من خطوط مجتمعة فى الجانب الّذي يلى القاعدة. و قيل: فى الجانب الّذي يلى الوأس \*\*\* متفرقة فى الجانب الّذي يلى القاعدة. و قيل: لاعملى هسيأة المخسروط بسل على استواء لكن ثبت طرفه الّذي يلى العين، و يضطرب طرفه الآخر على المرئى.

وقـيل: الشـعاع الّـذى فى العـين يكيّف الهواء بكيفيته و يصير الكلّ آلة فى الإبصار.

و مــا نســب إلى الإشــراقيين. و اخــتاره الشــينغ الشــهيد شــهاب الديسن الســهروردى أنــه لاشــماع ولا انطباع؛ و إنّما الإبصار بمقابلة المستنير للعضو الباصــر الــذى فيه رطوبة صيقليّة. و إذا وجدت هذه الشروط مع زوال المانع يقع للنفس علم إشراقي حضوري على المبصر فتدركه النفس مشاهدة ظاهرة

<sup>\*</sup> قوله: «كما يشاهد..» أي كما يشاهد عدم اللزوم من صورة الوجه في المرآة الصغيرة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و تأدّيها...» الضمير راجع إلى قوله: «صورة صغيرة».

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «يلي الرأس» أي يلي رأس المخروط.

جليّة. فهذه ثلاثة مذاهب في الإبصار.

والحسق عندنا عمير هذه التلاثة, و هو أنَّ الإبصار بإنشاء صورة مماثلة لسه بقسدرة الله من عالم الملكوت النفساني مجردة عن المادة الحارجية. حاضرة عند النفس المدركة، قائمة بها قيام الفعل بقاعله، لاقيام المقبول بقابله؟.

والبرهان علميه يستفاد مما برهنًا به على اتحاد العقل بالمعقول، فإنّه بعينه جار في جميع الإدراكات الحسّية و الحيّاليّة و الوهميّة.

و قد نبهنا على هذا المطلب في مباحث العقل و المعقول، و قلنا: إنَّ الحساس مطلقاً ليس كما هو المشهور من عامة الحكماء أنَّ الحس تجرّد صورة الهسوس بعينه من مادته، و يصادفها مع عوارضها المكتنفة، و كذا الخيال يجرّدها تجريداً أكثر، لما علم من امتناع انتقال المنطبعات، بل الإدراكات مطلقاً أنما يحصل بأن يفيض من الواهب صورة أخرى نورية إدراكية يحصل بها الإدراك و الشعور، فهي الحاسة بالفعل و المحسوسة بالفعل. و أمّا وجود صورة في مادة فلا حسّ و لا محسوس إلا أنها من المعدّات لفيضان تلك الصورة مع تحقق الشرائط.

و قــد نــص ّ عــلى مــا اخــترناه فى باب الإبصار الفيلسوف المعظّم فى كتابه المعروف بأثولوجيا بما نقلنا من كلامه هناك.

و أيضاً منا سنوى هذا المذهب المنصور من المذاهب الثلاثة المشهورة يرد عنلي كلّ منها مفاسد شتّى. أما مذهب الانطباع في الجليدية، و مذهب خروج

قولسه: «و الحق عندنا...» هذا بيان حقيقة الإبصار عندالمصنف؛ و سيأتى بيان حقيقة الإبصار
أيضاً في الأصل الناسع من الفصل الأول من الباب الحادى عشر؛ و قد مرا أيضاً بيان حقيقة
الإبصار في آخر الفصل الأول من الموقف السادس من إلهيات هذا الكتاب المستطاب؛ إيضاح
عرضى، اعلم أن حقيقة الإبصار ليست كما هو المشهور وفهمه الجمهور أنه إمّا بانطباع شيح
المرشى في العضو الجليدى الح.

الشعاع، فالكتب مشحونة بذكرما يرد على كلّ منهما.

و أَمَا الَّذَى اختاره صاحب المطارحات فيرد عليه أيضاً أمور:

منها أنَّ البرهان قائم على أنَّ الجسم المادى و ما يعرضه من الصفات الايمكن أن يتعلَق به الإدراك إلا بالعرض كما مرَّ ذكره سابقاً.

و منها أنَّ الأحول يدرك صورتين فلو كان المدرّك هو بعينه الأمر الخارجى لـزم أن يــدرك مالا وجود لــه فى الخارج، و القول بأنَّ إحداهما فى الخارج و الأخرى فى الخيال أو فى عالم المثال ممّا لاوجه له.

و منها أنَّ الصورة الواحدة الخارجية إذا نظر إليها جماعة كثيرة لزم على هذا الرأى أن تكون مدركة لتلك النفوس كلّها، و الإدراك ليس إلا حصول صورة الشيء للمدرك، و حصول الشيء لأمر لابدَّ فيه من خصوصية و علّية، و العلّة بالذات أغما همي فاعل، وغاية، و صورة، و مادة و الشيء لايكون حاصلا بالذات إلا لشيء من علله و أسبابه الذاتية، فلوحصلت و وجدت تلك الصورة للمنفس " لكان النفس إحدى العلل الذاتية لوجوده لها؛ لكنّها ليست مادة و لا صورة لها و هو ظاهر، و لافاعلة إيّاها و إلا لزم تكثّر العلل الفاعلة لشخص واحد، ولا غاية أيضاً إذا لشيء الواحد لايكون له غايات كثيرة.

و منها أنَّ تسمية هذه الإضافة من النفس التي بواسطة البدن إلى أمر جسمانى ذى وضع بالإضافة النورية نما لا وجه لمه؛ إذ الإضافات التي يكون بين الأجسام أو بواسطة الأجسام و ما فيها ليست إلا إضافة وضعية لاغير، كالهاذات، و الجماورة، و التماس، و التداخل، و التباين، و غير ذلك، و جميع هذه النسب و الأوضاع إضافات مادية ظلمانية، لما تقرر أنَّ النسبة الوضعية

<sup>\*</sup> قوله: «لايمكن أن يتملّق به...» لما مرّ من أنّ المادّيّات لاحضور لها في نفسها فكيف لما يدركها. \*\* قولـه: «تلك الصورة للنفس...» أي تلك الصورة الخارجية للنفس لكان النفس إحدى الملل الذاتية لوجودها لها، أي لوجود تلك الصورة الخارجية للنفس.

مقائيجالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

من موانع الإدراك لأنها من لوازم المادية، و مدار الإدراك على تجرد الصورة عن الوضع و المقدار المادي، و أما العلاقة و النسبة النورية فهى ما يكون بين الشيء و علة وجوده، فإن الوجود عين الظهور، و الفاعل و الفاية هما مبدءا وجود الشيء، و المادة و الموضوع هما مبدءا قوة الشيء و إمكانه، و قد يكونان مبدئي عدمه و خفائه لقبولهما ضد ذلك الشيء، فنبت أن المري باسم الإضافية الإشراقيه هي النسبة التي بين فاعل الصورة وذاتها، و هي أنما يتحقق على ما قررناه في الإبصار بين النفس و الصورة الفائضة منه تعالى على ذاتها. و كأن ما اخترناه كان مذهب الأوائل، و الإسم كان واقعاً عليه فوقع في النقل عمريف لغموض المذهب و قصور فهم الناقل، و إذا دل البرهان على أن الرؤية بحضور صورة مجسردة عن المادة الخارجية للنفس، و بطل القول بالشماع، و بانطباع الصورة في الجليدية، و ما يجرى مجراها، فنهت و تحقق ما ادّعيناه. فلنذكر تفاصيل ما يرد على كلّ من المذهبين الآخرين المشهورين.

#### قصل (٧)

فيما تمسك به أصحاب الانطباع " و تعقيبه بما يرد عليهم و ذكر حجة النفاة قد تمسكوا بوجوه:

<sup>\*</sup> قولسه: «والفاعل والفاية...» العبارة قد حرّفت في الطيمة الأولى الرحلية و صوابها هكذا:
والفاعل و الفاية هما مبدءا وجود الشيء، و المادة والموضوع هما مبدءا قوّة الشيء و إمكانه، و
قد يكونان مبيدتي عدمه و خفائه لقبولهما ضدّ ذلك الشيء مالى قوله: و الصورة الفائضة منه
تمالى على ذاتها و كأنّ ما اخترناه كان مذهب الأوائل والاسم كان واقعاً عليه الخ.

<sup>\*\*</sup> قول...ه: «فصل في سا غشك به أصحاب الانطباع...» ناظر إلى الفصل السادس من الباب الثالث من المباحث المشرقية للفخر الرازى (طحيد رآباد هند، ج ٢، ص ٢٩٧) في إثبات الشماع داخل العين.

أحدها و هو العمدة أنَّ العين جسم صقيل نوراني، و كلُّ جسم كذلك إذا قابله جسم كشيف ملون انطبع فيه شبحه كالمرآة، أما الكبرى فظاهر، و أما الصغرى فلما يشاهد من النور في الظلمة إذا حك المُنتَبِه من النوم عينه، و كذا عند إمرار اليد على ظهر الهرة السوداء، و لأنَّ الإنسان إذا نظر إلى نحو أنفه قديرى عليه دائرة من الضياء، و إذا انتبه من النوم قد يبصر ما قرب منه زماناً بُهقده و ذلك لامتلاء العين من النور في ذلك الوقت، و إن غمض إحدى العين يتسع ثقب العين الأخرى؛ و ما ذلك إلا لأنَّ جوهراً نورانياً ملأه، و لأنه لولا انصباب الأرواح النورانية من الدماغ إلى العين لما جعلت ثقبتا الأنوار مجوفتين.

و هذا بعد تمامه أنما يدلُّ على انطباع الشبح فيه لاكون الابصاربه\*.

و ثانيها أنَّ سائر الحواس أنما تدرك المحسوس بأن تأتى صورته إليها لا بأن يخرج منها شىء إلى المحسوس، فكذا الإبصار.

و أجيب بأنه تمثيل بلاجامع.

أقمول: في سبائر الحمواس لا إتسيان و لا خروج بل لفيضان صورة مناسبة للمحسموس متمثلة عند النفس، فالجامع متحقق، و لكن لايلزم مطلوبهم من الانطباع في عضو البصر.

و ثالثها أنَّ مـن نظر إلى الشمس طويلا ثمَّ أعرض عنها تبقى صورتها فى عـنه :ماناً.

و دفع بأنَّ الصورة في خياله لا في عينه كما إذا غمض العين.

و رابعهـا إنَّ الشيء بعينه إذا قرب من الرائى يرى أكبر مما إذا بعد عنه، و مـا ذلـك إلا لأنَّ الانطـباع عـلى هيأة مخروط من الهواء المشفّ رأسه متصل

<sup>\*</sup> قوله: «لاكون الإيصار به» أي لاكون الإيصار بانطباع الشبح فيه.

بالحدقــة و قاعدتــه ســطح المرثى حتى أنه وتر لزاوية المخروط، و معلوم أنَّ وتراً بعينه كلّما قرب من الزاوية كان الساق أقصر والزاوية أعظم، و كلّما بعد فــبالعكس، و الشــبح الّــذى فى الزاوية الكبرى أعظم من الّذى فى الصغرى، و هــذا إنمــا يســتقيم إذا جعلــنا موضع الإبصــار هــو الزاوية على ما هو رأى الانطباع، لا القاعدة على ما هو رأى خروج الشعاع فإنها لاتتفاوت "\*.

و أُجيب بأنا لا نسلّم أنه لاسبب سوى ذلك كيف و أصحاب الشعاع أيضاً يثبـتون سببه. على أنَّ استلزام عظم الزاوية عظم المرئى و صفرها صغره محل نظر.

و خامسها إنه لولا أن الإبصار لأجل انطباع الأشباح فى الجليدية لكانت خلقة العين على طبقاتها و رطوباتها و شكل كلّ واحد منها معطلة، فإنَّ الفائدة فى كون الجليدية صافية أن يستحيل من الألوان، و الفائدة فى تفرطحها "" إنّه لو كانت خالصة الاستدارة لكانت لا تلقى من الحسوس إلا على اليسير؛ فلّما

<sup>\*</sup> قولـــه: «رأســه متُصل بالحدقة» أى رأس المخروط متّصل بالحدقة. و قاعدة المخروط سطح المرئى حتى أنَّ سطح المرئى وتر لزاوية المخروط.

<sup>\*\*</sup> قول.: «فإنها لا تتفاوت» و ذلك لانطباقه مع المرئى. و صورة العبارة الصحيحة بعده هكذا: و أجيب بأنا لا نسلّم أنه لا سبب سوى ذلك الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «و الفائدة فى نفرطحها...» أى و الفائدة فى نفرطحها و كونها على شكل العدس أنه لو كانت خالصة الاستدارة كالكرة لكانت لاتلقى من الحسوس الح. و إنما قال لكانت خلقة العين على طبقاتها؟ لأن العين لجا سبع طبقات، و اليها أشارالعارف الحافظ فى غزل من ديوانه:

اشك حرم نشين نهانخانة مرا زان سوى هفت پرده ببازار ميكشي

و إن شئت بميانه التفصيلي في المقسام قبراجع شبرح الحكمية المنظومة للمتأله السيزواري بتصحيحنا وتعليمةاتهنا علميه (ج ٥، ص ٣٣)؛ وكذلك تعليقتنا عملي نفس الشفاء في المقسام (ص ٢١٨).

عرضت قليلا صارت آخذة منه أجزاءاً كثيرة، و العنبية أنما ثقب وسطها لئلا يمنع وصول المحسوس إلى الرطوبة الجمليدية، و القرنيّة أنما لم يثقب لأنها رقيق أبسيض صاف فلاجرم لايمنع الضوء، ولا الشبح الّذى يؤديه الهواء من النفوذ داخل العين.

و أُجيب بـأنَّ هذه الحجة غير برهانية إذ من الجائز أن يكون لخلقة العين على طبقاتها و أشكالها و رطوباتها فوائد أخرى سوى الانطباع.

و سادسها إنَّ الممسرورين قد يبصرون صوراً مخصوصة متمايزة و هي غير موجـودة في الحــارج، ولابــدَّ لهــا من وجود لامتيازها و تعينها، فهي لا محالة موجــودة في البصــر أو في جزء من أجزائه، و إذا ثبت كيفية الإبصار في بعض المواضع؛ و أنها بالانطباع ثبت في غيره أيضاً لعدم الفرق.

و أُجِيبُ بأنَّ ذلك يدلُّ على أنَّ الإبصار في هذا النوع بالانطباع، و لا يدلُّ على أنَّ إبصارنا للموجودات الخارجية لأجل انطباع صورها.

أقــول: الحق أنَّ هذه الحجة قوية على إبطال مذَّهب الشعاع، و مذهب من يــرى أنَّ الرؤية \* تتعلَّق بالصورة الخارجة من غير شعاع، لكن لايضرَّ مذهبنا بل يؤكّده.

و سابعها إنَّ شبح المرنى يبقى فى الخيال حتى يمكننا تخييله متى شئنا. و إذا كانت القوة الخيالية تأخذ شبح المتخيل فكذلك القوة الباصرة.

و أُجيب بأنه بجرد تمثيل ثم الفارق أنا أنما إثبتنا الأشباح الحيالية لأنه لمّا لم يمكن تحصيل صورة في الحنارج لم يمكن بدّ من إثباتها في الحيال. و أما الإبصار فلستحقق المبصسر في الحنارج لم نحتج إلى إثبات صورة منطبعة في القوة الباصرة بل أمكننا أن نقول إنَّ الإبصار حالة إضافية بين القوة الباصرة و بين المبصرات الموجودة في الحنارج.

<sup>\*</sup> قوله: «و مذهب من يرى أن الرؤية...» كالإشراقيين.

و أما أدلّة نفاة الانطباع فالحجة الأولى ما ذكره جالينوس، و هو الّذى عولًا عليه القدم إنَّ الجسم لاينطبع فيه من الأشكال إلا ما يساويه، فلو كان الإيصار بالانطباع لاستحال منا أن نبصر إلا مقدار نقطة للناظر لكنا نبصر نصف كرة العالم.

و اعترضوا على هذه الحجة بوجوه:

أحدها أنَّ الجسم الصغير مسا و للكبير فى قبول الانقسامات بغير نهاية. فلم لايجوز أن يقبل شكله؟.

و تانسيها هسب أنَّ البصـر لاينطبع فيه إلا ما يساويه لكن النفس بالمقايسة يعــلم أنَّ ما صورته هذا يكون مقداره بهذه النسبة كما فى النقوش المصوَّرة فى الجدران و غيرها من الأشياء.

و ثالثها المعارضة بالصورة المشاهدة فى المرآة من نصف كرة العالم. فإذا جاز انطباع العظيم فى الصغير فى المرآة فليجز فى البصر.

و رابعها المعارضة بالصور الخيالية، فإنا نتخيّل بحراً من زيبق، و جبلاً من ياقوت، و هذه الصورة لامحالة موجودة لتميزها و تمينها و تأثيرها في النفس، و لحيس وجودها في الخيارج فهمي لامحالة في محمل منا، و كذا الصور التي يشاهدها الممرورون فإتهم قد يشاهدون صوراً عظيمة هائلة فلابدً لها من محل، فيان كان محلّها أمراً جسمانياً من بدننا فحينئذ يكون الشيء العظيم منطبعاً في الهمل المعبر فليجز في الإبصار مثله، و إن كان المدرك لذلك النفس فهو غير صحيح.

أمـا أولا فلأنهــم استدلوا على أنَّ المدرك للجزئيات يستحيل أن يكون هو النفس.

و إما ثانياً فلأنه إذا عقل انطباع صور المتخيلات و المبصرات فى النفس مع أن لامقـدار لهـا و لاحجـم أصلا فلأن يعقل انطباع الصور العظيمة فى الحجم الصغير كان أقرب. و إمــا ثالــثاً فلأنــه إذا جـــاز انطــباع تلــك الصــور فى النفس فصّح القول بالانطباع. و صار النزاع بعد ذلك فى محل الانطباع نزاعاً آخر.

والجواب أما الأول فهو ركيك جداً لأنَّ الجسم الصغير كونه موافقاً للجسم الكبير في عدد التقسيمات لا يوجب أن يساويه في المقدار، ولا في مقدار الأقسام.

و أما الثاني فالإبصار أمر دفعي ليس فيه مقايسة و استدلال.

و أما الثالث فالقول بانطباع الصور فى المرآة كالقول بانطباعه فى الجليدية فى البطلان، و سبب الرؤية هناك شيء آخر غير الانطباع كما ستعلم.

و أما الرابع فهذه الصور الخيالية و التي يشاهدها الممرورون ليس في محل عندنا حتى يلزم أن يكون محلها إما جزء جسمانياً منا أو نفساً بل هي صور معلقة يقيمها النفس و يحفظها ما دامت تشاهدها، و الذي استدلوا عليه ليس إلا أنَّ محل الصور الجزئية لايكن أن يكون هو النفس، و أنَّ القوة العاقلة لا تدرك الجزئيات بذاتها الجمردة، و أما أنَّ كلَّ إدراك فهو بجلول الصورة في جوهر المدرك فلم يقم عليه برهان ولا حجة، و قولهم: إنَّ انطباع المقدار العظيم فيما لا العظيم في المقدار العظيم فيما لا مقدار له، مع أنه مجرد قياس تمثيلي بلاجامع غير واردها هنا إذ قد علمت أنَّ المقيس عليه أعنى النفس ليست محل الصور الحيالية.

ثم من المعلوم الواضح أنَّ كلَّ مقدارين فإمَّا أن يتساوياً أو يتفاضلا، و متى تفاضلا كانت الفضلة خارجة فيمتنع انطباع المقدار العظيم فى المقدار الصغير. و أمــا الشى. الَّذى لا مقدار لــه ففيه تفصيل ذهل عنه الأكثرون\*\*. و لهذا

<sup>\*</sup> قوله: «ليس إلا أن محلِّ...» لأنَّه ليس منشأها النفس حتَّى يضرَّما قلناه.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ففيه تفصيل ذهل عنه الأكترون...» سيأتى بيان التفصيل بعد ثلاثة أسطر تقريباً حيث يقول: أقول فرق بين أن يكون النسى. متعيّناً الخ. و قوله: «بأئهم لمّا جوّزوا...» أى بأن الشيخ و

اعـترض صـاحب المباحـث على الشيخ و أصحابه بأنهم لمّا جورّوا أن يكون محـل المقاديـر هـو الهيولى الّتى لامقدار لها فى ذاتها فكيف يسع لهم أن يحتجوا عـلى القـول بالانطباع فى باب الإبصار بأنّ الصورة الخيالية قائمة بالخيال أو الـنفس؟، فـاذا جاز انطباعها فى النفس فليجز انطباعها فى البصر، فإنَّ انطباع العظيم فى الهـل الصغير أقرب إلى العقل من انطباعه فيما لا مقدار له.

أقدول: فرق بين أن يكون الشيء متميّناً في الخارج بأنه لامقدار له و ذلك كالنقطة والنفس مطلقاً و كالخط و السطح باعتبار، و بين أن يكون الشيء في نفسه يكن له أن يتقدّر بشيء و أن لا يتقدّر؛ بأن يكون ذاته في ذاته بحيث لا يكون متقدّراً ولا لا متقدّراً بل يقبل كلا من الأمرين من خارج، و ذلك كالهيولي التي نسبتها إلى جميع المقادير على السواء، و كذا نسبتها في ذاتها لأن يتكمّم و أن لا يتكمّم على السواء، لأنها مبهمة الذات غير متحصلة. و ذلك بخلاف ما إذا تحصل شيء بأنه لا مقداراً منهمة أصلا، أو بأن له مقداراً من جهة كالخط، أو بأن له مقداراً صغيراً كالخردلة، فاستحال للنقطة أن تقبل مقداراً مطلقاً، ولا للخط "أن يقبل مقداراً سطحياً أو جسمياً، و للخردلة أن يقبل مقداراً عظيماً، و ليس بمستحيل للهيولي أن يقبل المقادير كلها.

الحجّة الثانية إنَّ الإيصار لـوكان بالانطباع لما كنّا نفرّق بين القريب و البعـيد، فـإنَّ المبصّر إذا كان هو الشبح المنطبع فى العين فذلك الشبح لايختلف حاله بأن يرتسم من شيء بعيد أو شيء قريب، كما أنَّ الجسمين إذا حضر عند

أصحابه لما جوزوا أن يكون محل المقادير. وقوله: «فكيف لايسع لهم...» أى فكيف لايسع لهم أن يحتجّوا بناءً على القول بهذا المذهب، أى الانطباع في باب الإبصار الخ.

قواء: «أقول فرق بين أن يكون...» هذا بيان التفصيل الذي أشار إليه آنفاً بقوله: ففيه تفصيل
 ذهل عنه الأكثرون.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ولا للخطِّ...» أي وليس للخط أن يقبل مقداراً الخ.

الرائى أحدهما من مكان قريب، و الآخر من مكان بعيد، فالرائى لا يعرف من حيث الإبصار أنَّ أحدهما من مكان بعيد، لكنَّ الإحساس بالقرب و البعد حاصل فيبطل الانطباع.

و الجسواب بأنسه لم لايجسوز أن ينطبع فى الرائى صور المسافات الطويلة و القصيرة؟ فلا جرم صحّ منه أن يدركها.

الحجّة الثالثة أنَّ الرطوبة الجليدية إن كانت غير ملوّنة وجب أن لا يتشبّح بالأشكال و الألوان كالهواء. و إن كانت ملوّنة لزم محالان:

أحدهما أن يختلط لون المرثى بلونها فلا يحصل الإحساس بلون المرثى.

و ثانسيهما أن لايتأدّى الشكّل و اللون الحاصّل فى سطحه إلى ماورائها من ملستقى العصسبتين؛ كما فى الجسم الملوّن إذا انطبع على سطحه شكل و صورة، فانه لم يتأدّ إلى ماورائه.

الحجّة الرابعة أنَّ المبصرات لو انطبعت في الجليدية لكان يمكننا أن نحسّ تلك الصورة منطبعة فيها". كما أنَّ المخضرة متى انعكست عن جسم إلى الجدار أمكننا أن ندركها. ولكنّا إذا نظرنا إلى الصورة المنطبعة في الجليدية وجدنا يختلف مواضعها بحسب اختلاف مقامات الناظرين، ولو كانت الصورة منطبعة لكان محسل انطباعها معيّناً فما كان يختلف بحسب اختلاف المقامات، وحيث اختلفت فعلمنا أنَّ الصورة غير منطبعة فيها.

أقــول: هاتــان الحجــتان قويــتان عــلى مــن قال بانطباع صورة المرئى فى الجـليدية، و نحن لا نقول به بل بأنَّ الصورة متمثلة عند النفس من غير انطباع ولا حلول كما مرّ.

الحجّة الخامسة زعم جالينوس إنه لو كان يخرج من المبصر شبع إلى المجليدية لكان قد نقص المبصر أو اضمحل على طول الزمان. و هذا في غاية

<sup>\*</sup> قوله: «منطبعة فيها» أي غير مختلفة بحسب الحتلاف مقامات التاظرين.

السقوط، لأنَّ أصحاب الانطباع لايقولون بانفصال شيء من المبصر إلى البصر، بـل بـأنَّ مقابلـة الجليدية سبب لاستعدادها لأن يحدث فيها من المبدء صورة مساوية لصورة المرئي، فتلك الصورة الحادثة هي الإبصار.

الحجّـة السادسة أنّ الفاعل الجسمانى لايمكنه أن يفعل فى الجسم البعيد إلا بعد فعله فى الجسم القريب، فلو كان المرثى قد فعل اللون و الشكل المخصوص فى العين لكان قد فعلها فى الهواء المتوسط، وليس كذلك بشهادة الحس.

و جوابه أنَّ ما ذكرتم بعد تسليمه أغا يلزم إذا كان القريب مستعداً لقبول الفعل كالبعيد، و ليس في الهواء استعداد أن ينطبع فيه صورة المرئي.

## فصل(۸) فيما قاله أصحاب الشعاع:

و اعلم أن علم المناظر و المرايا فن على حدة اعتنى به كثير من المحقين، و بسنوا الكلام فيه على خروج الشعاع بعنى وقوعه من العين إلى المرئى كما يقع من الشحس و القمر و سائر الأجسام النيرة على ما يقابلها على هيأة شكل مخروط رأسه عند النير و قاعدته عند ما يقابله، فهذا مما يستدعى الظن بان المرؤية بخروج الشعاع من البصر، و يكون المرئى هو ما يقع عليه الشعاع. و لكنا قد أقسنا البرهان على أن المحسوس لكل حاسة هو الصورة الإدراكية المفارقة عن المادة لا التي هى في مادة جسمانية؟ و مع ذلك لابد في الإبصار من مقابلة البصر لما يقع صورته عند القوة المدركة والبصر كالنقطة، و مقابلة النقطة مع الجسم يوجب أن يتوهم بينهما شكل مخروط، و نحن لا ننكر أيضاً تحقيق الشعاع من البصر إلى المرئى صورته ، لكن نقول: لابد في الرؤية من حصول صورة المرئى للنفس، وجميع ما ذكره أصحاب الشعاع غير مناف لما

<sup>\*</sup> قوله: «إلى المرئيّ صورته» صورته نائب فاعل للمرئيّ.

ذهبنا إليه و إن وافق رأيهم أيضاً. فإنَّ الموافقة بين المذهبين المتخالفين فى كثير من اللّوازم غير مستبعد.

كقولهم: إنَّ الشمى، إذا بعد يرى أصغر مما إذا قرب، لأنَّ المخروط يستدقُّ فتضيق زواياه الَتى عند الباصرة؛ و تضيق لذلك الدائرة الَّتى عند المبصر، وكلّما ازداد الشيء بعداً ازدادت الزوايا ضيقاً، و الدائرة صغراً إلى أن ينتهى في البعد إلى حيث لايمكن الإبصار.

و كقولهم: يرى الشمى، في الماء أعظم منه في الهواء، لأنَّ الشعاع ينفذ في الهواء على استقامة ، و أما في الماء فينعطف الشعاع إلى السهم و يتراكم من سطح الماء إلى المرتى فيرى المرتى أعظم، لأنَّ الزاوية التي بإزائه في الجليدية بحالها في العظم، و عظم المرتى تابع لعظم تلك الزاوية فبعضه ينفذ مستقيماً "، و بعضه ينعطف على سطح الماء ثم ينفذ إلى المبصر فيرى في الامتداد الشعاعى السنافذ مستقيماً و منعطفاً معاً من غير تمايز، و ذلك إذا قرب المرتى من سطح الماء. و أما إذا بعد فيرى في الموضعين لكون رؤيتهما بالامتدادين المتمايزين. و كقولهم: إذا غمضنا إحدى الهينين "" و نظرنا إلى القمر نراه قمرين، لأنَّ

<sup>\*</sup> قولسه؛ «لأن النسماع يسنفذ في الهدواء على استقامة » أقول؛ بل الشماع لاينفذ في الهواء على استقامة أقول؛ بل الشماع لاينفذ في الهواء على استقامة أيضاً و لذلك جاء اختلاف المنظر في القمر و الكواكب بحيث لاترى في مكانها الهقيقى لاتكسار النور. أعنى انكسار أسند انسطافاً في الماء من الهدواء. لأن الهواء ألطف من الماء. و كلما كان الشيء أكنف كان انكسار الشماع فيه أشد و أكرة. قوله: «فينعطف الشماع إلى السهم» أى فينعطف الشماع من المرتى إلى السهم و يتراكم المخ. \*\* قوله: «فينعظف الشماع ينفذ مستقيماً... فصير «بعضه» راجع إلى «الشماع»، أى فيعض الشماع ينفذ مستقيماً، و بعضه ينعطف على سطح الماء ثم ينفذ إلى المبصر، فيرى المبصر في الامتداد الشماعي النافذ مستقيماً و منعطفاً معاً من غيرتمايز الج.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إذا غمضنا إحدى العينين...» أي اذا غمضنا إحدى العينين و فتحناها و نظرنا إلى

الاستداد الشبعاعي الخارج منهما ينحرف عن المحاذاة، و يتقاطع سهماهما قبل الوصول إلى المسرئي، فسلا يلمتقى طرفاهما على موضع واحد بل في موضعين فيرى المرئي اثنين. و هكذا في الأحول، و إذا وضعنا السبّابة و الوسطى على العين مع اختلاف في الوضع و نظرنا إلى السراج فإنا نراه اثنين و إذا نظرنا إلى إحدى الخشبتين الدقيقتين المتحاذيتين للبصر مع اختلافهما في القرب و البعد نرى الأخرى اثنين.

و كقولهم: إذا نظرنا إلى المساء عبند طلوع القسر فإنا نرى في الماء قمراً بالشعاع النافذ فيه، و في السماء قمراً بالشعاع المنعكس من سطح الماء.

هكذا نقل بعض العلماء عنهم. و فيه مالا يخفي من النظر و الأولى أن نرى قسراً في السّماء بالسبعاع النافذ إلى السّماء بالاستقامة، و نرى قمراً في الماء بالشعاع المنعكس من سطح الماء إلى السّماء. نعم هاهنا شيء آخر و هو إنا قد نرى في الماء المقتصد في اللون ثلاثة أقمار أحدها في السماء بالشعاع النافذ إليه مستقيماً بلاواسطة، والثاني والثالث في الماء أحدهما يرى بالشعاع المنعكس إلى القمر من سطح الماء الظاهر، و الآخر يرى بالشعاع النافذ فيه المنعكس من سطحه المقدر إلى القمر، و من هذا القبيل رؤية الشئ اثنين عند توسط المرآة على وضع خاص بيننا و بينه، إحداهما بالاستقامة، و الأخرى بالشعاع الممتد من الباصرة إلى سطح الجسم الصقيل المنعكس منه إلى جسم آخر وضعه من المناصرة الى سطح الماصرة منه.

و كقولهم: إنَّ السبب في رؤية الشجر على شاطىء النهر منكوساً إنَّ الشعاع إذا وقع على سطح الماء ينعكس منه إلى رأس الشجرة من موضع أقرب الى الــرائى، و إلى أسفله من موضع أبعد منه إلى أن يتصل قاعدة الشجرة بقاعدة

القمر الخ. و قوله: «فلا يلتقي طرفاهما...» أي طرفا السهمين.

<sup>\*</sup> قوله: «من موضع أقرب...» أي من موضع من الماء أقرب إلى الراثي.

عكسها، والمنفس لاتدرك الانعكاس لمنتقودها برؤية الأشياء على استقامة الشعاع فيحسب الشعاع المنعكس نافذاً فى الماء، فيرى رأس الشجر أكثر نزولا فى الماء لكونه أبعد منه، و باقى أجزائه على الترتيب إلى قاعدة الشجرة فيراها منكساً، و بيان هذه الأمور و نظائرها على التحقيق فى علم المناظر.

#### فصل (٩)

فى سبب الحول\* و ثمّا وقع الخلاف بين اصحاب الشعاع و اصحاب الانطباع فى سبب الحول

فزعم أصحاب الانطباع إنَّ شبح المبصر أول ما ينطبع فى الرطوبة الجمليدية، و الإبهار ليس عندها " و إلا لكان الواحد يرى الاثنين، كما إذا لمس شيء بالميدين كان لمسين، و لكن كما أنَّ الصورة الخارجية يمتد منها فى الوهم مخروط يستدق للى أن تقع زاويته " و رآء سطح الجليدية، كذلك الشبح الذى فى الجليدية يستأدى منه بواسطة الروح المصبوب فى العصبتين الجوقتين إلى ملتقا الجليدية عنوط؛ فيلتقى المخروطان و يتقاطمان هناك، و ورآء الملتقى ليس روح مدرك فحينئذ تتحد منهما صورة شبحية واحدة عند الزوح الحامل للقوة الباصرة، فإن لم يتأدَّ الشبحان إلى موضع واحد بل ينتهى كلُّ شبح عند

<sup>\*</sup> قوله: «فصل في سبب الحمول...» ناظر إلى المباحث المشرقية للفخرالرازي (ج ٢، ص ٣٦٣ من ط حدر آباد هند)

<sup>\*\*</sup> قوله: «والإبصار ليس عندها» أي ليس عندالرطوبة الجليديّة.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «إلى أن يقمع زاويمة» والعبارة الصحيحة: إلى أن تقع زاويته وراء سطح الجليديّة. وقولسه: «فيلقى المخروطان» و العبارة الصحيحة هكذا: فيلتقى المخروطان و يتقاطمان هناك و وراء الملستقى لسيس روح صدرك (بسل روح مؤديّة)، فعينئذ تتّعد منهما صورة شبعيّة واحدة عندالجزء من الروح الحامل للقوة الباصرة (أي عندالملتقي).

جـزء آخـر مـن الروح الباصر فحينئذ تنطبع من كلَّ شبح ينفذ عن الجليدية صورة أخرى عليحدة فيرى الشيء الواحد شيئين.

و قال أصحاب الشماع: هذا العذر فاسد، لأنا إذا تكلَّفنا الحول و نظرنا إلى الشميء نظم الأحمول نمراه أيضاً إثنين كما يراه الأحول، و نحن نعلم أنَّ عند تكلُّفـنا الحــول لا يبطل تركيب العصبتين في داخل الدماغ، فإنَّ التقائهما ليس عــلــي وجـــه يــبطل و يعود متى شئنا. و أيضاً لوكان في مقابلنا شيئان أحدهما قريب، و الآخر بعيد على سمت واحد لكن لاعلى وجه يحجب القريب البعيد. ثم نظـرنا إلى الأقرب إلينا و جمعنا البصر عليه كأنا لاننظر إلى غيره. فائا نراه واحبداً. و نبري الأبعبد في هذه الحالة شبئين ولو نظرنا إلى الأبعد كذلك كان الأمير بـالعكس مـن ذلـك، فلـو كان السبب في الحول ما ذكروه من انجراف العصبتين لما تصوُّر أن يرى في حالة واحدة أحد الشيئين واحداً والآخر اثنين. فليس السبب ما ذكره أصحاب الانطباع. بل السبب فيه أنَّ النور الممتد من كلَّ عــين على هيأة مخروط رأسه عندالعين و قاعدته عند المرئي. ثم إنَّ قوة° هذا الـنور و سـلطته في سـهم المخـروط، و حقيـناه خـط الشعاع؛ و خطا الشعاع الممتدان من العينين يلتقيان عند الشيء المبصّر يتحدان على نقطة هناك، و جمع البصـر على الشيء يوجب ايقاع سهمي المخروط عليه، فإذا جمعنا البصر على الشيء الأقرب فقد وقع السهمان عليه، و في تلك الحالة يقع على الشيء الأبعد من كمل مخبروط طبرفه الوحشى دون السهم، و دون طرفه الأنسى، و المراد بالطـرف الأنســي مايــلي المخــروط الآخــر، و بالوحشــي ما يقابله\*\*. فيرى

<sup>\*</sup> قول.ه: «ثم إن قوة...» العبارة الصحيحة الكاملة هكذا: ثم إنَّ قوَّ هذا النور و سلطته فى سهم المخسروط و سميّـناه خسط الشماع. و خطّاالشعاع الممتدّان من العينين يلتقيان عند الشيء المبصر يتّحدان على نقطة هناك. و جمع البصر على الشيء يوجب إيقاع سهمى المخروط عليه الخ.

<sup>\*\*</sup> قوليه: هو بالوحشي ما يقابله...» الضمير المنصوب في ما يقابله راجع إلى ما في قوله مايلي المخروط.

الأقرب بسبب التقاء السهمين عليه شيئاً واحداً، والأبعد اثنين إذ يقع السهمان الخارجان من البصر بعد تقاطعهما في الأقرب إلى جنبيه ما يخرج من العين السيمني إلى جنبه الأيسر، و ما يخرج من العين اليسرى إلى جنبه الأين. و أما إذا جمنا البصر على الأبعد فقد وقع السهمان عليه في موضع واحد، و على الأقرب في موضعين، و على جنبيه، لكنَّ السهم الخارج من العين الميمني يقع على جنبه الأيسر، و الخارج من اليسرى على جنبه الأيسر، فيرى الأبعد شيئاً واحداً، و الأقرب اثنين، و هكذا حال الأحول فإنَّ سهمى مغروط عينيه لايلتقيان على شيء واحد بل يقع كل واحد على مايليه من القاعدة أ، أو يلتقيان من العينين في الهواء قبل الوصول إلى المرئي، و إنهم أبداً يرون الأشياء بطرف المخروط لا بوقوع السهم عليها إلا

واعلم أنَّ أصحاب انطباع الأشباح، ذكروا أسباباً أخرى للحول:

منها حركة الروح الباصرة يُمنةً و يُسرة فيرتسم الشبح فى بعض الأجزاء قبل تقاطع قلم المخروطين فسيرى شبحين. و هو مثل الشبح المرتسم فى الماء الساكن مرَّة و فى الماء المتموج مراراً كثيرة.

و منها حركة الروح الله في وراء تقاطع العصبتين إلى قدّام و خلف حتى يكون لها حركتان متضادتان واحدة إلى حس المشترك، و أخرى إلى ملتقى العصبتين، فيتأدّى إليهما صورة المحسوس قبل أن ينمحي ما تأدّى إلى الحس

<sup>\*</sup> قولــه: «على ما يليه من القاعدة» الضمير البارز فى «يليه» راجع إلى «ما»؛ و من القاعدة بيان لما. و قوله: «و إنهم أبداً يرون الأنسياء» أى على فرض الالتقاء قبل الوصول.

 <sup>\*\*</sup> قوله: «و قبل تقاطع...» الواو زائدة من الناسخ و العبارة الصحيحة هكذا: فيرتسم الشبح في
 بمض الأجزاء قبل تقاطع المخروطين.

مفاتيح الاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_ ١٠

المشترك أو الملتقى فحيننذ يحصل في كلّ واحد منهما صورة أخرى مرئية، و الفرق بين هذا السبب و الذى قبله أنَّ هذه الحركة المضطربة إلى قدام و خلف و كانت تلك يمنة و يسرة.

### فصل (۱۰)

## في أنه لابد في الابصار من توسط الجسم الشفاف

و اعلم أن الحجة على ذلك أن تأثير القوى المتعلّقة بالأجسام فى شىء و تأثيرها عنه لايكون إلا بمساركة الوضع، و منشأ ذلك أن التأثير و التأثر لايكون إلا بمسيئين بينهما علاقة علّية و معلولية، و هذه العلاقة متحققة باللذات بين القوة و ما تتعلّق به " من مادة أو موضوع أو بدن، لأنها إما علّة ذاته أو علّة تشخصه أو كماله و متحققة بالعرض بينها و بين ماله نسبة وضعية إلى ذلك المتعلّق به، فإن العلاقة الوضعية فى الأجسام بمنزلة العلاقة العلّية فى العقليات؛ إذ الوضع هو بعينه نحو وجود الجسم و تشخصه، فإذا كان الجسمان بحيث يتجاوران بان يتصل طرفا هما فكأنهما كانا جسماً واحداً، فإذا وقع تأثير خارجي على أحدهما فيسرى ذلك التأثير إلى الآخر كما تسخن بعض جسم بالنار، فإنه يتسخن بعضه الآخر أيضاً بذلك التسخين. و كما استضاء

<sup>\*</sup> قول ه: «بين القوة و ما تتعلَق به » ضيرالفعل راجع إلى القوة؛ و كذلك ضمير «لائها» في قوله لأنها الما علة ذاته راجع إلى القوة، و كذلك ضمير «بينها» في قوله و متحقّقة بالعرض بينها و بين ماله نسبة وضعية راجع إلى القوة، و قوله: «فإن العلاقة الوضعية في الأجسام...» ضابطة كلّية و قاعدة عقلية سيأتي الكلام فيها في الفصل الحامس من الباب العاشر أيضاً حيث يقول: إن القرب الموضعي و الاتصال المقداري في الجسمانيّات بإزاء القرب المعنوي والارتباط العقلي في الروحاني في قبول الأثر و استجلاب الفيض. و قوله: «وضعه إلى الأول كوضعه إلى ذلك النيري. أي كوضع الأول إلى ذلك النيري.

سطح أحدهـا بضوء النيّر يستضىء سطح آخر وضعه إلى الأوّل كوضعه إلى ذلـك النـيّر. و إنمـا قيدنا التأثير بالخارجي " لأنَّ التأثير الباطنى الّذِى لايكون بحسب الوضع لايسرى فيما يجاور الشىء.

فإذا تقرَّر هذا فنقول: إنَّ الإحساس كالإبصار و غيره هو عبارة عن تأثر القوى الحاسة من المؤثر الجسماني و هو الأمر الحسوس الخارجي، فلابدَّ هاهنا من علاقة وضعية بين مادة القوة الحاسة و ذلك الأمر الحسوس، و تلك العلاقة لاستحق بمجسرد المحاذاة من غير توسط جسم مادى بينهما، إذ لا علاقة بين أمرين لا اتصال بينهما وضعاً، ولا نسبة بينهما طبعاً، بل العلاقة إما ربط عقلى " أو اتصال حسى، فلابدً من وجود جسم واصل بينهما، و ذلك الجسم إن كان جسماً كثيفاً مظلم النخن فليس هو في نفسه قابلاً للأثر النورى فكيف يوجب ارتباط الميصر بالبصر؟ أو ارتباط المنير بالمستنير؟ فإنَّ الرابط بين يوجب ارتباط الميصر بالبصر؟ أو ارتباط المنير بالمستنير؟ فإنَّ الرابط بين يكون بينهما جسم مشف غير حاجز ولا مانع لوقوع أحد الأثرين أعنى النور من النير إلى المستنير أو من البصر إلى المبصر، أو تأدية الشبح من المبصر إلى

فعملى همذا يظهر فساد قول\*\*\* من قال: المتوسط كلَّما كان أرقَّ كان أولى

<sup>\*</sup> قولــــه: «و إتمــا قــيدنا التأثير بالخارجي...» حيث قال: فإذا وقع تأثير خارجي على أحدهما فيسرى ذلك التأثير إلى الآخر.

<sup>\*\*</sup> قوله: «إما ربط عقلى...» أى إما ربط وجودى عقلى كالعلاقة بين العلَّة والمعلول.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فعلى هذا يظهر فساد قول...» راجع آخر الفصل التانى من المقالة التانية من نفس الشفاء (ط ١ من الرحلي، ص ٢٩٨)، و المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط هند، ج ٢. ص ٣٩٨)، فقال: قال الشيخ من الناس من قال المتوسّط كلما كان أرق كان أدل فلوكان خلاء صرفاً لكان الإيصار أكمل حتى يمكن إيصار النملة على السماء الخ. و المذكور في الأسفار منقول من المباحث

فلو كان خلأ صرفاً لكان الإبصار أكمل حتى كان يمكن إبصارنا النملة على السّماء، لا يما ذكروه في جوابه بأنَّ هذا باطل فليس إذا أوجب رقة المتوسط زيادة قوة في الإبصار لزم أن يكون عدمه يزيد أيضاً في ذلك، فإنَّ الرقة ليست طريقاً إلى عدم الجسم؛ لأنَّ اشتراط الرقة في الجسم المتوسط لو كان لأجل أن لا يمنع نفوذ الشعاع فصع أنه إذا كان رقة الجسم منشأ سهولة النفوذ كان عدم الجسم فيما بين أولى في ذلك، و كانت الرقة على هذا التقدير طريقاً إلى المدم. بل فساده لأنه لو لم يكن بين الرائى و المرئى أمر وجودى متوسط موصل رابط لم يكن بين الرائى و المرئى أمر وجودى متوسط موصل رابط لم يكن وانفعال.

ف إن قلمت: إنَّ الشيخ اعترف بأنَّ هذا النوع من الفعل و الانفعال لايحتاج إلى ملاقات الفاعل و المنفعل. فلو قدَّرنا الحتلاء بين الحاس و المحسوس فأَىّ محال يلزم من انطباع صورة المحسوس فى الحاس؟ بل الحتلاء محال فى نفسه و الملاء واجب.

قلبنا: قد مرَّ سابقاً إنَّ ملاقاتهما و إن لم يكن واجباً لكن يجب مع ذلك إما الملاقاة، و إما وجود متوسط جسمانى بينهما يكون به مجموع المتوسط و المنفعل فى حكم جسم واحد بعضه يقبل التأثير" وجود الاستعداد فيه و بعضه لايقبل لعدم الاستعداد، فلو فرض أن ليس بين النار و الجسم المتسخن جسم متوسط لم يتحقق هناك تسخين و تسخن لعدم الرابطة؟ و كذا لو لم يكن بين الشمس و الأرض جسم متوسط، لم يقبل الأرض وضئاً ولا سخونة؟.

المشرقية للفخر و لكن عبارة الفخر منقولة بالمعنى؛ وقوله: لأبصر عطف على قوله لتمّت الدلالة، و المعنى ولأبصر الشيء أكثر من المسافة التي يبصر ذلك الشيء حتى يمكن أن تبصر غلة في السماء. \* قولمه: «لأن اشتراط الرقة...» تعليل لقوله: لا يما ذكره.

و قولـــه: «فصـــح أنه إذا كان...» هكذا فى جميع النسخ التى عندنا بالفاء، و الصواب لصبح باللام جواباً لقوله لوكان.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بعضه يقبل التأثير» و هو الحباس. و قوله: «وبعضه لايقبل...» وهو الهواء المتوسّط.

# فصل (۱۱) في انحصار الحواس في هذه الخبس\*

الجمهور من الناس زعموا إمكان وجود حاسّة سادسة غير هذه الخمس. و الحكماء أنكروا ذلك و احستجوا علميه كما نبّه الشيخ فى بعض كتبه من أنَّ الطبيعة لاتنستقل من نوع أنقص إلى نوع أثمّ مالم تستوف جميع كمالات النوع

\* قوله: «فصل فى انحصار الحواس فى هذه الخسس...» قال الفخر الرازى فى المباحث المشرقية (ط همند. ج ٢، ص ٢٦٨): صن السئاس من زعم أنه يمكن وجود حاسة سادسة، و الحكماء أنكروا ذلك: واحتجّوا عليه بأن الطبيعة لاتنتقل من درجة الحيوانيّة إلى درجة لهوقها، إلا و قداستكملت جميع ما فى تلمك المرتبة، فلو كان فى الإمكان حسّ آخر لكان حاصلاً للانسان فلما لم يحصل علمنا أن الحواس لايمكن أن تزيد على هذه.

و قبال النسيخ الرئيس في آخر الفصل الثالث من المقالة الثانية من نفس الشفاء: و بشبه أن تكون قوى اللمس قوى كتيرة كل واحدة منها تختص بصادة فيكون ما تدرك به المضادة التي بين الحقل و الخنيف، فإن هذه أفعال أولية للحس يجبب أن تكون لكل جميس منها قوة خاصة، إلا أن هذه القوى لما انتشرت في جميع الآلات بالسوية ظنّت قرة واحدة الخ.

و كذلك قال في الفصل الخامس من المقالة الأولى من نفس الشفاء في بيان فواة اللمس: «ومنها السلمس و هي قواة مرتبة في أعصاب جلدالبدن كلّه و لحمه يدرك ما يماسه و يؤثّر فيه بالمضادة الهيلة للمزاج، أو الهيلة لهيئة التركيب.

و يشبه أن تكون هذه القوّة عند قوم لا نوعاً أخيراً بل جنساً لقوى أربع أو فوقها منبثة معاً في المبلد كلّه: واحدتها حاكمة في التضادّ الذي بين الحارّ و البارد: و الثانية حاكمة في التضادّ الذي بين الصلب و اللبن: و التالنة حاكمة في التضادّ الذي بين الصلب و اللبن: و الرابعة حاكمة في التضادّ الذي بين الحشن و الأملس إلا أنّ اجتماعها في آلة واحدة يوهم تأخدها في الذّات».

الأنقص. فهكذا الطبيعة لم تنتقل من درجة الحيوانية إلى درجة فوقها إلا و قد الستكملت جميع ما في تلك المرتبة، فلو كان في الإمكان حس آخر لكان حاصلا للحيوان، فلما لم يكن حاصلا في الإنسان الذي هو أكمل من الحيوان علمنا أن لا حاسة في الوجود غير هذه.

### فصل (۱۲)

# في المحسوسات المشتركة بينها ً

زعم بعض الناس أنَّ المحسوس بالذات ليس إلا الكيفيات المحسوسة "، و غيرهما محسوسة بالعرض، فليس للحواس محسوس مشترك بالذات. و ليس كذلك؟ لأنَّ المراد من المحسوس بالذات ما يحصل منه أثر في القوة الحاسة، و المحسوس بالعرض مالم يكن كذلك؛ فليس هو محسوساً بالحقيقة، و لكنه مقارن لما هو المحسوس بالحقيقة، مثل إحساسنا أبا زيد فإنَّ المحسوس بالحقيقة ذلك الشخص لحصول صورة منه في الحس، و أما كونه أباً فليس بمحسوس ألبتة، إذ

<sup>\*</sup> قولسه: «فصل في الهسوسات المشبتركة بينها» قال شارح المواقف: «أى تشترك في إدراكها الهسواس الظاهرة فلايجتاج في الإحساس إلى قوّة أخرى». و إن شنت فراجع آخرالمقولة الثالثة من نفس الشفاء من نفس الشفاء الجرى؛ و ص ٢٢٠ من نفس الشفاء بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه)، حيث قال: «و هاهنا حواس مشتركة و محسوسات مشتركة».

و قمال بهمشيار في التعصيل: «أما المحسوس المشترك فهو ما يدركه جميع الحواسّ أو أكثرها بواسطة محسوسه الخاص».

و إن شئت فراجع المباحث المشرقيَّة للفخرالرازي أيضاً (ط هند، ج ٢، ص ٣١٩).

<sup>\*\*</sup> قولــه: «ليس الا الكيفيات المحسوسة» أى الملموسة و المذوقة و المشمومة و المسموعة و المحرة.

ليس منه في نفسنا رسم و خيال و شبح بوجه من الوجوه؟ بل العقل يدرك بقايسته إلى إبنه إضافة الأبوة. و هذا بخلاف المقدار، و العدد، و الوضع، و الحسركة، و السكون، و القرب، و البعد، و المماسة، و المباينة، فإنها و إن كانت غير محسوسة بانفرادها لكنها محسوسة بشرط الإحساس بشيء آخر كاللون و الضوء في الإبصار، و الحسارة و الرطوبة في اللمس، و غيرها في غيرهما، و الشيء الذي يتوقف الإحساس به على الإحساس بشيء آخر لا يخرج عن أن يكون في ذاته محسوساً، بل المحسوس بالذات مالا واسطة له في العروض، لا ما لاواسطة لسه في الشبوت؟ كما حقق ذلك في بيان العوارص الذاتية في علم الميزان.

فالحاصل أنَّ كل ما يقال إنه محسوس فإما أن يكون بحيث يحصل منه عندالحس أثر أولا يحصل، فإن لم يحصل فهو المحسوس بالمرض، و إن حصل فلايخلو إمّا أن يتوقف الإحساس به على الإحساس بشيء آخر أولا يتوقف، فالأول هوالمحسوس الثاني، و الثاني هو المحسوس الأول.

أقــول: هــذا بحسـب جلـيل الـنظر، و أما بحسب النظر الدقيق فالمحسوس بالذات هو الصورة الحاضرة عند النفس، لا الأمر الخارجي المطابق لها؟

و إذا عرفت ذلك فنقول: إنّ البصر يحسنّ بالعظم، و العدد، و الشكل، و الوضع، و الحركة. و السكون، بتوسط اللون.

و قال قوم: إنَّ الحركة غيرِ محسوسة، و كذلك السكون غير محسوس.

و احتجوا على الأول بأنَّ الجالس على سفينة جارية لا يحس بحركتها وإن كانت في غاية السرعة. `

و على الثاني بأنَّ السكون أمر عدمي فكيف يحسَّ به؟.

واعــلم أنَّ معـنى كون الحركة و السكون محسوسين أنَّ العقل بإعانة الحسنّ يدركهمــا، فإنَّ الحسنّ يدرك الجسم تارة قريباً من شيء و تارة بعيداً. و هكذا على التدريج فيحكم العقل بأنَّ ذلك الجسم متحرّك خارج من القوة إلى الفعل، و أصا معنى خروج الشىء من القوة إلى الفعل فليس من مدركات الحس لأنه أمر نسبى إضافى. و كذا الحس يدرك جسماً واقفاً فى مكانه غير زائل، فالعقل يحكم باتصافه بالاستقرار و عدم الانتقال، و ليس للحس أن يدرك استقرار الجسم أو غير انستقاله و زواله عن المكان الأول؛ لأنَّ الأول إضافى، والثانى عدمى، و شىء من الأمور الإضافية و العدمية ليس من مدركات الحس، و لذلك راكب السفينة لما لم يدرك حسّه باختلاف أوضاع السفينة و قربها و بعدها بالنسبة إلى جسم آخر خارج عنه لم يشعر بالحركة فيشبه أن يكون إدراك الحركة و السكون أمراً ذهنياً بشركة الحس كالبصر.

و أمّا اللّمس فيدرك أيضاً جميع الأمور المعدودة بتوسط إدراك الصلابة و اللّمين، والحسرة، و البرد، و نحوها، و كذا الذوق يدرك الطعم، و بتوسط الطعم يدرك بالعظم بأن يدرك طعماً كثيراً، و يدرك بالعدد بأن يجد طعوماً مختلفة، فأما إدراك للحركة والسكون فضعيف جداً بل لايكون إلا بالاستعانة باللّمس.

و أمّا الشم فإنه لا يدرك شيئاً من ذلك إلا العدد بإعانة من العقل. و هو أن يعلم أنَّ الذي انقطعت رائحته غير الّذي حصلت ثانياً.

و أما السمع فإنه لا يدرك العظم و لكنه يدل العقل بشركته بأنَّ الأصوات القوية لا يحصل في غالب الأمر إلا من الجسم العظيم. و بالجملة فإدراك البصر لهذه الأسياء المعدودة أقوى، و إن كان إدراكه أيضاً بإعانة من العقل. و إن سئلت الحق فاعلم أنَّ لاشىء من الإدراك الحسى إلا و قوامه بالإدراك الحسى إلا و قوامه بالإدراك الحسى أنَّ الحس لوجرد عن الحيالي، ولا شيء من التخيل إلا و قوامه بالتعقل، كما أنَّ الحس لوجرد عن

<sup>\*</sup> قولسه:«ولا شىء من التخيّل إلا و قوامه بالتمقّل» فالحماسّ بالحقيقة هوالعقل و سائر الحواس بمنزلسة آلات له. و قوله: «كما أنّ الحسرّ لوجرّد عن العقل...» و ذلك لأله معلول للعقل و متقوّم به فلايمكن وجوده منحازاً عنه.

العقل لم يكن موجوداً، ولا أمكن وجوده منحاذاً عن العقل، و ليس الحواس بالقياس إلى مستعملها حيث يتصور بالقياس إلى مستعملها حيث يتصور للقدوم و المنحت وجود أ، و إن فرض عدم النجّار، ولا يتصور للسمع والبصر وجدود مع قطع النظر عن القوة العقلية في الإنسان، و عن النفس الحيوانية في غيره من الحيوان. و كذا لا يتصور للنفس وجود إلا بالعقل، ولا للعقل وجود إلا بالبارى جلّ ذكره. و قد انجر الكلام إلى هذا المطلب و ليس هاهنا محل تحقيقه و كأنه قد مرت الإنسارة إليه سابقاً، فإذا كان الأمر في الحواس ما ذكرناه فهكذا يجب أن يعلم الحال في المحسوسات، فكلُّ محسوس فهو معقول " بمعنى أنه مدرك للعقل بالحقيقة، لكن الاصطلاح قد وقع على تسمية هذا الإدراك الجنرئي الذي بوساطة الحس بالمحسوس قسيماً للمعقول أعنى إدراك الجنرئي الذي بوساطة الحس بالمحسوس قسيماً للمعقول أعنى إدراك الجنرات الكلّية هذا.

و ربما توهم بعض الناس أنه لابدً للحيوان من حس آخر غير هذه الخمسة لإدراك تلمك الأمــور الممــدودة، و هــذا بــاطل لمــا علمت أنَّ تلك الأمور من المحسوسات المشتركة ألَّق تدرك بكلِّ واحد من هذه الخمسة، فهي غير محتاجة

قَدُوم و منْحَت تيشه. خَصين و فَأْس تَبَر

<sup>\*</sup> قولــه: «حيث يتصور للقدوم و المنحت وجود...» المنحت كمنبر اسم آلة يقال بالفارسية تيشه؛ و كذلـك القدوم بالفتح تيشه كما فى منتهى الأرب. و فى القطعة الخامسة من نصاب الصبيان لأبى نصرالفراهر.:

عَلاة سِندانُ، فِطِّيس پُتك و مِنْفَخ دَم

<sup>\*\*</sup> قوله: «فكل محسوس فهو معقول الخ» هذه النكتة العليا أصل قويم و حكم حكيم جداً ينبغى كمال الستدبر فسيه، ثم يرتفى منه إلى إدراك التوحيد الصمدى و علمه سبحانه بكل شيء، قوله تمالى شسأنه: «إن الله بكمل شيء عليم» (التوبة، ١٥٥) و نحوه عدة آيات أخرى؛ و هذا ألحكم الحكيم هو ثمرة هذا الياب الذى هوالشجرة الطوبي و قد ختمه بذكر تلك الشرة العليا. فتدبّر.

مفاتيح الاسرار لسلاك الاسفار

إلى حــسّ ســادس، بل لو كان في الوجود حسّ آخر كان معطّلا من جهة أنَّ الحيواس الخمس بل بعضها وافية بإدراك هذه الأمور، و التعطيل مستحيل كما علمت في الوجود.

#### الياب الخامس

من علم النفس في الإدراكات الباطنة و فيه فصول:

فصل (١) فى الحس المشترك و يسمى بنطاسيا "أى لوح النفس (لوح النقش ـخ)

\* قولمه: «في الحسن المشترك و يسمى بنطاسيا...» بنطاسيا معرَّب فنطاسيا، كلمة يونانية يقال لها الحسن المشترك و لوح النفس و لوح النقش أيضاً.

و اعلم أن الفصل التاليت و المنسين من فصوص الحكم للعملم التانى أبي نصر الفارابي في المبات هذه القورة. ولنا شرح عجاب بالفارسية على ذلك الكتاب المستطاب، فإن شئت فراجع ذلك الشرح؛ و كذلك راجع تعليقاتنا على شرح الحكمة المنظومة للمتأله السيزوارى في المقام؛ و المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند، ج ٢، ص ٣٢٣)، و الله سبحانه فقاح القلوب و متاح الفيوب. قال المصنف أعنى به صاحب الأسفار في كتاب المبدأ و المماد (ط ١ من الحجرى، ص ١٧٨)؛ فصل في القسم المدرك للصور الجزئية و هو اثنان: فالأول منه الحس المشترك و يستى بنطاسيا أي لوح النفس، و هي قبوة مرتبة في مقدم النجويف الأول من الدماغ و مبادى عصب الحس، و يقبل جميع الصور المنطقة في الحواس الفاهرة بالتأذى إليه من طرق الحواس من جهة الأعصاب الحاملة للروح المبداري، فهو كحوض ينصب فيه أنهار خسة، و الدال على وجوده أمور:

و هيى قوة مودعة في مقدم الدماغ عند الجمهور. و عندنا قوة نفسانية استعداد حصولها في مقدم الدماغ بل في الروح المصبوب فيه يتأدّى إليها صور المحسوسات الظاهرة كلّها، و الحواس بالنسبة إليها كالجواسيس الذين يأتون بأخيار النواحى إلى وزير الملك. واحتجوا على إثباتها بحجج ثلاث؛ إحداها إنا نحكم؛ بأنَّ هذا الأبيض حلو أو ليس هذا ذاك، و القاضى على الشيئين يجب أن يحضره المقضى عليهما، و هذا القاضى الحاكم ليس هو المقل فقط بلا توسط حاسة. إنا أولا فلأنَّ إدراكه للمحسوسات لايكون إلا بآلة جزئية. و إما ثانياً فلأنَّ هذا الحكم قد يقع من الحيوانات التي لاعقل لها، إذ لولا ذلك لتعذرت عليها الحياة ، ولو لم يكن الشم والشكل دالا لها على الصورة المطلوبة لم عليها أو على الصورة المهروب عنها لم تهرب عنها، فظهر أنَّ للمحسوسات الظاهرة اجتماعاً في قوة جزئية إدراكية، وليس شيء من الحواس الظاهرة الظاهرة من مدرك باطني جزئي و هوالمسمى بالحس المشترك.

و هـذه الحجـة لايخلـو عن ضعف إذالعقل في الإنسان و الوهم في الحيوان

أحدها مشاهدة القطرة النازلة خطأ، و النقطة الجوالة بسرعة الدائرة، و ليس ارتسامهما في البصر لمدم حصول المقابلية إلا القطرة أو النقطة، فإذاً ارتسامهما إثما يكون في قوة أخرى غيرالبصر يقصل فيها الارتسامات المتنالية بعضها ببعض فيشاهد خطأً.

والستانى أنسا نحكسم ببعض الهسوسات الظاهرة على بعض كالحكم بأنَّ هذا الأبيض هو هذا الحلو، و هذا الأصفر هو هذا الحارَّ، و كلَّ من الحواسُ الظاهرة لايحضر عندها إلا نوع مدركاتها. فلابد من قوَّة يحضر عندها الجميع ليصح الحكم بينها.

و التالث أنّ السناتم و المسريض كالمعبرسم يشاهد صوراً جزئية لا تحقّق لها في الخارج ولا في شيء من الحواسّ الظاهرة الح.

<sup>\*</sup> قوله: «لتحدّرت عليها الحياة» ضمير «عليها» راجع إلى الحيوانات التي لاعقل لها، وكذا ضمير «لها» في قوله: ولو لم يكن الشم و الشكل دالاً لها حلى الصورة المطلوبة.

جــامع لجميع القوى المدركة و غيرها، و هو الحاكم على مدركاتها و المستعمل للجمــيع، فــيكفى لـلحكم بــأنَّ هذا الأبيض هذا الحلو إذا أبصر بياض السكر. ببصره، و إدراك حلاوته بذوقه.

و أيضاً إذا عقلنا الإنسان الكلّى" ثم شاهدنا شخصاً معينا منه حكمنا بأنً هذا الشخص إنسان مع أنَّ الإنسان كلّى معقول و الشخص جزئى محسوس، فلوكان الحاكم على الشيئين لابدً و أن يدركهما بالذات؛ للزم أن يكون هاهنا قوة مدركة غيرالعقل و غيرالحس تدرك للمعقول و المحسوس جميعاً، لأنَّ إدراك المعقور على الجزئيات، فلو وجب العقل مقصور على الجزئيات، فلو وجب للحاكم على الجرئى بالكلّى أن يدرك الطرفين جميعاً بلاواسطة قوة اخرى يكون آلة له فيلزم إما استحالة هذا الحكم و إما وجود قوى أخرى لايكون عقلا ولا حسناً واللازم بقسميه باطل، فكذا الملزوم.

قــال بهمنــيار: و عــندى أنه ليس يجب أن يكون الحاكم بأنَّ هذا اللَون هو هــذا الطعم مدركاً للصور الهسوسة، كما أنه إذا أثار الإبصار الشهوة " لم يجب أن يكون القوة الشهوانية دراكة بل يصح أن يكون النفس مدركة للطعم بالذوق و اللّون بالبصر، ثم يحكم قوة أخرى بأنَّ هذا الطعم لشيء هذا لونه انتهى.

<sup>\*</sup> قولمه: «و أيضاً إذا عقلنا الإنسان الكلّى...» هذا وجه آخر في بيان ضعف الحجة المذكورة في البات الحسن المشترك منقول من المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند، ج ٢، ص ٢٢٣)، يعنى لوكان صرف حضور المقضى عليهما عندالقاضى يوجب إثبات قوة جزئية إدراكية مسئاة بالحسن المشترك ليوجب حكمنا بأن هذا الشخص إنسان. إثبات قوة مدركة لاتكون عقلاً فقط، ولاتكون حساً فقط، بل قوة تدرك المحسوس و المعقول كليهما معاً نظيرالحس المشترك المدرك للشبتين المتضى عليهما.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «كما أنه إذا أثار الإبصار الشهوة» أثار أي أحتّ، و الإبصار منصوب مفعول مقدّم، و الشهوة مرفوعة فاعل لفعل أثار. أي أحتّ الشهوة الإبصار.

أقبول: لاغبيار عبلي كلامه هذا، ولا يرذ عليه ما أورده صاحب المباحث بقولـــه: و هــذا جهل مفرط، و لعلَّه نسى ما حفظه في أول المنطق من أنَّ كلُّ تصديق لابدُّ فيه من تصورين فمن لم يكن متصوّراً للعالم و الحادث كيف يمكنه الحكم بثبوت أحدهما للآخر انتهى و ذلك لأنَّ المراد من قوة أخرى في قوله ثم يحكــم قوة أخرى قوة إدراكية كالعقل في الإنسان. و الوهم في سائر الحيوانات فمعناه أنه يحكم العقل أو الوهم بعد تنبُّهه بوسيلة الذوق على الطعم، و بوسيلة الإبصــار عبـلي اللبـون، بــأنَّ هــذا الطعم لما له هذا اللَّون، فمن أين لزم هاهنا حصول التصديق من غير تصور الطرفين. وقول الحكماء: إنَّ العقل لايدرك الجزئسيات، و الوهم لا يـدرك الحسوسات الظاهرة معناه أنَّ العقل لايدرك الجزئسيات بذاتمه من غير استعانة بآلة \* إدراكية كالحس والوهم. وكذا الوهم لايدرك بذاتيه الحسوسيات من غبر توسط الحواس وإلا فلا مدرك بالحقيقة للكلُّــيات و الجزئــيَّات في الإنســان إلا القوة العاقلة، و في الحيوانات لامدرك لـلموهومات و المحسوســات إلا الوهــم، فهــذا الاعتراض أنما نشأ عن قصور التأمل، و سوءالفهم، و قلة الممارسة لكلماتهم.

الثانية أنا نرى القطر النازل خطأ مستقيماً و الذّبالة المتحركة" بالاستدارة عـلى العجلـة دائـرة، و الـنطقة في الخـارج لـيس خطأ ولا دائرة، فإذن تلك الاشباح في الحس و ليس محلّها هو القوة الباصرة.

أمـا عـلى مذهـب أصـحاب الشـعاع و مـن يكون المبصر عنده هو الأمر الحارجي فهو بيّن.

و أمـا عـلى مذهب من يرى أنَّ الإبصار بحصول شبح المرئى فلأنَّ حضور

<sup>\*</sup> قوله: «من غير استعانة بآلة» و في نسخة «من غير استعماله لآلة».

<sup>\*\*</sup> قولمـــه: «والذَّبَالة المتحركة...» ذُبَاله كرَّمّانه: يليته (منتهى الأرب): پليته فتيله چراغ. قوله: «فإذن تلك الأشباح في الحمـــي» أي في الحمـــ المشترك.

المسادة شبرط فى الإيصار و فى كلّ إحساس، فالبصر لايدرك المبصر إلا حيث يكسون، فسبقى إنَّ ذلـك الأنطباع و التمثّل فى قوة أخرى، و ليست هى النفس فهى قوة أخرى جزئية.

و اعترض عليه صاحب المباحث بأنكم استدللتم بهذا على أن الرؤية بالانطباع في البصر، والآن جعلتموه دليلا على إثبات الانطباع في الحس المشترك، و قد سبق الإيراد عليه بهذا، و الذي نقوله الآن: إنه لم لايجوز أن يكون عمل الانطباع هوالروح الباصرة و القوة الباصرة؟ فينطبع في الروح الباصرة حين ما كان في حيز "، ثم قبل انمحاء هذه الصورة ينطبع فيها صورة المسمم عند ما يكون في حيز آخر، فإذا اجتمعت الصورتان في البصر شعرت المقوة الباصرة بها فلا جرم أحست القوة الباصرة بالنقطة على منال المنط.

و أيضــاً الشيخ الرئيس قد سلّم أنَّ البصر يدرك الحركة، و يستحيل إدراك الحركة إلا على الوجه المذكور.

أقول: الحجة على أنَّ الإبصار لابدً فيه من تمثّل شبع المرئى و صورته عند النفس قد مضت من غير الاستعانة بما ذكسروه، و أما تجويز كون بقاء الارتسامات في البصر حتى يدرك النقطة خطأً فليس بجائز؛ لأنَّ الحس الظاهر قدوة مادية لايدرك شيئاً إلا بمشاركة الوضع، و مالا وضع له بالقياس إلى موضوعها فلا يتأثر ولا ينفعل موضوعها منه فلا يقع الإدراك به، إذلا شبهة في أنَّ القطرة عند حصولها في كلَّ موضع يبطل كونها في الموضع السابق عليه، و المنتقدم لا وضع له، و ما لا وضع له لايؤثر في قوة جسمانية، فلو كان لِلْبَصر إدراك صورة النقطة على وضع خاص بعد انمحائها عن ذلك الوضع لزم وجود

قوله: «و اعترض عليه صاحب الهباحت...» أى اعترض على هذه الحجة التانية الفخوالوازى
 في المباحث المشرقية (ط هند، ج ۲، ص ٣٦٥).

<sup>\*\*</sup> قوله: «حين ما كان في حيّز» أي حين ما كان المصر في حيّز.

الشسىء بسلا سسبه. و لمزم أن يكون الحس الظاهر مدركاً للمغيبات، و إدراك المغيبات مقصور على الحس الباطن لكونها غير منطبعة في المادة عندنا. و كما أنَّ المبديهة شاهدة على أنَّ المبواس الظاهرة لاتدرك الأمور الماضية و الأمور المستقبلة، فالبصر لايسدرك لونساً موجوداً في الأمس، و الشمَّ لايدرك رائحة موجودة في الفد، فكذلك الحكم هاهنا. و أما أنَّ الشيخ سلّم أنَّ البصر تدرك المسركة فقد مرَّ بسيانه من أنَّ ذلك بانضمام العقل بضرب من القياس. لا أنَّ المبصر يدرك بإدراك واحد دفعي أجزاء الحركة؟ فلو ارتسمت أجزاء الحركة دفعية كما في القطرة المنازلة و الشعلة الجوالة فذلك في الحس المشترك لافي الحس الظاهر.

الهجة الثائثة و هي أقوى الهجج إن الإنسان يدرك صوراً لا وجود لها في الحسارج مثل ما يعرض للمبرسمين، و كما يعرض للنائم في رؤياه فإنه يشاهد صوراً عظيمة محسوسة، و أصواتاً مسموعة متميّزة عن غيرها، و كذلك الذي يساهدها أصحاب المنفوس الشريفة كالأنبياء و الأولياء عليهم السلام حين سلامة حواسهم، من الصور البهيّة، والأصوات الحسية لايرتابون فيها و يميّزون بينها و بين غيرها، و كذلك ضعفاء العقول قد يرون عند الدهشة و الخوف في الهيروب و الزلازل و غيرها لا نزعاج نفوسهم عن عالم الظاهر صوراً مناسبة لأحوالهم، فإذاً لتلك الصور وجود، فإن العدم الحض يمتنع أن يتميّز عن غيره، وليس وجودها في الخمارج و إلا لرآها كلَّ من كان سليم الهس، فإذاً تلك وليس وجودها في الخمارج و إلا لرآها كلَّ من كان سليم الهس، فإذاً تلك الأحور وجودها في الخمارج و إلا لرآها كلَّ من كان سليم الهس، فإذاً تلك الأحور وجودها في الخمار المقدارية، و غير الهس الظاهر لأن هذه الصور في الأغلب تبدرك عند ركود الهواس و تعطلها، و كذا تدرك في المنام ، و قد يبدرك في الميقظة المبصر عند غموض العينين، فبقي أن يكون المدرك في المنام ، و قد

<sup>\*</sup> قوله: «و كذا تدرك في المنام» أي تدرك هذه الصور في المنام.

باطنة غير العقل. و ليس الحيال مدركاً لها لأنَّ الحيال حافظ و إلا لكان كلُّ ما كان مخزوناً فيه متمثلاً مشاهداً و ليس كذلك؟ فبقى أن يكون المدرك لها قوة أخرى و هيى الحسس المشترك، و موضع تعلقها مقدم الدماغ عند التجويف الأول، و مظهر إدراكات هو الروح المصبوب هناك: و هذا الروح كالمرآة التي تظهر بسبها لحنلوها عن الألوان مع قابليتها صور الألوان من غير أن تنطبع فيها صورة، فهكذا تلك الروح لبساطتها و صفائها و اعتدالها تصير سبباً لظهور الأشباح الغيبية على النفس من مُثل المحسوسات "، فيدركها النفس جذه القوة التي هي آلة لإدراك المحسوسات الفائبة من الحواس و هوالمطلوب.

و استدلً من نفى هذه القوة\*\*\* بوجهين:

الأول أنَّ النائم قد يرى فى نومه جبلا من الياقوت، و بحراً من النار، و هذه الصور العظيمة يستحيل انطباعها فى جرم الدماغ لاستحالة انطباع العظيم فى الصنفير، فإذن محلُّ هذه الصّورة ليس قوة جسمانية بل جوهر النفس؛ فبطل القول مبذه القوة.

السثانى أنــا كمــا علمــنا ببديهة العقل أنا لانذوق الطعوم و لا نشمّ الروائح بالأيدى و الأرجل، كذلك علمنا بالضرورة إنا لانذوق ولا نلمس بالدماغ.

أقسول: أما الأول فلايرد علينا لأنا لانقول بانطباع الصور المدرّكة و حلولها فى جسرم مـن الأجرام؟ بل هى قائمة بالنفس قياماً غير الحلول و الانطباع، و كـذا الـتانى فـإنَّ الدمـاغ ليس نحل الانطباع؟ ولا أيضاً إليه حاجة فى إدراك

<sup>\*</sup> قوله: «لخلوها عن الألوان...» أي لخلو المرآة عن الألوان.

<sup>\*\*</sup> قوله: «من مثل الحسوسات» الْمُثُل بضَّمَّتين جمع المثال.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و استدلّ من نفي هذه القوم...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط هند. ج ٢.

ص ۳۲۶).

النفس للصور بعد حصولها من طريق الحواس؟ ولا في إدراك المغيبات بعد حصول الاستعداد لها؟ إنما الحاجة إليه في كونه محل القوة و الإمكان لحدوث الصورة بسبب الرجحان، و حامل استعداد النفس للاتصال بجده التصوير و التمثيل، و أما كون تلك الصور العظيمة منطبعة في جزء من الدماغ فنحن ننكره غايبة الإنكار، إذ قبد أقمنا البرهان على كون الصور الخيالية غير موجودة في هبذا العالم، إذ ليست من ذوات الأوضاع؟ و مع ذلك لابدً من أيبات قوة أخرى غيرالنفس لمغايرة مدرك الجزئيات لمدرك الكليات، لأن الجبرئي بما هو جزئي تباين في الوجود للكلّي بما هو كلّي أي عقلي، والمدرك أبداً من نوع المدرك بل عينه كما علمت "، فمدرك الجزئي غير مدرك الكلّي.

### فصل (۲) في الخيال\*\*\*

قوة الخيال و يقال لها المصورة هي قوة تحفظ بها الصورة الموجودة في الباطن.

و استدلوا على مغايرتها للحس المشترك بوجوه ثلاثة:

الأول أنَّ الحـــسَّ المُشترك لــه قوة قبول الصور، و الخيال له قوة حفظها، و قوة القبول غمر قوة الحفظ بوجهين:

أحدهما أنَّ القبول قد يوجد من غير حفظ كما فى الماء إذ فيه قوة قبول الأشكال دون حفظها، فلو كان أحدهما عين الثانى لم يجز الانفكاك.

<sup>\*</sup> قوله: «و لا في إدراك المفييات»، الواو عاطفة والجملة عطف. و قوله: «لحدوث الصورة بسبب الرجحان» أى كل حادث زماني يجب أن يكون له مرجّم حادث.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بل عينه كما علمت» علمت في مبحث اتحاد العاقل و المعقول و الحاسُّ و الحسوس.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فصل في الخيال...» راجع المباحث المشرقيّة للفخرالرازي (ط هند، ج ٢، ص ٣٢٧).

و ثانـيهما أنّ القبول منشأه الإمكان و الاستعداد. و الحفظ منشأه الوجوب والفعلية، فهما حيثيتان متخالفتان مكثرتان لذات الموضوع.

والاعتراض عليه بأنَّ هذا مبنى على قاعدة أنَّ الواحد لا يصدر عنه إلا الواحد. نشاء من قلة التدير، و قصور البضاعة في الحكمة كما مرَّ ذكره.

النتاني أنَّ الحسس المشترك حاكم على المحسوسات مذعن لها، و الخيال غير حاكم بل حافظ فقط، و الشيء الواحد لايكون حاكماً و غير حاكم.

واعــــــرض بأنه لم لايجوز أن يكون القوة الواحدة تارة تكون حاكمة و تارة تكون حافظة؟.

الثالث أنَّ صور الهسوساتُ قبد تكون مشاهدة و قد تكون متخيلة. و المشاهدة غيرالتخيل. فبالحس المشترك يشاهد تلك الصور. والحيال يتخيلها فهما قوتان متفايرتان.

و اعمترض صاحب المباحث المشرقية بأنَّ الصور المعقولة قد لا تكون النفس مشاهدة لها ناظرة إياها بل ذاهلة. فتلك الصور في هذا الوقت في أيَّ خزانة تكون؟.

<sup>\*</sup> قوله: «التالث أنَّ صورالهمسوسات...» أقول: عبارة الفخر في المباحث المشرقية هكذا: «الوجه التالث قالوا صورالهمسوسات إذا انطبعت في الهس المشترك كانت مشاهدة، و إذا كانت في الخيال لم تكن كذلك و هذا أمًا يتم عنداختلاف القوتين».

أقول: و هي في إفادة المعنى أعنى كون الحيال غيرالحس المشترك تامّة لاغبار عليها؛ و أمّا عبارة المستف في الكستاب فلاتخطو من دغدغة، لأنّ الخيال حافظ للصورالحسوسة، و أمّا تحيل تلك الصور و مشاهدتها فهما من فعل القوّة المتخيلة لا الحيال، فلابد من تصرّف في عبارة الكتاب حتى يستقيم معناها بأن يقال: صورالحسوسات قد تكون مشاهدة بالحس المشترك، وقد تكون متخيلة بالقوّة المتخيلة و هي المراد من لفظ الخيال في عبارة الكتاب، فلابد من كون تلك الصور مخزونة في موطن حتى يتصرفها المتخيلة و تشاهدها و تلك الخزانة هي الحيال، لكن لك أن تقول: إنّ هذا التصرّف إرجاع إلى الوجه الأول، فندبر.

فيان قلستم: إنمه إذا أقبلست السنفس إلى المسبدء الفيّاض فاضت عليه تلك العسورة، و إذا أعرضت انمحست و بطلست. لكن النفس متى أحكمت ملكة الاتصمال بمالعقل الفعّال فيكون متى تأهبّت لإدراك تلك الصور فاضت عليها منه.

قلنا: فلم لايجوز أن يكون كذلك فى الصور الخيالية حتى أنَّ الحس المشترك متى تأهبّت لاستحضار تلك الصور فاضت عليه من المبدء الفعّال؟.

أُقبول: القبوة الُّمني قبد حصلت في الملكة التوجه أو الاتصال بجوهم فعَّال يفيض عليها الصور من غير تجشّم اكتساب جديد بفكر أو إحساس، غبرالقوة الَّــق لم تحصـل لها بعد هذه الملكة بل تحتاج في إدراكها إلى كسب كالإحساس كما في الحس المشترك، أو الفكر كما في النفس، فإنَّ النفس بما هي نفس ليس لها أن تبدرك المطالب النظرية متى شائت من غير طلب و كسب إلا بواسطة ملكة عقلية يحصل لها بعد تعدد الإدراكات، و تعاقب الأفكار، و ترادف الأنظـار. و قــوة تلك الملكة نور عقلي راسخ الوجود فاض عليها من المبدء و هــو عندنا جوهر فوق النفس\*\* و دون العقل الفعّال. فهكذا نقول في هذا المقام إنَّ إدراك المحسوسات أولا غير محتاج إلى ملكة بل إلى شيء كاسب من حسَّ أو شسىء آخر. و أما حفظها فيحتاج إلى زيادة ملكة، و شدة في القوة المدركة حيـث يمكـنها استحضـار مـا وقع الذهول عنه من الصور المحسوسة بعد غيبة أسبابها عن الحس، و قد سبق أنَّ القوة المسترجعة لا توجد في الماديات. على أنَّ إثبات المغايدة بين الحس المشترك و الخيال ليس عندنا من المهمات الَّتي يخيتل بإهمالها شيم من الأُصول الحكمية، فلو كانا قوة واحدة لها جهتا نقص و كمــال لم يكــن به بأس. والعمدة إثبات أنها قوة جوهرية باطنية غيرالعقل. و

<sup>\*</sup> قوله: «القوة التي قد حصلت...» القوة مبتدأ, خبره قوله الآتي بمد سطر: غيرالقو، التي الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ر هو عندنا جوهر فوق النفس...» أي المقل بالفعل.

غيرالحسس الظاهر، و لها عالم آخر غيرعالم العقل، و عالم الطبيعة والحمركة. و هذه القوة قد أقمنا البرهان على تجردها من البدن و أجزائه، و بها يتحقق أحسوال القبر و ثواب و عذاب، و أحوال البرزخ و بعث الأجساد. و موضع تصرفها كلُّ البدن، و سلطانها في آخر النجويف الأول، و آلتها الروح الغريزي الذي هناك.

#### قصل (۳)

# في المتخيلة و الواهمة والذاكرة

أما المتخيلة فتسمّى مفكرة أيضاً باعتبار استعمال الناطقة إياها في ترتيب الفكر و مقدماته. فقد احتجوا على مغايرتها لسائر القوى المدركة بأنَّ الفعل و العمل غير الإدراك و النظر؛ فإنَّ لنا أن نركّب الصور الحسوسة بعضها ببعض؛ و نفصلها بعضها عن بعض لا على النحو الذى شاهدناه من الحارج، كحيوان رأسه كرأس إنسان، و سائر بدنه كبدن فرس، وله جناحان. و هذا التصرف غير ثابت لسائر القوى فهو إذن لقوة أخرى.

و اعــترض بأتــه إن كــان لهــذه القــوة إدراك كــان الشيئ الواحد مدركاً و متصــرفاً، و إن لم يكــن لها إدراك مع أنها متصرف بالتفصيل و التركيب، بطل قولهم القاضى على الشيئين لابدًّ و أن يحضره المقضىً عليهما.

و أيضاً استخدام الوهم إياها تصرف فيها، فإنَّ الوهم مدرِك متصرف معاً. و

<sup>•</sup> تول...: «و هذه القوة قد أقمنا البرهان على تجردها من البدن...» يعنى بالتجرد هذا التجرد المبرزخي للسنفس، فإن للنفس درجات من التجرد كالتجرد البرزخي و التجرد العقلي و التجرد الذي فوق التجرد العقلي. و قوله: «و بها يتحقق أحوال القبر...»: هذا الحكم الحكيم الحكم أصل قويم في أصول معرفة النفس، و نيله بجتاج إلى كامل مكثل يهديله إلى الأسرار المودعة في المقام. و قد بهنا كثيراً منها في مسفوراتنا و الله ولى التوفيق.

أجــاب المحقــق الطوسى عن الأول إنَّ هذه القوة ليست مدركة؟ و تصرُّفها فى شيئين يقتضى حضورهما لا إدراكهما، إذ لايجِب أن يكون كلُّ حاضر متصرَّف فيه مدركاً.

وعن التانى أنَّ الشيء الواحد بمكن أن يكون مدركاً. و متصرّفاً من وجهين مخستلفين. أحدهما بحسب ذاته، والآخر بحسب آلته، أو كلاهما بحسب آلتين. و موضع تصـرُف هـذه القوة هو الجزء الأول من التجويف الأوسط، و هي قوة للوهم، و بتوسطه للعقل.

و أما القوة الوهمية \* فقد احتجوا على مغايرتها بأن قالوا: إنا نحكم على المحسوسات بأمور لايحس بها ولا صورة لها في المواد، وهي إما أمور ليس من شأنها أن يحس بها كالعداوة التي يدركها الشاة من الذئب، و الهبة التي تدركها السخلة من أمّها. و إما أمور يكن أن يحس بها كما إذا رأينا شيئاً أصغر حكمنا بأنه عسل وحلو؛ فإنَّ ذلك لا يؤدى إليه الحس في هذا الوقت، فالقوة التي تدرك هذه الأمور هي الوهم، لكن يدرك القسم الأول أعنى المعانى المتعلقة بالجزئيات بذاته، والقسم الثانى أعنى الصور الغير الموجودة باستخدام المصورة، ولا يحوز أن يكون شيئاً من القوى المذكورة إذ إدراكاتها مقصورة على الصور المحسوسة، و هذا يدرك المعانى، فهي إذن فوة أخرى، و موضع تصرف الوهم الدماغ كله لكن الأخص به هو التجويف الأوسط.

وأعــلم أنَّ الوهم عندنا\*\* و إن كان غير القوى الَّتي ذكرت إلا أنه ليس له

<sup>\*</sup> قوله: «و أما القوة الوهمية...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط ١. ج ٢. ص ٣٢٩ من طبع هند): ثم ما فى المباحث والأسفار تجده فى نفس الشفاء (الفصل الأول من المقالة الرابعة. ص ٣٣٠. بتصحيح الراقم و تحقيقه و تعليقاته عليه).

<sup>\*\*</sup> قولمه: «واعلم أن الوهم عندنا...» قد مضى كلام المصنّف فى الفصل النالت عشر من المسلك الهنـامس (المسرحلة العاشسرة) فى اتحـاد الصاقل و المعقـول، ولنا فى المقام نقل تأييد من جذوات

ذات مغايرة للعقل؟ بل هو عبارة عن إضافة الذات العقلية إلى شخص جزئي و تعلَّقهـا بــه و تدبيرها لــه، فالقوة العقلية المتعلَّقة بالخيال هو الوهم، كما أنَّ مدركاتــه هــى المعــانى الكلّــية المضافة إلى صور الشخصيات الخيالية، و ليس للوهــم في الوجود ذات أخرى غيرالعقل؟ كما أنَّ الكلّـى الطبيمي و الماهية من حيث هي لاحقيقة لها غير الوجود الحنارجي أو العقلي.

و الحبجة على ما ذكرناه، أنَّ القوة الوهمية إذا أدركت عداوة شخص معين فإما أن تكون مدركة للعداوة لا من حيث إنها في الشخص المعين، أو لم تدركها إلا من حيث إنها في الشخص المعين، أو لم تدركها إلا من حيث إنها في الشخص في أدرك عداوة كلية، فسالوهم هوالعقل. وإن كان الثاني فمن الظاهر المكتوف في العقل أن العداوة ليست صفة قائمة بهذا الشخص، وعلى تقدير قيامها به كانت محسوسة كوجوده و وحدته، فإنَّ وجود الجسم الشخصي عين جسميته، و وحدته عين اتصاله، وكان إدراك حينئذ اتصاله، وكان إدراك عداوته كإدراك وجوده و وحدته، فكان إدراك حينئذ الجزئية فوجيوده فيها إما باعتبار أنَّ الذهن ينتزع منها ذلك المعنى كالعلية و الجزئية فوجيوده و النوة و البنوة و غيرها. و المعلية الما المعنى كالعلية و إما باعتبار أنَّ الذهن ينتزع منها ذلك المعنى كالعلية و إما باعتبار أنَّ الذهن ينتزع منها ذلك المعنى كالعلية و الطعم. إما باعتبار أنَّ هنا صورة في تلك الأشخاص كالسواد و الرائحة و الطعم. والمناسم الأول إما بالعقل الصرف؛ وذلك إذا كان إدراكها مع قطع النظر عن متعلقاتها. وإما بالوهم إذا أدركت متعلقة بشخص معين أو أشخاص معينة عن متعلقاتها. وإما بالوهم إذا أدركت متعلقة بشخص معين أو أشخاص معينة عن متعلقاتها. وإما بالوهم إذا أدركت متعلقة بشخص معين أو أشخاص معينة

ميرداساد (ط هند، ص ١٩٣)، ولا سيّما من القيصرى فى أواخر الفِصّ الآدمى من شرحه على فصوص الحكم للشيخ الاكبر (ص ٩١ من الطبع الأول الحجرى؛ و ص ٢٩٥ و بعدها من ج ١ بتصبحيحنا و تحقيقننا و تعليقاتها عليه) فراجع، ثم بسطنا الكلام فى ذلك فى رسالتنا المعمولة فى العلم، و سيأتى تحقيق أنيق من المصنّف أيضاً فى آخر الفصل الخامس من هذا الباب.

<sup>\*</sup> قوله: «فإنَّ وجود الجسم...» تعليل لكون وجوده و وحدته محسوسين.

و إدراك القسم الثاني\* بشيء من الحواس أو بالحيال، فالعداوة مثلا من قبيل القسم الأول؛ و إن كانست مستعلقة بخصوصسية فهي أمر كلّي مضاف إلى تلك الخصوصسية و لسيس لهما قيام بالأجسام. و إدراكها بالوهم لا بالحس، فالوهم يدرك الكلّي المثهد بقيد جزئي.

وأما القوة الحافظة فهى خزانة عندهم للوهم اختزنت فيها صور مدركاته". كسا أنَّ الخسيال خبزانة للحس المشترك. و قد تستى أيضاً ذاكرة و مسترجعة لكونه قوية على استعادتها، و هذه الاستعادة تارة تكون من الصورة إلى المعنى و ذلك إذا أقبل الوهم مستعيناً بالمتخيلة ليستعرض الصور الموجودة في الحيال إلى أن عرضت له الصور التي إدرك معها ذلك المعنى، و حينتذ يلوح ذلك المعنى المحلوظ في الحيزانة، و تبارة تكون المصبير مبن المعنى إلى الصورة باستعراض المعانى التي في الحافظة إلى أن عرض لمه المعنى الذي أدرك معه الصورة التي تطلب، و إن تعددرت من هذه الجهة لاتمام الصورة عن الحيال بالنسيان أو لمانع آخر فيصتاج إلى إحساس جديد، فعينتذ يورد الحس الظاهر تلك الصورة و تصير مستقرة في الحيال، فيعود بسبه المعنى المستقر في الحافظة.

و اعترض بأنَّ حفظ المعانى مغاير لإدراكها، و إدراكها مغاير للتصوف فيها و استعراضها، فالاسترجاع لايستم إلا مجفظ و إدراك و تصرَّف، فالمسترجعة لاتكون قوة واحدة، فيزيد عدد القوى الباطنة على الهمسة المذكورة.

والجواب إنَّ الإدراك للوهم، والحفظ للحافظة، و التصرف للمتفكَّرة، و جهذه القوى يستمُّ الاسترجاع من غير حاجة إلى قنوة أخسرى غيرها، فوحدة المسترجعة وحددة اعتبارية غير حقيقية، وكذا الذاكرة مركّب من إدراك و

<sup>\*</sup> قوله: ﴿ وَدِرَاكُ القَسَمِ التَّانَى...﴾ القسم الثاني هو مالحًا صورة في الأشخاص.

قولت: «فنيها صنور مدركاته» أي فيها صور مدركات الوهم. و قوله: «و قد تسمّى أيضاً ذاكرة» أي قد تسمّى الهافظة ذاكرة و مسترجعة.

حفظ يتمّ بالوهم و الحافظة.

و اعلم أنَّ هذه القوى و إن كانت متغائرة الوجود. مختلفه الحدوث، منفكة بعضها عن بعض، فمن الحيوان مالا يكون لـه إلا الحس الظاهر، و منه ماله خيال ولاوهم لـه، و منه مالا حفظ لـه إلا أنها ترجع عند كمالها إلى ذات واحدة لها شؤون كثيرة. و سيجىء بيان أنَّ النفس بذاتها مدركة للصور الجزئية و المسانى الكلَّية في فصل معقود لهذا، فكن منتظراً متوقعاً لبيانه، و إن سبق مناتنيهات كشيرة يتفطن الذكى اللّبيب على هذا المطلب من غير كلفة، لكنا نوضحه زيادة إيضاح لأنها مطلب عالى، و مناع ثمنه غال.

و تما يؤيد ما ذكرناه إن الشيخ قال في الشفا في آخر الفصل الأول من المقالة الرابعة من الكلام في النفس: و يشبه أن تكون القوة الوهمية هي بعينها المفاكمة، فتكون بذاتها حاكمة، و المفكرة والمتخيلة و المتذكرة، وهي بعينها الماكمة، فتكون بذاتها حاكمة، و بحركاتها و أفعالها متخيلة و متذكرة، فتكون متخيلة بما تعمل في الصور و المعانى، و متذكرة بما ينتهي إليه عملها. و أما الحافظة فهي قوة خزانتها إنتهي، ولا ينافي هذا ما ذكره " قبل هذا الكلام متصلا به بل يؤيده، و هو قوله: و هذه القوة المركبة بمن الصورة و الصورة، و بمن الصورة و المعنى، و بمن المعنى و بمن المعنى، كأنها القوة الوهمية بالموضع لا من حيث تحكم؟ بل من حيث تعمل المصال إلى الحكم، و قد جعل مكانها وسط الدماغ ليكون لها اتصال بخزانتي المعنى والصورة إنتهي، فإنه دل على أن مبده الذي ينسب إليه التفكر و التذكر

<sup>\*</sup> قوله: «إلا أنها ترجع...» الضمير راجع إلى قوله: «هذه القوى».

<sup>\*\*</sup> قوله: «ولا ينافي هذا ما ذكره...» في كلماته هذه نظر إلى الردّ على الفخرالرازي حيث قال في المباحث المستحد المباحث المباحث

و التخييّل و الحفيظ هيو شيء واحد بالهوية و الذات، كما أنَّ مبدء الجميع في الإنسان هو ذات واحدة يتشعب منه فروع و قوى باعتبار أطواره المختلفة، و درجاته المتفاوتة.

و قال أيضاً في فصل القوى النفسانية من كتاب القانون: و هاهنا موضع نظر فلسفى إنه همل الحافظة و المستذكرة و المسترجعة لما غاب عن الحفظ من مخزونات الوهم قوة واحدة أو قوتان؟ و لكن ليس ذلك بما يلزم الطبيب انتهى. و إغالم يحكم هاهنا، و لم يجزم بأحد الشقين التفاير أو الاتحاد لأنَّ الحكم به إما على سبيل المبدئية فليس ذلك بما يبتني عليه قاعدة طبيّة؟ ولا على أن يكون مطلوباً هناك إذ ليس هذا من المسائل التي يلزم الطبيب أن يعرفها، إذ موضع أفعال الوهم و الحفظ عضو واحد أو كالواحد عندهم إذا وقعت فيه آفة تسرى في غيره أيضاً فما الحاجة لهم إلى معرفتها.

و أيضاً الحكم النظرى مفتقر إلى حجة و بيان، و ليس يمكن إثباته بالأدلة الطبيّة، و إثباته بالبراهين اللّمية لايكون إلا فى علم آخر فوق العلب. و لكن قال فى الشفا بهذه العبارة: و هذه القوة يعنى الحافظة يسمّى أيضاً متذكرة فيتكون حافظة لهسمّى أيضاً متذكرة المتحود حافظة لهسمّى أيضاً متذكرة التصوير لها مستعيدة إياها إذا فقدت، و ذلك إذا أقبل الوهم بقوته المتخيلة فجعل يعرض واحداً واحداً من الصور إلى آخر كلامه. فهذا يدل على أنهما قوة واصدة و قد مر أنَّ الذكر يتم بفعلين "؛ والاسترجاع بثلاثة أفاعيل، فوصدة كلّ من الذكر و الاسترجاع اعتبارية، و كذا وحدة القوة التي مبدئه، و فوق هذا كلام آخر موعود بيانه. و بالجملة لااضطراب في كلامه أصلاكما ظن بعضهم، بل هذه القوى مع تعددها عنده مفتقرة بعضها إلى بعض، و كلّها آلات

<sup>\*</sup> قوله: «إما على سبيل المبدئية» أي كونه من المبادي لعلم الطب".

<sup>\*\*</sup> قوله: «و قد مرّ أن الذكر يتمّ بفعلين» أي بالإدراك و الحفظ.

للوهم، و نسبة الأفاعيل إليها كنسبة الفعل إلى الآلة، و الفعل بالحقيقة منسوب إلى ذى الآلـة لا إلى الآلـة؟ و الوهم أيضاً آلة للعقل فيما لــه عقل. و أما أنَّ جميع القوى المدركة و المحركة مع تعدّدها و تخالفها عين حقيقة واحدة شخصية لهــا وحدة جمعيّة، تشمل هذه المعانى و هوياتها، فشىء لم يذهب إليه الشيخ و أتباعه، فاستمع لما يتلى عليك من عالم الأسرار بشرط صونها عن الأغيار.

# فصل (۴)

# في بيان أن النفس كل القوى

بمسنى أنَّ المدرك بجميع الإدراكات المنسوبة إلى القوى الإنسانية هى النفس المناطقة، وهسى أيضاً المحسركة لجميع التحريكات الصادرة عن القوى الهركة الحيوانية و النباتية و الطبيعية، وهذا مطلب شريف، وعليه براهين كثيرة بعضها من جهة الإدراك، وبعضها من جهة التحريك، والَّتَى من جهة الإدراك نذكر منها ثلاثة:

البرهان الأول من ناحبية المعلوم إنه يكننا أن نحكم على شيء بأحكام المحسوسات و الموهوسات و المعقولات. فنقول: مثلا إن الذي له لون كذا له طعم كذا، و ماله صوت كذا له رائحة كذا، و الحاكم بين الشيئين لابد و أن يحضرها، و المصدق لابد له من تصور الطرفين، فلابد لنا من قوة واحدة ضدرك لكل المحسوسات الظاهرة حتى يكننا المكم بأن هذا اللون هو هذا المطموم، و أن الذي له الصوت الفلاني له الرائحة الفلانية، و كذا أذا تخيلنا صورة ثم أدركناه بالبصر نحكم بأن تلك الصورة هي صورة زيد الحسوس مثلا، فلابد من قوة واحدة مدركة للصورة الحيالية و الصورة المحسوسة حتى يكننا المكم بأن هذه الصورة الحيالية مطابقة لمذا المحسوس، فإن القاضي بين الشيئين المحكم بأن هذه الصورة الحيالية عليها فدركنا عداوة زيد و صداقة عمرو لابد و أن يحضره المقضى عليهما. و كذا إذا أدركنا عداوة زيد و صداقة عمرو نقد اجتمع عندنا صورة المحسوس و صورة الموهوم، ثم لنا أن نتصرف في

الصور الحنيالية و المعانى الجزئية المدركة بالتركيب و التفصيل و الجمع و التغريق و نحكسم بإضافة بعضها إلى بعض ايجاباً أو سلباً، و الحكم لا يتم إلا بحضور المحكوم عليه و المحكوم به جميعاً، فإذن المتولّى لهذا التركيب بين المعانى و الصور أو التفصيل قوة واحدة مدركة للمعانى و الصور.

ثم نقول: إذا أحسسنا بزيد أو بعمرو، و حكمنا بأنه إنسان أو حيوان؛ و ليس بحجر و لاشجر، فحكمنا على المحسوس الجزئي بالمعقول الكلّي. و إذا أدركنا فرساً شخصياً حكمنا بأنه حيوان و ليس إنسان، فحكمنا بأنَّ هذا المحسوس هـ و جنزئي ذلك المعنى المعقول، و ليس جزئي ذلك المعقول الآخر، فينا قوة واحدة مدركة للكلّيات المعقولة، و للجزئيات المحسوسة؛ فتبت أنَّ النفس قوة واحدة مدركة لجميع أصناف الإدراكات.

ثم نقول: الحركات الإنسانية اختيارية فيكون محركها مختاراً، و كلُّ هنار فسيد مركة عقلية أو حسية شهوية فسيد حركة عقلية أو حسية شهوية أو غضبية، و الإنسان يتحرك أقسام الحركات الاختيارية بعضها للحكم بالعقل، و بعضها بالوهم، و بعضها لجلب الملائم الحسى، و بعضها لدفع المنافر الحسى، فلمؤذن في الإنسان شيء واحد هو المدرك بكل إدراك، و هو المحرك بكل حركة نفسانية و هذا هو المطلوب.

فإن قلت: إدراكاته و تحريكاته بوساطة القوة؛ فبالحقيقة مبادى الإدراكات و التحريكات هي القوى، و هي أمور متعددة.

قلنا: هوالمدرك و المحرك بالحقيقة و القوى بمنزلة الآلآت؛ و ُقد مرَّ أنَّ نسبة الفعل إلى الآلة مجاز، و إلى ذي الآلة حقيقة.

ف إن قلت: إذا كانت النفس مدركة للمحسوسات بالحقيقة فتكون قوة حساسة. و إذا كانت مدركة بالحقيقة للصور الخيالية كانت قوة خيالية، و إذا كانت مدركه للموهومات كانت واهمة، فتكون ذات واحدة عقلا ووهماً و خيالا و حساً و طبعاً و محركاً، و يكون جوهر واحد مجرداً و مادياً. قلنا: النفس بالحقيقة موصوفة بهذه الأصور و مباديها إذ لها درجات وجودية على ترتيب الأشرف فالأشرف، و كانت لها حركة في الاستكمال الجوهري، و كلّما وصلت إلى مرتبة كمالية جوهرية كانت حيطتها أكثر و شمولها على المرتبة السابقة أتم، فإذن النوع الأخصر الأتم يوجد له النوع الأنقص، فكما أن نوع الحيوان و طبيعته تمام لنوعية النبات و طبيعته، و النبات تمام لطبيعة المركب المعدني، و طبيعة المعدن تمام لطبيعة الجسم، فكذا طبيعة الإنسان أعنى ذاته و نفسه تمام لجميع ما سبق من الأنواع الحيوانية والنباتية و العنصرية، و تمام الشيء هو ذلك الشيء مع ما يزيد عليه، فالإنسان بالحقيقة كل هذه الأشياء النوعية، وصورته صورة الكلّ منها.

فيان قلت: فعلى ما ذكرت لاحاجة إلى إثبات هذه القوى بل ينسد طريق انباتها.

قلنا: هذا بعينه كمسألة التوحيد في الأفعال، فإنَّ قول الحكماء بترتيب الوجود والصدور لا تدفع قول المحقيق منهم إنَّ الموثر في الجميع هو الله تعالى بالمقيقة. فهكذا هاهنا فإنَّ النفس لكونها مع وحدتها ذات شؤون كثيرة متفاوتة لابدً للحكيم من تعرُّف شؤونها، و حفظ مراتبها لئلا يلزم إسناد فعل إلى غير فاعلها من طريق الجهالة، فإنَّ من نسب حس الإنسان أو شهوته إلى جوهر عقله من غير توسط أمر آخر فقد جهل بالعقل، و ظلم في حقّه، إذا لعقل أجلُّ من أن يكون شهوة. و كذا من نسب دفع الفضلات بالبول و البراز إلى القوة العاقلة فقد عظم الإساءة له في باب التحريك، فإنَّ تحريكاته ليست على سبيل المباشرة بل على سبيل التشوق إليه شوقاً و عشقاً عقلهاً حكمياً. و كذلك الأمر فيما زعمه الجمهور من أهل الكلام من نسبة الشرور و الافاعيل الخسيسة إلى البارى جلَّ ذكره من غير توسيط الجهات و القوى العالية و الخسيسة إلى البارى جلَّ ذكره من غير توسيط الجهات و القوى العالية و السافلة، و هذا من سوء الأدب منهم في حق البارى من حيث لايشعرون، و معرفة النفس أنها

الجوهـ العاقل المتوهم المتخيل الحــاس المتحرك الشام الذائق اللامس النامى أمكنه أن يرتقى إلى معرفة أن لامؤثر في الوجود إلا الله.

السبرهان الثانى من ناحية العالم إنك لاتشك فى أنك تبصر الأشياء و تسمع الأصوات، و تسدرك المعقولات، و لاتشك أنك واحد بالعدد، فإن كان المدرك للمعقولات غير المدرك للمحسوسات فجوهر ذاتك الذى هو أنت عند التحقيق لم تدركهما جميعاً، إذلو أدركهما لكان المدرك لهما ذاتاً واحدة و هوالمطلوب\*، و إلا فكنت أنت ذاتين اثنتين لا ذاتاً واحدة. و كذاالكلام فى الشهوة و الغضب فإنك لاتشك أنك المشتهى للنكاح أو شيء آخر، و أنك المغضب لعدوك.

ضإن قلت: القوة الباصرة الَّتى فى العين آلة لى تدرك المبصَر، ثمَّ تؤدى ما أدركسته إلىّ لِلعلاقة الَّتى بينى و بينها فيحصل لى الشعور بالشيء الَّذَى أدركته القوة الياصرة.

قلناً: بعد التأدية إليك هل تدرك أنت الشيء المبصر كما أدركته الآلة أم لا. فإن قلت: نعم " فإدراكك غير إدراك الآلة غير مسلم، فهب أن إدراكك يتوقف على إدراك آلتك إلا أنك أغا تكون مدركا لأجل أنه حصل لك الإدراك. لالأجل أنه حصل لالتك الإدراك. فإن قلت: أنا لاأدرك بعد التأدية فإذن ما أبصرت و ما سمعت و ما وجدت من نفسك آلمك و لذتك و جوعك و عطشك؟ بل علمت أن العين هي التي آلتك والقورة الباصرة قد أدركت و أبصرت شيئاً و هذا العلم غير، و حقيقة الرؤية و الإبصار غير، فالعلم بأن أبصين يبصر، و السمع يسمع، و الرجل يمشى، و اليد يبطش، ليس إبصاراً ولا سماعاً و لا بطشاً. كما أن العلم بأن غيرنا جائع أو متألم أو ملتذ

<sup>\*</sup> قوله: «و هوالمطلوب...» فلايكون المدرك للمعقولات غيرالمدرك للمحسوسات.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «فإن قلت نعم...» العبارة الصحيحة هكذا: «فإن قلت نعم فإدراكك غير إدراك الآلة غيرمسلم».

ليس وجداناً للجوع و الألم و اللّذة؛ لكن العقلاء ببداهة عقولهم يعلمون أنهم يسمعون و يبصرون و يتألمون و يلتلون و يبطشون و يمشون، فإن جاز إنكار هـذا العلم جاز إنكار جميع الحسوسات و المشاهدات، فعلم أن النفس بها قوة سمسنا و بصرنا و بطشنا و مشينا، فيها نسمع، و بها نبصر، و بها نبطش، و بها غشمى فثبت بهذا أن جوهر نفسك الذى أنت به أنت سامع و مبصر و متألم و ملـتذ و عـاقل وفـاهم و بـاطش و ماش، و إن احتاج في كل نوع من هذه الأفعال إلى الله مخصوصة طبيعية و ذلك مما لانزاع فيه ما دمنا في عالم الطبيعة، و إن انسلخت النفس عن البدن و استقلت في الوجود صدرت هذه الأفاعيل عنها بدون الآلة، كما شاهده أصحاب النفوس الكاملة، و دل عليه النوم؛ فإنا نفعل هذه الأفاعيل حالة المنام من غير استعانة بهذه الآلات.

البرهان النالث من طرف العلم على أنَّ النفس مدركة للجزئيات، لاشك فى أنَّ النفس ذات شخصية و هى متعلقة بالبدن تعلق التدبير و التصرف كما ستعلم، و المنفس المعينة ليست مدبرة للبدن الكلّي و إلا لكانت عقلا مفارقاً بالكلّية، و من تعلقها بالبدن المعين إلا كتعلقها بسائر الأبدان، و التالى باطل، فالمقدم كذلك، فهمى إذن مدبسرة لبدن جزئي، و تدبيرالشخص من حيث هو الشخص يستحيل إلا بعدالسلم به من حيث هويته الشخصية، و ذلك لايكون إلا بحضور صورته الشخصية عندالىنفس، و ذلك يستلزم كون النفس مدركة للجزئيات، و هى مدركة للكلّيات. فغى الإنسان هوية واحدة " ذات أطوار متعددة.

فــان قلت: إنَّ نفسي مدبر بدناً كلّياً ثم إنه يتخصّص ذلك التدبير لتخصّص القابل.

<sup>\*</sup> قوله: «وإن احتاج...» الواو وصلية.

 <sup>\*\*</sup> قوله: «فقى الإنسان هوية واحدة...» والصواب أن يقال: «فالإنسان هوية واحدة ذات أطوار متمدّدة. و ذلك لأنه مظهر النوحيد الصمدى». فتدبّر.

قلـت; هذا باطل أما أولا فكلُّ عاقل يجد من نفسه إنّه لايحاول تدبير بدن كلّى بل مقصوده تدبير بدنه الخاص.

و أما ثانياً فتخصص هذا التدبير بسبب القابل أغا يكون معقولاً إذا كان بدن الشخص قابلا لتدبير معين لاتقبله سائر الأبدان، وليس الأمر كذلك فإنَّ كمل تدبير يقبله سائر الأبدان فيستحيل أن يكون تخصّص التدبير لتخصّص القابل. و أما ثالثاً فتخصّص البدن و تعينه أغا يكون بسبب تصرف النفس و تدبيرها، لأنها الجامعة لأجزائه و الحافظة لمزاجه. فلو كان تخصّص التدبير بسبب تخصّص البدن لزم الدور، فهذه هي الوجوه الكلّية في بيان أنَّ النفس كلَّ القوى، وليس في ذلك إبطال القوى "كما سبق.

و هاهمنا وجموه أخبرى خاصة: أحدها أنا ندعى أنَّ محل الشهوة والغضب لميس هـو البدن، ولاجسم من الأجسام، لأنَّ كل جسم منقسم كما ثبت، فلو كمان محمل الشمهوة والبنفرة هو الجسم لم يمتنع أن يقوم بأحد طرفيه شهوة، و بطرفه الآخر نفرة حتى يكون الشخص الواحد في الحالة الواحدة لشيء واحد مشتهياً و نافراً و ذلك محال.

و ثانيها أنَّ القوة الوهمية قوة غير مادية، و إلا لانقسمت العداوة و الصداقة لانقسام محلّها، وكانـت مـن ذوات الأوضاع، فحينئذ يكون للصداقة ربع و ثلـث، و تكـون قابلـة للإشارة الحسية، بأنَّ هذه العداوة هناك في الفوق أو في التحت أو في السوق أو في التحت أو في السوق أو في البيت، و ليس كذلك؟.

و ثالثها أنَّ الخسيال و الحفظ قوة غير جسمانية و عليه براهين قوية سبق ذكر بعضها في مهاحبت العقـل و المعقولات، و الَّذي نذكر منها هاهنا أنا قد

<sup>\*</sup> قوله: هوليس في ذلك إبطال القوى» بل إثبات لها من حيث كونها من الهراتب النازلة للنفس و آلات لهاء و الإبطال من حيث بينونتها للنفس. فتدبّر.

برهـنّا هـناك على أنَّ الصور التى يشاهدها النائمون و المعرورون أو يتخيّلها المتخيّلون أسور وجوديـة يمتنع أن يكون محلّها جزء البدن, لما بيّناء أن البدن ذاوضـع، و تلـك الصور ليست من ذوات الأوضاع. و لما ثبت أيضاً فى بداهة العقول من امتناع انطباع العظيم فى الصغير، فإذا هى موجودة للنفس قائمة بها ضرباً آخر من القيام .

طريق آخر إنَّ الصور الخيالية لو كانت منطبعة في الروح الدماغي كما هو المشهور من القوم، لكان لا يخلو إما أن يكون لكل صورة موضع معين غير موضع الصورة الأخرى و ذلك محال، إذ الإنسان الواحد قد يحفظ المجلّدات، ويشاهد أكثر الأقاليم و البلدان وعجائبها، و يبقى صورتلك الأشياء في حفظه وخياله، و من المعلوم بالبداهة أنَّ الروح الدماغي لا يفي بذلك، و إما أن ينظبع جميع تلك الصور في محل واحد، فيكون الخيال كاللوح الذي يكتب فيه الخطوط بعضها على البعض، ولا يتميز شيء منها، ولكنَّ الخيال ليس كذلك إذ يساهدها متميزاً بعضها عن بعض غير مغشوش به، فعلمنا أنَّ الصور غير منطبعة. على أنَّ من المتنع أن يتلاقي الأشياء المتحدة في الطبيعة ولا تصير متحدة الوجود، و إذا اتحدت فمن المتنع أن يختص البعض بأن يكون محلا لصورة دون البعض.

وجـــه آخر أنَّ الروح الحيالىلكونه جسماً لابدً أن يكون لــــمقدار، فإذا تخيلنا المقدار فعند ذلك لو حصل فيه المقدار لزم حلول المقدارين في مادة\*\* واحدة و هو محال.

<sup>\*</sup> قوله: «ضرباً آخر من القيام». كقيام الكلام بالمتكلم. و يعبارة أخرى فيام عنه لاقيام فيه.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «لمنزم حلمول المقدارين في مادة...» أحدالمقدارين ذهني، و ذلك الحملول محال للزوم المتماع المشايخ، وقوله: «لمنا المتماع المشايخ، وقوله: «لمنا فاتسه» علمة التشكيك. و قوله: «مثل أن الإدراك...» بيان لكثير من الأصول. و قوله: «و نحن نعتقد، بسرهانأ...» أي نعتقد بما ذكره الشيخ، وقوله: «مثل كون الوجود متحققاً في الأعيان دون

الوجه الرابع التمسك بما ذكره الشيخ في كتاب المباحثات على طريق التشكيك، لمنافاته مع كثير من أصوله، مثل أن الإدراك للشيء المفاير لابد فيه من انطباع صورته في المدرك، فلو كانت النفس مدركة للصور المقدارية فيلزم كونها محلا للمقدار، و أن الجوهر الواحد لايكن أن يكون بجرداً و مادياً عافلا كونها محلا للمقدار، و أن الجوهر الواحد لايكن أن يكون بجرداً و مادياً عافلا اعتقدناها من أصول محققة عندنا يخالف تلك الأصول، مثل كون الوجود متحققاً في الأعيان دون الماهية، و كاتحاد العاقل بالمعقول، و صيرورة النفس الحركة في الجوهر و تجدد الطبيعة، و كاتحاد العاقل بالمعقول، و صيرورة النفس متحدة بالعقل بعد كونها متحدة بالحس، إلى غير ذلك من أمور كثيرة وقع المناخف مئا معمه فيها، و الحق أحق بالاتباع. و هذه عبارته في المباحثات بعينها قال: إن المدركات من الصور و المتخيلات لو كان المدرك لها جسماً أو بعينها قال اين يكون من شأن ذلك الجسم أن يتفرق بدخول الغذاء عليه أو ليس من شأنه ذلك، و الثاني باطل، لأن أجسامنا في معرض الانحلال والتزايد بالغذاء.

فإن: قبل الطبيعة تستحفظ وضع أجسام مًا هى الأصول\*. و يكون ما ينضم السيها كالدواخل علميها المتصلة بها إتصالا مستمراً، و يكون فائدتها كالمعدة للمتحلل إذا هجمت المحللات فيبقى الأصل و يكون للأصل بها تزيّد غبر جوهرى.

فـنقول: هـذا باطل لأنه إما أن يتحد الزائد بالأصل المحفوظ أولا يتحد به؛ فـــإن لم يـــتّحد بـــه فـــلا يخلــــو إما أن يحصـل فى كلّ واحدة من القطعتين صــورة

الماهية...» هذا ممّا يعتقده الشيخ أيضاً. قوله: «وهو محال» للزوم اجتماع المثلين و لو ماهية.

<sup>\*</sup> قوله: «و هذه عبارته في المباحثات...» شروع في الوجه الرابع الذي ذكره الشيخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «أجسام ما هي الأصول...» و هي الأعضاء الأصلية المتكوَّنة عن المني.

خيالية علىجدة، أو ينبسط عليهما صورة واحدة، و الأول يوجب أن يكون المتخميل مسن كلّ شىء واحد اثنين. واحد يستند به الأصل، و واحد يستند به المضاف إلى الأصل.

و أمــا الــثاني فــإذا غــاب الزائد" بقي الباقي ناقصاً فيجب عند التحلل أن لايسبقى المتخسيلات تامسة بسل ناقصة. على أنَّ ذلك من الممتنع. و إما أن اتحد الـزائد بالأصــل فــيكون حكم جميع الأجزاء المفترضه فيه بعد ذلك الاتحاد في التحلل و التبدل واحداً. فحينئذ يكون الأصل في معرض التحلل. كما أنَّ الزائد في معرض التحلل. فظهر بما قلناه: أنَّ محلُّ المتخيلات والمتذكرات جسم يتفرُّق و يـزيد بالاغتذاء، و إذا كان كذلك فمن الممتنع أن يبقى صورة خيالية بعينها، لأنَّ الموضوع إذا تبدل و تفرق بعد أن كان متحداً فلابدُّ و أن يتغير كارُّ ما فيه مـن الصــور. ثم إذا زالــت الصــورة المتخيلة الأولى فإما أن يتجدد بعد زوالها صــورة أخرى تشابهها أو لايتجدد, و باطل أن يتجدد لأنه إذا حدث موضوع آخـر كـان حالـه عـند حدوثـه كعال الموضوع الأول عند حدوثه، و كما أنَّ الموضوع الاول عـند حدوثه كان محتاجاً إلى اكتساب هذه الصورة من الحس الظاهـر فكذلـك هـذا الموضـوع الّذي تجدد ثانياً وجب أن يكون محتاجاً إلى اكتساب هذه الصورة، و يلزم من ذلك أن لايبقى شيء من الصور في الحفظ و الذكير؟ لكنَّ البديهة تشهد " بأنَّ الأمر ليس كذلك، فإذن الحفظ و الذكر ليسا جسمانيين بل إنما يوجدان في النفس، و النفس أنما يكون لها ملكة الاسترجاع للصور المنمحية عنها بأن يتكرر عليها جميع تلك الصور. فيصير استعداد النفس بقبولها لتلك الصور راجحاً. و يكون للنفس هيأة بها أمكنها أن يسترجع تلك الصورة متى شائت من المبادي المفارقة، و حينئذ يكون الأمر في المتذكرات و

<sup>\*</sup> قوله: «و أما الثاني قإذا غاب الزائد...» أي إذا فات الزائد.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لكن البديهة تشهد...» النسخ المسحّعة: «لكنَّ الحسَّ يشهد».

المتخبيلات عبلى وزان المقبولات، من جهة أنَّ النفس إذا اكتسبت ملكة الاتصال بالعقل الفعال فدذا المعت الصور المستحصلة مختت من استرجاعها متى شائت من العقل الفعال، كذا هاهنا إلا أنَّ المشكل أنه كيف ترتسم الأشهاح الحيالية في النفس؟ ثم قال في آخر هذا الفصل؛ و بهذا و بأمثاله يقع في النفس أنَّ نفوس الحيوان غيرالناطق أيضاً جوهر غير مادى، و أنه هو الواحد بعيته المشعور به، و أنه هو الشاعر الهاقى، و أنَّ هذه الأشياء الآت متبدلة عليه، فهذا جلة ما يدل على صحة ما ادعيناه.

#### قصل (۵)

في دفع ما قيل في أن النفس لاتدرك الجزئيات".

و هي وجوه عامة، و وجوه خاصة. أما الوجوه العامة فهي أربعة: ـ

الاول أنَّ المقالاء بالماهة عقولهم يدركون أنَّ إدراك المبصرات حاصل في البصر لا في غيره، و الإحساس بالأصوات حاصل في الأذن لا في غيره، و كما أنَّ البداهة حاكمة بأنَّ البداهة حاكمة بأنَّ المسان ذائقة، كذلك حاكمة بأنَّ المسان ذائق، و العين مبصرة، فلو قلنا: بأنَّ المدرِك بهذه الإدراكات لهذه المدركات هوالنفس لزم بطلان هذه الاختصاصات "" المعلومة.

ولسيس لقبائل أن يقبول: القبوة المدركة و إن كانت غير موجودة في هذه

<sup>\*</sup> قولـــه: «فيإذا انمحــت الصور المستحصلة...» و في يعض النسخ المصحّحة عندنا: «فإذا نمحت الصور المتخرّلة».

 <sup>\*</sup> قوله: «نصل في دفع ما قبل في أن النفس الاعدواء الجزئيات...» ناظر إلى المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط هند، ج ٢، ص ٣٣٧).

 <sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «ازم بطلان هذه الاختصاصات... » كاختصاص الذوق باللسان و الإبصار بالعين و
 مكذا.

الأعضـاء لكــتّها آلات لهـا. فإذا وقع للنفس التفات إلى العين أبصرت أو إلى الأذن سمعت.

لأنًا نقول: النفس إذا التفت إلى اللسان فاللسان هل يدرك الطعم؟ أو إلى البشـرة فالبشرة عندالضرب هل تتألم أم لا؟ فإن أدرك فقد حصل المطلوب. و إن لم يـدرك فيجـب أن لايكـون لذلك الإدراك اختصاص باللسان بل يكون اللسان جارياً مجرى اليد في كونه آلة الذوق.

والجسواب أنَّ أكــثر الــناس يجــدون إدراكاته الكلّية و تعقلاتهم المجردة من جانــب قلــبهم و دمــاغهم ً، فهــل يــدلُّ عــلى أنَّ محلَّ هذه الإدراكات الكلّية هوالقلب و الدماغ؟ و إن كان لا يلزم ذلك فكذلك ما ذكرتموه.

و أيضاً العقلاء ببديهة عقولهم يعلمون أنه ليس المبصر هوالعين، ولا السامع هو الأذن، و لا المتكلم هو الحنجرة بل الإنسان هوالسميع البصير المتكلم، حتى أنَّ بعضهم اعتقدوا في بأدى نظرهم أنَّ الجملة هي الموصوفة بهذه الصفات، ثم لما لاح لهم أنَّ الآحاد لما لم تكن موصوفة بهذه الصفات امتنع أن يكون الجملة كذلك فحين أن المتحربوا و تشككوا، والاكياس منهم تنبّهوا للنفس، فظهر أن ليس " العلم بكون العين مبصرة علماً بديهياً بل العلم البديهي حاصل في أنَّ ليسين اعتباراً في حصول الإبصار، فأما أنها هي مبصرة أو هي آلة للإبصار، فأما أنها هي مبصرة أو هي آلة للإبصار فذلك غير معلوم بأول القطرة.

الثاني أنا نرى أنَّ الآفة إذا حلَّت عضواً من هذه الأعضاء بطلت الأفعال

<sup>\*</sup> قولمه: «من جانب قلبهم و دماغهم...» قيل: يمكن أن يقال إنهم يجدون عند التمثق فى المعانى إولاً التغيّر فى القلب و انسبعات الحسرارة فيه. و بعبارة أخرى تأثر فيه تتمّة حالة أخرى شبيه القبض عند حصول المعانى لهم فى الدّماغ.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «فظهر أن ليس...» عرض على العبارة تصحيف، صحيحها هكذا: «فظهر أن ليس
 العلم بكون العين مبصرة علماً بديهياً بل العلم البديهي حاصل في أن للعين اعتباراً الح.».

أوضعفت أو تشوشت، و ذلبك ظاهير فى الحيواس الخمس الظاهرة. و أما الحواس الباطنة فالتجارب الطبيّة دالة على أنَّ الآفة متى حلّت البطن المقدم من الدماغ اختل التخيل، و إن حلّت البطن الأوسط اختل التفكر، و إن حلّت البطن المؤخير اختل الذكير، ولولا أنَّ هذه القوى جسمانية لما كان الأمر كذلك.

والجواب أنّه من الجائز أن يكون ذلك لاحتياج القوة الفاعلية لتلك الأفعال إلى تلك الآلآت في فاعليها لتلك الأفعال لا في ذواتها، ألاترى أنَّ صاحب العبيون الضعيفة يحستاجون إلى البلّور في الرؤية. و لم يلزم من ذلك أن يكون تلك الآلة مدركة، فكذلك في هذه الآلآت الطبيعية.

و الثالث أنَّ هــذه الإدراكــات الجزئية حاصلة لسائر الحيوانات فيجب أن يكون لها نفس ناطقة مجردة و ذلك بعيد.

ِ والجواب أنه أيّ محال يلزم من ذلك. و أقول: التحقيق أنَّ الحيوانات التامة °

<sup>\*</sup> قولمه: «وأقول التحقيق أن الحيوانات التامة...» قد ألهاد العلامة القيصرى في آخر التنبيه الأول من الفصل السرابع من مدخل شرحه على قصوص الحكم للشيخ الاكبر محيى الدين (ج ١، ص ١٠٢ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه) بقوله:

<sup>«</sup>و لا تظنّ أن مبدأ النطق الذي هوالنفس الناطقة ليس للحيوان لينضمّ معه فيصير الحيوان به إنسساناً، مع أنه غير صالح للفصليّة لكونه موجوداً مستقلاً في الخارج، بل هذا المبدأ مع كل شيء حتى الجماد أيضاً، فإنّ لكلّ شيء نصيباً من عالم الملكوت و الجبروت.

و قد جاء ما يؤيّد ذلك من معدن الرسالة المشاهد للأشباء بمقائلها ــ صلواتاتُه عليه ــ مثل تكلّم الحيوانات و الجمادات معه، و قال تعالى: «وإن من شيء إلا يسبّع بحمده ولكن لا تفقهون تسبيحهم» (الإسراء. ۴۴)

و ظهورالتطق لكلّ أحد بحسب العادة و السّنة الإلهبّة موقوف على اعتدال المزاج الإنساني، و أما للكمّل فلا لكونهم مطّلعين على بواطن الأشباء مدركين لكلامها الح».

الّـتى لهـا قـوة الحِفـظ ذوات نفوس مجرهة عن عالم الطبيعة لاعن عالم الصورة المقدارية؛ فليس لها الارتقاء إلى عالم المفارقات المقلية.

و أيضاً فإنسا لانقبول بهائً إدراك الجزئيات يجب أن يكون بقوة مجردة بل للأعمى أنَّ نفوسنا تدرك الجزئيات بذاتها، فم لما ثبت إدراكها للكليات، و ثبت أنَّ صدرك الكلّميات أسر مجسرد، فسيحكم بمأنً قسوة واحدة فينا مجردة تدرك الجزئهات و الكلّميات. و أسا في سائر الحسيوانات فلم نجد فيها هذه الحجة فلاجرم بقي الأمر فيها مشكوكاً فيه.

والرابع إنه إذا أدركنا هذه الكرة فلابدً و أن يرتسم فى المدرِك صورة الكرة. و من الحسال أن ترتسم صورة الكرة فيما لا وضع له و لا حيّز ولايكون إليه إشادة.

و ما قال المتأخرون: «يأنّ المراد بالنطق هو إدراك الكلّيات، لا التكلّم» مع كوند مخالفاً لوضع اللغة، لايفيدهم لأنه موقوف على أنّ الناطقة الهرّدة للإنسان فقط. و لا دليل لهم على ذلك و لا شعور لهم على أن الحيوانات ليس لها إدراك كلّى، و الجهل بالشيء لاينافي وجوده، و إمعان النظر فيما يصدر منها من العجائب يوجب أن تكون لها إدراكات كلّية.

و أيضا: لايمكن إدراك الجنرئم, بدون كلِّيه إذا الجنرئى هو الكلَّى مع التشخّص، و الله الهادى. و اجملم أن في كشكول الشيخ البهائي بعض اللطائف و الإشارات في المقام، فإن شئت فراجعه (الطبع الأول المعروف بطبع نجم الدولة، ص ٣٨٤). و قال العارف الرومي في المتنوى:

گیر تبو را از غیب چشمی باز شد نطق آب و نطق خناك و نطق گل چلسمه ذرات در حیسبام تهدیان میا مهمیم و بصیر و پیما هشمیم از جیمادی در جیهبان جیان روید ضاف تسمیسیم جیمیانات آییدت

ب آنبو ذرات جهان حسراز شد هست محسوس حنواس اهل دل پیا تنو میگویمند روزان و شبیان از شیا ناصرمان میا خامشیم خیلفیل اجزای عالیم یشتنویمد وسوسه تأویلها پیرسایدت أَصُولَ: في الجُوابِ إنَّ هذا الإشكال أَعَا يرد على مذهب من يكون الإدراك عسنده بانطباغ صمورة المدرك في ذات المدرك، و ليس عندنا كذلك؟ بل بقيام صورته بالمدرك، و القيام لايستلزم الحلول بل المثول فقط.

و أسا الجَسُواب بسأنكم و إن أنكسرتم إدراك النفس للجزئيات فلا تنكرون إدراكها للحُلْيات، فإذا أدركت الكرة الكلّية فلابدًّ أن يرتسم فيها صورة الكرة، فيعود الإشكال الذي ذكرتم بأنَّ مالا وضع له كيف ينطبع فيه ذو وضع؟

فيباطُل لأنسك قمد علمت في مباحد الوجود الذهني أنَّ المعقول من الكرة يحمل عليه الكرة بالحمل الأولى لابالحمل المتعارف، و أنَّ مثل هذه الأشهاء إذا محسلت صمورها عندالعقل يصدق عليها نقائضها، فالكرة العقلية الكلّية ليس كمرة ولا ذات مقدار، بخسلاف صورة جزئية خيالية منها فإنها كرة ذات مقدار شخصسي، لكمن لسيس لها وضع في جهانت هذا العالم، و قد مر عدا في مباخت مقولة الوضع.

و أما الوجوء الخاصة فقداحتجوا على أنَّ الإدراكات الظاهرة جسمانية بأن قالوا، لمو كنان المدرِك للمحسوسات هوالنفس وجب أن لا يعوقف إحساسنا على حضنورها، و كنان يجب أن يكون إدراكها للقريب و البعيد و الحاضر و الفائب واحداً، لأنَّ النفس جوهر غير جسماني فيمتلع أن يكون لها قرب و بعد من الأجسام.

لا يقــال: إنمــا تدرك هذه المحسوسات بمعاونة هذه الآلآت الَّتى يصح عليها القرب و البعد.

لأنا نقول: العين إذا لم تكن فيها قوة باصرة لم يكن القرب و البعد بالنسبة إلى الرائى بل بالنسبة إلى غيره، فيكون ذلك مثل حضور المرئى عند زيد، فإنه لايكفى ذلك فى حصول الإبصار لعمرو.

والجــواب أنَّ النفس و إن كانت هى المدركة للمحسوسات لكنَّ إدراكها لها موقوف على شرائط: منها كون الآلة سليمة و المحسوس حاضراً عند الآلة على نسبة مخصوصة. و إذا كان إدراكها للمبصرات موقوفاً على حضورها عند هذه الآلآت لاجرم اختلف الحال بالفيبة والحضور، و البعد و القرب.

اقـول: التحقيق إنَّ النفس ذات نشئآت ثلاثة عقلية و خيالية و حسية، و لها اتحاد بالعقل و الحيال و الحس، فالنفس عند إذراكها للمحسوسات تصير عين الحواس، و الحيس آلة وضعية تأثرها بماركة الوضع، فعند الإحساس يحصل أمران تأثر الحاسة و إدراك النفس، و الحاجة إلى الحضور الوضعى أنما تكون من حيث التأثر الحسى و هو الانفعال، لامن حيث الإدراك النفساني و هو حصول الصورة؟.

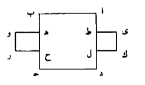
و احتجوا أيضاً على أنَّ التخيل بقوة جسمانية بحجم ثلاث:

أوليها و هـى أقـوى الأدلـة المذكورة في هذا الباب أنا إذا تخيلنا مربّعاً مجتّحاً بحربعين متساويين لكل منهما جهة معيّنة فلاشك في تميّز كل من المربعين الطرفين عن الآخر في الحيال، فذلك الامتياز إما لذاتهما أو لوازم ذاتهما أولامر غير لازم. والقسما أن الأولان باطلان لأنَّ المربعين الطرفين متساويان في الماهية ".

و أما القسم الثالث فغير اللازم المميّز إما أن يتوقف حصوله لأحدهما على فرض فارض و اعتبار معتبر أو لايلزم و الأول باطل:

أسا أولا فلأنا لانحتاج فى تخيل أحد المربعين يميناً والآخر شمالاً إلى فرض

تاظر إلى بيان الشيخ الرئيس فى الفصل الثالث من المقالة الرابعة من نفس الشفاء (ص - ٣٤ بتصحيح الراقم و تعليقاته عليه)؛ و إن ششت فراجع المباحث المشرقية للفخرالرازى أيضاً (ط حيدرآباد هند. ج ٢، ص ٣٣٩).



<sup>\*\*</sup> قوله: «في الماهية» أي متساويان في الماهية و الذّات.

<sup>\*</sup> قوله: «انَّا إذا تخيُّلنا مربَّماً بمِنْحاً بمربَّعين...» هذه صورته:

اختصاصه بعارض و إلا لكان يمكننا أن نعمل بالمربّع الأيمن عملا ليصير بعينه المربّع الأيسر، و ذلك ظاهر الفساد.

و أما ثانياً فلأنَّ الفارض لايمكنه أن يخصّصه بذلك العارض إلا بعد امتيازه عن غيره، فلو كان امتيازه عن غيره بسبب ذلك العروض يلزم الدور. و إما أن لا يستوقف ذلىك الاختصاص على فرض فارض وجب أن يكون ذلك بسبب الحامل، و ذلك إما أن يكون هو الحامل الأول أى المادة الخارجية أو الحامل التانى و هو الذهن، و الأول باطل.

أمــا أولا فلأنَّ كثيراً ما يتخيل ما ليس له فى الخارج وجود مع أنه لايمكن حصول النسبة إلى العدم الصرف.

و أما ثانياً فلأنه لوكان محل المربّعين الحياليّين واحداً لم يكن انتساب أحدهما إلى أحد المربعين الخارجيين أولى من انتساب إلى الآخر؛ فإذن هذا الامتياز بسبب القابل الشانى و هو الذهن، فإنَّ محلَّ أحد المربعين غير محلَّ المربّع الآخر و هذا المربّع الآخر و هذا لايعقل إلا إذا كان محل التخيلات جسماً.

فإن قيل: أليس بمكننا أن نعقل مربّعاً كلّياً و ذقرن به كونه بميناً أو يساراً و يتميز في العقل حينئذ بين المربّع الأبمِن و المربّع الأيسر؟.

ف نقول: المربّع الكلّى أمر يقرن به العقل حدّ التيامن و التياسر، فيكون ذلك بفرضه حتى إنه يتمكن من تغيير ذلك الفرض. و أما فى التخيل فالامتياز غير حاصل بالفرض لأنَّ المربّع المعين الّذى على الأيمن لايمكن أن يكون بفرض فارض حتى يفيّر هو فى نفسه فى الحيال مربّعاً أيسر فظهر الفرق.

و ثانيها أنَّ الصور الخيالية مع تساويها في النوع قد يتفاوت في المقدار فسكون السعض أصغر و السبعض أكبر، و ذلك التفاوت إما للمأخوذ منه أو للآخسذ، و الأول باطل، لأناقد نتخيّل ما ليس بموجود في الخارج فتعين الثاني، و هو أنَّ الصورة تارة يرتسم في جزء أكبر، و تارة في جزء أصغر. و ثالتها أنه ليس يمكننا أن نتخيّل السواد و البياض في شبح خيالي واحد، و يمكننا ذلك في جزئين و لو كان ذلك الجزآن لايتميّزان في الوضع لكان لا فرق بين المتمذر و الممكن، فإذن الجزآن متميزان في الوضع. و الجواب عن الحجة الأولى بوجهين النقض و الحمل.

أما الأول فأنا نتخبيّل الأمنور العظيمة؛ فإذا انطبع في الروح الخيالي من الصورة الخيالية ما يساويه فالَّذي يفضل عليه إما أن ينطبع في الروح الخيالي أولا ينطبع؛ فإن لم ينطبع فيه فقد بطل قولهم: إنَّ التخيلِ لأجل هذا الانطباع، فهان انطبع فيه فقد انطبع فيه ما يساويه و انطبع فيه ما يغضل عليه، و يكون محسل منا يستاويه و محسل منا يفضسل عليه شيئاً واحداً. مع أنا نميّز بين القدر المساوي والقدر الفاضل، و ذلك يدل على أنَّ الصورتين الحياليتين و إن حصلا لشسىء واحد فإنه بمكننا أن نميّز بينهما. و إذا كان كذلك فلا يلزم من حصول صورتى المربعين الطرفين في النفس أن لايميّز في الخيال أحدهما عن الآخر. و علم، الجملة فالإنسان ربما طاف العالم، و شاهد البلدان و يكون مع ذلك حافظاً للمجلَّدات، فإن كان صورة كلُّ من تلك الأُمور في جزء من الدماغ متميِّزاً عن الجزء الَّذي لم يرتسم فيه صورة الشيء الآخر فمن المعلوم أنَّ القدر القليل منه لايفي بذلك، و إن لم يجب أن يكون لكلِّ صورة خيالية محل عليحدة بل يجوز أن يكـون في محـلً واحـد صـور كـثيرة و مـع ذلك يكون البعض متميّزاً عن البعض، فحينئذ لايلزم من ارتسام جميع الصور في النفس أن لايتميز بعضها عن البعض..

و أما وجه الحل فهو أنَّ تلك الصور ليست مما كانت النفس قابلة لها؟ بل السنفس فاعلـة. و هويّـة كـلّ من المربّعين بأمر لازم لهويّته المجمولة للنّفس، و ليست هويّة المربّع الخارجي حتى يكون لها مادة جسمانية قابلـة للتشكلات المخسلفة، لأجل أسباب خارجة بل هي أمر بسيط صورى لامادة لـه، و إنما المخصّص لهويّته من جهة الفاعل المتخيّل حتى أنَّ الوهم إذا

توُّهـــم القســمة و الانفكــاك في مقدار موجود في الوهم إلى قسمين لم يلزم منه وجود مادة مشتركة بين ذلك المقدار و بين ذينك القسمين كما يلزم في التقسيم الخمارجي، لأنَّ ذيمنك القسمين يحصلان بمجرد إنشاء الوهم من غير أن يكونا مـن سـنخ ذلـك المقدار الأول، فجميع ما يتصوّره الخيال أو الوهم بتوسطه و يوجد في الذهن من قبيل الإنشاء و الإبداع من الجهات الفاعليَّة، دون التكوين والتخلـيق مـن المخصّصات القابليّة. و هي كصدور الأفلاك من المبادى العالية مـن حيــث إنَّ منشأ صدورها و تخصيصها تصورات تلك المبادى. و الفرق أنَّ تصورات المسادي مسن لسوازم ذاتها و غير مأخوذة من سبب خارجي. و أما هاهنا فليس كذلك بل للمحسوسات الخارجة أثر في إنشاء هذه الصور في عالم الخسيال بــالإعداد و التخصيص. فنقول: إذا أدرك الحس صوراً خارجية كمربّع مجنّح بمربّعين على نسبة مخصوصة مثلا في الخنارج و ذلك الشكل و هو لايكون موجوداً في الخارج إلا بعوارض مفارقة خارجية مادية زائدة على ماهية المربع جعلا و وجوداً لكونــه موجــوداً في مــادة قابلة للانقسام، فللخيال أن يفعل بإزائهــا صــوراً مشـلها أو مخالفة لها جعلا واحداً بسيطاً. و إن كان على الوجه المعهود من الخارج في الجهات و الأوضاع. و لايلزم من ذلك أن يكون الخيال ذاجهة و وضع إذ صورة الجهة و الوضع لايلزم أن يكون ذات وضع وجهة.

فإذا تقررُّر هذا فنقول: قول المعترض؛ إنَّ تخصّص هذا المربع الخيالي ليس يغرض فارض و اعتبار معتبر.

قلمنا: لانسلَم بـل تخصصه بمجسره اعتبار المعتبر و تصوّره و جعله جعلا بسيطاً. قوله: و إلا لأمكننا أن نعمل بالمربع الأين عملا به يصير المربع الأين الأيسر. قلنا: تخصيص الفاعل للأمر الصورى الذى لا مادة لـه ليس إلا جعل هويّته الصورية لا إفادة صفة أو عرض على مادة، وليس فى المربع الخيالي إلا صورة المربع الخاص بعينه الحاصل من الجاعل النفساني اختراعاً بسيطاً.

و بالجملة إذا أرادت النفس أن يجعل هذا المربع الخيالي مربعاً آخراً. و هذا

المقدار مقداراً آخراً، و أرادت تقسيم مقدار بعينه إلى قسمين لايمكن لها ذلك؛ إذ ليس لتلك الأمور تركيب من مادة قابلة و صورة غيرها حتى يكون هناك مجعول و مجعول إليه، بل كلُّ واحد من تلك الأمور صورة فقط بلامادة قابلة، و تلك الصور عين تصور النفس و مشيتها و إرادتها، فاذا انقسم مقدار خيالى إلى قسمين كان ذلك في الحقيقة إنشاؤهما ابتداءاً لامن شيء سواءاً عدم المقدار الأول أولا، و إذا عدم ضلم يعدم إلى شيء ليلزم وجود مادة قابلة هناك، و يحتاج إلى مخصص من خارج كما هو شأن الخارجيات المادية.

أسا الجسواب عن الحجة الثانية و هي أنَّ الصور الحياليَّة فقد يتفاوت في المقدار مع اتحادها في السنوع. فسنقول: هذا التفاوت ليس للمأخوذ منه، ولا للآخذ بأن يكون مادة قابلة لها، بل حاصل للمأخوذ بفعل الآخذ و إنشائه دون قبوله و اتصافه.

و أما عن الحجة الثالثة فنقول: إنا لاننكر تغاير الأشباح و تعدّد مقاديرها و اختلافها فى الإشارة الخيالية لكن لايلزم من ذلك كون النفس جوهراً مادياً أو كونها غير مدركة للجزئيات ً و الخياليات.

و اعملم أنَّ الامتياز في الإشارة الخيالية لايوجب كون الصور المقدارية الموجودة في جهة من الموجودة في جهة من جهات هذا العالم المادى المستحيل المتجدد الزماني ليلزم المنافاة بين تجرد النفس و تصورها للصور المقدارية و الأشباح المثالية. و سيأتي تحقيق هذه المسألة في مباحث المعاد و حشر الأحساد.

و احتجوا على أنَّ الوهم قوة جسمانية بأنه لما ثبت كون الحيال جسمانياً وجب أن يكـون الوهــم الَـذى لايدرك إلا ما يكون متعلَقاً بصورة جسمانية كذلك.

<sup>\*</sup> قوله: «أُوكونها غير مدركة للجزئيات...» أي على تقدير كونها غير ماديّة.

و توضيحه أنَّ مسدرك الوهم إما أن يكون الصداقة المطلقة أو صداقة هذا الشخص، أما الأول فباطل، لأنه أمر كلّى إدراكه بالعقل و كلامنا في الإدراكات الجزئية، فبقى الثانى لكنَّ المدرك لصداقة هذا الشخص وجب أن يكون مدركاً لهذا الشخص، لأنَّ إدراك المركب أو التصديق بثبوت أحدهما للآخر لايمكن إلا بتصور الطرفين، فإذن الوهم مدرك لهذه الصورة الشخصية، لكن قد ثبت أنَّ مدرك الصورة الجزئية قوة جسمانية فالوهم إذاً جسماني.

والجواب عن هذه الحجة أنا قد بيّنا أنَّ مدرك الصور الخيالية ۗ الجزئية غير قوة بدنية و لا مادية. فالوهم أولى بكونه غيرمادى.

والتحقيق أنَّ وجود الوهم كوجود مدركاته أمر غير مستقل الذات و الهوية، ونسبة مدركاته إلى الطبيعة الكلية ونسبة مدركاته أن غير مستقل الذات و الهوية، النوعية، فإنَّ الحصّة طبيعة مقيّدة بقيد شخصى على أن يكون القيد خارجاً عنها و الإضافة إليه داخلا فيها. على أنها إضافة لا على أنها مضاف إليه. وعلى أنها نسبة و تقييد لاعلى أنها ضعيمة و قيد. فالعداوة المطلقة يدركها العقل المتعلق بالحيال، و العداوة المنضوبة إلى الصورة الشخصية يدركها العقل المتعلق بالحيال، و العداوة المنضمة إلى الصورة الشخصية يدركها العقل المشوب بالحيال، فالعقل الحالص خارج عن الكونين " ذاتاً و فعلا، و الوهم مجرد عن ما العالم ذاتاً و فعلا، و العالم مجرد عن الكونين التعلقاً و الحيال مجرد عن التعلقاً و الحيال محرد عن التعلقاً و الحيال المعلقاً و الحيال محرد عن التعلقاً و الحيال محرد عن التعلقاً و الحيال محرد عن التعلقاً و الحيال العلم التعلقاً و الحيال العلم التعلقاً و الحيال العلم التعلقاً و الحيال التعلقاً و الحيال التعلقاً و التحيال التعلقاً و التعلقاً و التعلقاً و الحيال التعلقاً و الحيال التعلقاً و الحيال التعلقاً و ال

<sup>\*</sup> قوله: أن مدرك الصور الخيالية...» أى قد بينا أنَّ الخيال قوة غير بدنية ولا ماديّة: و قد مرّت الإشارة منا إلى هذا التحقيق في الموضعين من الكتاب: أحدهما في البحث عن اتحاد العاقل بمقوله (في الفصل الثالث عشر من الطرف الأول من المسلك الحامس \_ المرحلة العاشرة \_ في أنواع الإدراكات (ج ٢٠ ص ٢١٩ من هذا الطبع)؛ و الموضع التاني في الفصل الثالث من هذا الباب الحامس من علم النفس، فراجع.

<sup>\*\*</sup> قوله: «خارج عن الكونين» أي الحارجي و الحيالي.

هذا العالم ذاتاً لاتملّقا، و نسبة الإرادة أى القوة الإجماعية إلى الشهوية الحيوانية في باب التحريك كنسبة الوهم إلى الحنيال في باب الإدراك، وكلّ واحدة منهما عندنا قحوة مجمردة عن المادة. لكن لم نجد في كلام أحد ما يدل على أنَّ الحركة الشوقيه جسمانية، و اللّتي لاخلاف لأحد ولاشبهة في كونها جسمانية هي الحركة الفاعلة القريبة لا الباعثة، وهي المسماة بالقدرة لأنها عبارة عن قوة قائمة بالأعصاب و العضلات المسيلة لها بالقبض و البسط و الجذب و الدفع، وكذا حكم الطبيعة والمسرية و الحسرية و القسرية و النسانية. لأنَّ القسرية راجعة إلى الطبيعية، و النفسانية أيضاً لا يكن إلا باستخدام الطبيعة والم المحددة والفرية والنفسانية ولي الجود و الحكمة.

#### فصل (۶)

فى تعديد مذاهب القدماء فى أمر النفس ذكرها الشيخ فى الشفاء و نقضها "" و نحن نحمل كلامهم على الرموز و نأولها تأويلات حسنة بقدرما يمكن انشاءالله تعانى

> قال: قد اختلف أقوالهم في ذلك لاختلاف المسالك إليه. فعنهم من سلك إلى علم النفس من جهة الحركة.

<sup>\*</sup> قولسه: «و كمل واحدة مسنهما...» أى كمل واحدة من الإرادة أى القوّة الإجماعية و الشهوة الهميوانية قوّة بحرّدة عن المائة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ذكرها الشيخ في الشفاء و نقضها...» ذكرها في الفصل الناني من المقالة الأولى من الفن السيادس من الشيفاء في ذكر ما قاله القدماء في النفس و جوهرها و نقضه (ص ١٩٨ من نفس الشفاء بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

و قولـه: «قال: قداختلف...» أى قال الشيخ في الموضع المذكور من الشفاء: قد الحتلف الخ. و قوله: «و منهم من سلك طريق الحياة غير مفصّلة» أي سلك طريق الحياة ملخصة.

و منهم من سلك إليه من جهة الإدراك.

و منهم من جمع المسلكين.

ومنهم من سلك طريق الحياة غير مفصّلة.

فمن سلك منهم طريق الحركة فقد كان يخيّل عنده أنَّ التحريك لايصدر إلا عن عمرك، و أنَّ المحرك الأول يكون لا محالة متحركاً بذاته، و كانت النفس محركة أولية إليها يتراقي التحريك من الأعضاء والعضل و الأعصاب، فجعل النفس متحركة بذاتها، و جعلها لذلك جوهراً غير مائت معتقداً أنَّ ما يتحرك لذاته لا يجوز أن يموت. قال: و لذلك الأجسام السماوية ليست تفسد، و السبب فيه دوام حركتها.

قمنهم من منع أن يكون النفس جسماً، فجعلها جوهراً غير جسم متحركاً لذاته. و منهم من جعلها جسماً و طلب الجسم المتحرك لذاته،

فمنهم من جمل ما كان من الأجرام التى لاتتجزى كريّاً ليسهل دوام حركته، و زعم أنَّ الهيوان يستنشق ذلك بالتنفس، و أنَّ التنفس غذاء للنفس و أنَّ النَّفُس تستبقى به النفس بإدخال بدل ما يخرج من ذلك الجنس من الهباء التى هن الأجرام التى لاتتجزى التى هى المبادى، و أنها متحركة بذاتها كما ترى من حركة الهباء دائماً في الجور، فلذلك صلحت لأن تحرّك غيرها.

و مسنهم مسن قال: إنها ليست هي النفس\*\* بل إنَّ محرَّكها هوالنفس، و هي

<sup>\*</sup> قول ه: «فعنهم من منع...» أى من الذين قالوا إنّ النفس متحرّكة بذاتها و محرّكة بذاتها منع أن تكون الج. قوله: «فعنهم من جعل...» أى هذا الجسم المتحرك و هوالنفس ما كان من الأجرام التى لا تتجزّي أى الأجرام الصغار الصلبة كرياً الج. و قوله: «و أنّ النَّفْس تستبقى به النَّفْس بإدخال بدل ما يخرج...» النفس الاول بفتح النون و الفاء كليهما، والنفس التاني بفتح النون و انتكون الفاء أى النفس الناطقة و سائر النفوس الحيوائية مطلقا.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ومنهم من قال إنها ليست هي النفس...» ضمير «إلها» راجع إلى الأجرام التي لا

فيها و تدخل البدن بدخولها.

و منهم من جعل النفس ناراً. و رأى إنَّ النار دائمِ الحركة.

وأما من سلك طريق الإدراك فمنهم من رأى وأن الشيء أنما يدرك ما سواه لأنه متقدم عليه و مبدءله؛ فوجب أن يكون النفس مبدءاً فجعلها من الجنس الذي كان يسراه مبدءاً إما ناراً أو هواءاً أو أرضاً أو ماءاً. و مال بعضهم إلى القول بالماء لشدة رطوبة النطفة التي هي مبدء التكون. و بعضهم جعلها جسماً بخارياً إذ كان يرى أن البخار مبدءالأشياء و كل هؤلاء كان يقول: إن النفس أنما تعرف الأشياء كلها لأنها من جوهر " المبدء لجميعها، و كذلك من رأى إن المبادى هي الأعداد فإنه جعل النفس عدداً.

و منهم سن رأى أن النسىء أنما يدرك ما هو شبيهه، و أنَّ المدرِك بالفعل شبيه المدرَك بالفعل فجعل النفس مركبة من الأشياء التى يراها عناصر. و هذا هو قول أنباد قلس فإنه جعل النفس مركبة من العناصر الأربعة و من الفلبة و الهحبة\*\*\*. وقـال: إنمـا تـدرك النفس كلَّ شيء شبهه فيها، و أما الذين جمعوا

تستجزّى، أى و مستهم مسن قال إن تلك الأجرام التي لاتتجزّى ليست هى النفس، بل إن عركها هوالسنفس و هى فيها أى النفس في تلك الأجرام الصفار الصلبة التي لاتتجزّى، و تدخل النفس الهدن بدخولها أى بدخول نلك الأجرام الصفار الصلبة الكريّة التي لاتتجزّى.

<sup>\*</sup> قوله: «فمنهم من رأى...» يفهم منه أن اعتقاد هذا القائل أن المدرك لابحالة يجب أن يكون علّة لمدركات.. و قول..: «لأنه متقدّم عليه و مبدأ ل...» أى علة ل...، فوجب أن تكون النفس لكديمًا مدركةً مبدءاً الحر.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لأنها من جوهر...» أى لأن النفس من جوهر المبدأ لجميمها.

و قوله: «وكذلك من رأى أن المهادى هي الأعداد فإنه جعل النفس عدداً» راجع في ذلك إلى ص ٧٠ من ج ٢ من الطبع الأول من الحجري من الشفاء.

<sup>\*\*\*</sup> قوليه: «و من الفلية و الحبَّة» راجع في ذلك إلى الجلَّد الأول من الطبع الأول الحجري من

الأمرين فكالّذين قالوا: إنَّ النفس عدد محرك لذاته، فهي عدد لأنها مدركة، و هــى مــتحركة لذاتهــا لأنها محركة أولية \*. و أما الّذين اعتبروا أمر الحياة غير مفصّلة.

فمنهم من قال: إنَّ النفس حرارة غريزية، لأنَّ الحياة بها.

و مـنهم مـن قال: بل برودة. و إنَّ النفس مشتقّة من النّفس. و التَّفَس هو الشيء المبرّد و لهذا ما يتبرَّد بالاستنشاق ليحفظ جوهر النفس.

و منهم من قال: بل النفس هوالدم لأنه إذا سفح الدم بطلت الحياة.

و مـنهم مـن قــال: بــل النفس مزاج لأنَّ المزاج مادام ثابتاً لم تتغير صحّة الحياة.

و منهم من قال: بل النفس تأليف و نسبة بين العناصر، و ذلك لأنا نعلم أنَّ تأليفاً مَــا يحستاج إليه \*\* حتى يكوئن من العناصر حيوان، ولأنَّ النفس تأليف فلذلك يميل إلى المؤلفات من النغم و الأرابيح و الطعوم و يلتذبها.

و من المناس من ظنَّ أنَّ النَفُس هو الآله تعالى عَمَا يقوله الملحدون علواً كبيراً، و أننه يكون فى كلّ شىء بجسبه\*\*\* فيكون فى شىء طبعاً، و فى شىء نفساً، و فى شىء عقلا سبحانه تعالى عمّا يشركون قال فهذه المذاهب المنسوبة

النسفاء (ص ۱۹۸). و قولسه: «فهي عدد لأنها مدركة» أى النفس مُدرِكة و كل مدرِك يجب أن يكون مبدءاً لمدركه و المبدأ هوالعدد فيجب أن يكون النفس عدداً.

<sup>\*</sup> قوله: «لأنها محركة أولية» وكلّ محرك متحرك كما سلف. و قوله: «و أما الذين اعتبروا الحمياة غير مفصّلة...» أى هؤلاء كما وصلوا إلى معرفة النفس من مسلك الحمياه فجعلوها من سنخ الهمياة و مقوّماتها و لوازمها و معداتها و ممداتها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لأنّا نعلم أن تأليفاً مّا يحتاج إليه...» ضمير «إليه» راجع إلى قوله تأليفا مّا.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «و أنه يكون في كل شيء بحسبه...» ضمير «أنه» راجع إلى النفس هو الإله. وقوله: «قال فهذه المذاهب...» أي قال الشيخ قدس سرّه في الشفاء: فهذه الح.

إلى القدماء الأقدمين فى أمر النفس وكلّها باطلة. ثم شرع فى نقض ما قالوه و إبطالها و تزييفها.

أقول: نقض ظواهر هذه الأقوال و إبطالها في غاية السهولة بعد أن ثبت أنَّ النفس جوهر مفارق الذات عن الأجسام، وكلُّ من له أدنى بضاعة في الحكمة يعــلم أنَّ النفس جوهر شريف، ليس من نوع الأجسام الدنيَّة كالنار والهواء و المياء و الأرض، ولا من باب النسب و التأليفات، كيف يذهب على الحكماء السابقين كأنـباذقلس و غيره أن يجهلوا ما يعلمه من لــه أدنى معرفة في علم النفس و أحوالها؟ فإذن التأويل و التعديل لكلامهم أولى من النقض و الجرح. فنقول: و من الله الاستعانة أما قولهم: إنَّ النفس متحركة لكونها محركة أولية فكلام صحيح مبرهن عليه. ولا يلزم منه كون النفس جرماً من الأجرام. أما حركاتها في ذاتها بحسب الشدة فقيد ثبت بيانها بالبرهان، و تقدم ذكرها تصبريحاً و تلميحاً مـن أنَّ لهـا تطمورات جوهـرية و تحـولات ذاتـية من حدًّ الإحساس إلى حدّ التعقل، فتارة تتحد بالحس و ذلك في أوائل حدوثها و تكوّنها، و طــوراً تــبلغ إلى حــدُ التخــيل فتتحد بالخيال. و إذا بلغ إلى مقام تحضر عندها المعقولات مشاهدة تصير عقلا مفارقا متبرّى الذات عن الأجرام و الجرميات. و ما أسخف القول: بأنَّ النفس ُ عند كونها صورة الطفل بل الجنين إلى حدَّ كونها عقلا بالفعل مستحضرة للمعقولات مجاورة للملأ الأعلى عند المقربين جوهــر واحــد بلاتفاوت في ذاته إنما التفاوت في إضافاته و أعراضه اللاحقة؛ حتى أنَّ نفوس البُّله و الصبيان و نفوس الأنبياء عليهم السلم متحدة بالحقيقة و الماهسية وإنمنا الاخستلاف و التفاضل بيسنهم بضمائم خارجة بعضها من باب

<sup>\*</sup> قوله: هو ما أسخف القول بأن النفس...» و ذلك القول هو قول المشتاء كما فى الشفاء. و الكلام طمن عليهم، و سيأتى فى الفصيل التانى من الباب السابع أيضاً، كما قد مضى أيضاً فى الفصل الثامن من المسلك الحامس (ج ٣. ص ٣٧٥ من هذا الطبع).

السلوب و الإضافات، و بعضها من باب الانفعالات، و بعضها من باب الكيفيات، فإذا كان كذلك كان فضيلة أفراد الإنسان بعضها على بعض بشىء خارج عن الإنسانية، فاذا ألفضيلة بالذات لذلك الشيء لا للإنسان، فاذا قيل: النبي(ص) أشرف أفراد الإنسان كان معناه أن شيئاً خارجاً من حقيقته وحقيقة أمته كالعلم و القدرة هو أشرف منهم، فلا فضيلة لمه في ذاته من حيث هويته و ماهيته على سائر الأفراد. و هذا قبيح فاسد عندنا فإن جوهر نفس النبي(ص) بحسب هويته التامة أشرف جواهر النفوس الآدمية، و أشدها قوة وكمالا، و أنورها و أقراها تجوهراً و ذاتاً و هوية، بل ذاته بذاته بجيث بلغت إلى غاية مرتبة كل نفس و عقل، كما قال: «لى معاللة وقت لا يسعني فيه ملك عقيم مرب ولا نبي مرسل» و إن كان محائلا لها في الماهية الإنسانية من حيث مقرب ولا نبي مرسل» و إن كان محائلا لها في الماهية الإنسانية من حيث للنفس الإنسانية تطورات و شؤوناً ذاتية و استكمالات جوهرية، و هي دائمة التحول من حال إلى حال، و من راجع إلى ذاته يجد أن له في كل وقت و آن شأناً من الشؤون المتجددة.

و أما قولهم: إنَّ الهرك الأول يكون لا محالة متحركاً بذاته فهو أيضاً صحيح، لأنَّ مرادهم من المحرك الأول هو الفاعل المباشر للتحريك، و هو إما الطبيعة أو النفس فيما لمه نفس، و قد مرَّ بيان هذا المطلب في مباحث القوة و مباحث الحركة الطبيعية العرضية كالكمية و الكيفية و الأينية و الوضعية لابدَّ أن تكون جوهراً متبدل الهوية و الوجود، و الكيفية و النبية الماهية، و المراد من الحركة الطبيعية في قولنا هذا ما يشمل الحسركة النفسانية الوضعية التي في الأفلاك، لأنها أيضاً صادرة من طبيعة الفلك التي هي نفسه باعتبار أنَّ لها الإدراك و الإرادة و الحركة النفسانية الكمية التي في النبات و الحيوان، لأنَّ هذه الحركات طبيعية بوجه و نفسانية أيضاً.

و بالجملــة فمــا مــن حركة ذاتية إلاّ و مباشرها طبيعة سارية في الجسم و

هذه الطبيعة قد ثبت تجددها و تبدلها بحسب الهوية الوجودية كما علمت بالبرهان، و لا ينفك جسم طبيعى من هذا الجوهر؛ إلا أنَّ هذا الجوهر في الفلك و الحسيوان و النبات لا ينفك عن النفس بمعنى أنَّ النفس كمال هذا الجوهر و الحسيوان و النبات لا ينفك عن النفس بمعنى أنَّ النفس كمال هذا الجوهر آخر له وجود آخر حتى يكون في شخص واحد جوهران متباينان في الوجود أحدهما طبيعة و الآخر نفس، فإنَّ ذلك بمتنع جداً بل كلُّ شخص طبيعى لمه ذات واحدة و صورة واحدة و هيى وجوده و بها هويته و شخصيته، فمن حيث كونها مبدء الحركات و الانفعالات المادية طبيعة، و من حيث إدراكها و تدبرها نفس.

و أيضاً قد علمت في الفصل السابق أنَّ النفس التي فينا هي بعينها مبدء الحس والحركة و التخيل و الوهم و التعقل كلُّ ذلك بالبرهان، فقد ثبت و تحقق حقية كلام الأقدمين أنَّ الحرّك الأول للحركات الذاتية أمر متحرك لذاته يعني بمويّنته و وجوده، و أنَّ النفس هي الحرّكة الأولية فيما لمه نفس إليها يتراقى التحريك من الأعضاء بالعضل و الأعصاب، و ذلك من حيث كونها عين الطبيعة المتجددة الهوية لذاتها و بها يقع جميع الحركات و الاستحالات حتى القسرية و الاتفاقية و الإرادية، لما مر أنَّ مرجعها إلى الطبيعة و النفس.

و أسا قولهم: إنَّ ما يتحرَّك لذاته فهو لايموت. فكلام حقَّ لأنَّ مرادهم منه إنَّ ما ينبعث حركته من ذاته و مقوم صورته ْ لامن غير لايموت. فالأجسام بما هــى أجســام مائــتة لأنَّ مبدء حركاتها أمر خارج عن جسميّتها أعنى الجسم

<sup>\*</sup> قولسه: «و مقوم صورته...» مقوم مجرور معطوف على ذاته. أى ينهمت حركته من ذاته و من مقوم صورته... «فالأجسام بما هى أجسام مائتة...» مائتة اسم فاعل من الموت، و ما فى الطبعة الأولى الرحلية مائية فمحرفة بلا كلام. و قوله: «بالمعنى الذى هو مادك» أى بالمعنى الذى هو مادة بشرط لاء و أمّا بالمعنى الذى هو جنس و لا بشرط فهو متّحد مم النفس.

بـالمعنى الّــذي هــو مــادة. و كــلُّ ما ينبعث الحركة من ذاته بذاته فهو لامحالة متوجه إلى الكمال الذاتي الجوهري، و كلُّ ما يتوجه نحو الكمال بحسب الفطرة الأُولي فهمو لايموت بمل يمتحوَّل من نشأة إلى نشأة أُخرى، و من دار إلى دارأعــلي، و الحركة المنبعثة عن الذات ليست إلا نفسانية، و أما هذه الحركات الطبيعية الَّق للبسائط العنصرية من مكان إلى مكان فليست منبعثة عن ذات الهـرك. إذ شـرط انـبعاثها عـن الطبيعة خروجها عن أحيازها الطبيعية، فهي بسبب أمر خارج عن ذات المتحرّك. و أما حركات المركّبات المعدنية و النباتية فهــي أيضاً مفتقرة في انبعاثها إلى أمور خارجة كحرارة طابخة أو برودة جماعة أو رطوبة مسهلة لقبول الأشكال و التحولات و غير ذلك. و أما الحركة الذاتية الُّــتي في الطبــيعة فهـــي و إن كانــت منبعــثة عن الذات لكن الطبائع العنصرية البسيطة" لتضادها متفاسدة غير باقية بالعدد. و أما جواهر النفوس الحيوانية و طبائع الأجرام الفلكيّة الَّتي هي عين نغوسها فهي حيّة بحياة ذاتية. لأنها دائمة التشوق إلى منزل البقاء، و حركتها إلى الكمال أمر ذاتي لها. و تلك النفوس إن كانــت عقلية كالنفوس الفلكية و الكاملين في العلم من النفوس الإنسانية فلها

<sup>\*</sup> قوله: «لكن الطبائع المنصرية البسيطة...» في تعليقة مخطوطة كما في بعض النسخ التي عندنا ما هذالفظه: «قالبسائط متفاسدة و كل مركب مركب من البسائط، فالمركبات أيضا متفاسدة غير باقسية بالعدد، إلا أن يكسون في المركبات شمىء خارج عن التضاد و غير مركب من التضاد كالحيوانات و طبائع الأجرام الفلكية التي هي عين نقوسها: و بعبارة أخرى كل كائن فاسد إلا أن يكون في الكائن شيء غيركائن أي غير حال في المادة؛ قوله: «فالنفس أوالصورة»، أي يكون البدن تابعاً للنفس من أول الأمر كالنفوس الفلكية بالنسبة إلى أبدائها وبالجملة كالنفوس الغرولية لا النفوس الصعودية فإنها تكون تابعة للأبدان في أول الحدوث، فلاتكون أبدائها مشاجة لها تما المساجة، لألها لاتكون أبدائها ذائبة لها أي أبدائه تفيض من النفس بحسب ذاتها بدون معونة المستعداد.

حسر إلى الله تعالى فى دار المفارقات العقلية، و إن لم تكن عقلية بل وهمية أو خيالية في السرف و الدّنو و خيالية في السبعادة و الشقاوة، فبإنَّ الشقاوة فى المعاد لايمنافى الاستكمال فى الوجود النفسانى بحسب الجربزة الشيطانية، أو الشهوة البهيمية، أو الفلبة السبعية فإنها كمالات لسائر النفوس و رذائل للنفس الإنسانية.

و أسا من جعل النفس جسماً أراد بالنفس النيالية الحيوانية، و لم يرد بالجسم هذه الأجسام الطبيعية الواقعة تحت الحركات و الانفعالات، بل شبحاً برزخياً صورياً أخروياً لسه أعضاء حيوانية، و تلك النفس صورة حيوانية حية بذاتها ليست حياتها بأمر عارض عليها كهذه الأجسام، و بوساطتها يتصرف النفس الناطقة في هذا البدن الطبيعي، و يدرك الجزئيات و الحسيّات كما اتفق عليه جميع السّلاك و المكاشفين، و ذلك الجسم هو الصورة التي يراها الإنسان في المنام حيث يجد نفسه مشكّلاً مصوراً بجوارح و أعضاء، و إنه يرى شخصه في المنام يدرك إدراكات جزئية، و يعمل أعمالا حيوانية، فيسمع بأذنه، و يرى بعينه، و يشمّ بأنفه، و يذوق بلسانه، و يلمس ببشرته، و يبطش بيده، و يمشى برجليه، و هذه كلّها أعضاء روحانية غير هذه الأعضاء

و أمــا قـــول من قال: إنها هي من الأجرام الَّتي لاتنجزي فأرادبها الأجرام

<sup>♦</sup> قول»: «بل شبحاً برزخياً...» قد مضى معنى الجسم الأخروى فى عدة مواضع من الجملد الرابع
من هذا الطبع فى الجواهر و الأعراض. و قوله: «و تلك النفس صورة عيوانية...» أى و تلك
السنفس الخيالية صورة حيوانية الخ. و قوله: «ويوساطتها...» أى بوساطة تلك النفس الخيالية
تتصرف النفس الناطقة فى هذا البدن الطبيعى الخ. وقوله: «كما اتفق عليه...» أى اتفق على القول
بالصور البرزخية جميع السلاك و المكاشفين.

المثالية اللتى لا مادة لها، وقد مر بيان أنها لاتقبل القسمة الوهمية فضلا عن الحنارجية إلى المادة لها فقسمتها بالوهم يرجع إلى إيجاد الوهم فردين آخرين منها ابتداءاً لابجعل جسم معين جسمين، وكذا وصل الجسمين الخياليين جسماً واحداً عبارة عن إيجاد جسم آخر من كتم العدم.

و أما نسبة الكروية إلى النفس فلأنها أبسط الأشكال، و لهذا كانت الأفلاك كريّة، فالمنفس إذا تصورّت و تشكّلت و وقعت في عالم الطبيعة كانت كرة كما لأفلاك لكونها أسهل حركة كما قالوا، إذ بالحركة تخرج كمالات النفوس "" من القوة إلى الفعل. ثم التركيب الاتحادى بين النفس و البدن ثابت عندنا كما ذهب إليه أيضاً بعض المتأخرين، فاتصاف النفس بصفات الجسم بالمعنى الذى هو جنس متحقق لكونها مبدء فصله و تمام ذاته، و إن لم يتصف بما هو مادة و هي صورة، و معلوم أن اعتبار الجنس و الفصل غير اعتبار المادة و الصورة، و في الاعتبار الأول كما يتصف الأجسام بصفات النفوس كذا يتصف النفوس بصفات الأجسام، و لذلك تشير إلى نفسك بأتى كاتب جالس، فكون النفس باللكية كرة من هذا القبيل.

و أمـا قولهم: إنَّ الحيوان يستنشق النفس بالتنفس\*\*\* فالمراد أنَّ في الحيوان

<sup>\*</sup> قوله: «و قد مرَّبيان أنها لا تقبل القسمة الوهمية...» قد مرَّ في أواخر الفصل السابق.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «إذ بالحركة تخرج كمالات النفوس...» دليل على الاحتياج إلى الهركة أى لمّا كانت الهـركة محـتاجة إليها لتحصيل الكمالات و الكرة أسهل حركةً يلزم أن يكون الشكل هوالكرة. وقوله: «كما ذهب إليه أيضاً بعض المتأخرين» هو سبّد المدقّةين.

<sup>\*\*\*</sup> قولم: «و أما قولهم: إن الحيوان يستنشق النفس بالتنفس» و ذلك لأنّ النسيم غذاء الروح البخارى، و عليك بشرح العين الحادية عشره من كتابنا سرح العيون في شرح العيون، و نكتفى هاهنا بنقل من العين المذكورة فقط، و هي مايلي: «عين في الفصل بين الروح البخارى، و الروح الإنساني: الروح البخارى هوالحارً القريزى الذي هو الآلة النفسانية الأولى، و هو جسم لطيف ذو

روحاً بخارياً من قبيل الأجرام الفلكيّة فى الصفا و اللطافة، و هو خليفة النفس فى البدن الطبيعى، و بالنّفس يبقى اعتداله و يتغذى بالهواء المعتدل جوهره. و لما كان هذاالجوهر حاملا لقوة الحس و الحركة النفسانية، و مفاضاً من النفس على الدّوام عملى هدا البدن الطبيعى فأطلقوا عليه اسم النفس. و قد ذكره الشيخ فى بعض رسائله بلغة الفرس بهذه العبارة «روح بخارى راجان گويند، و نفس ناطقه را روان\*».

مزاج متكوّن من صفوة الأخلاط الأربعة و هو ألطف الأجسام الباقية من أجزاء البدن و أدفّها و أصفاها، و لذلـك كـان أنسـة تبولاً لأفعال النفس من سائر أجزاء البدن. و الرّوح الإنساني أى السنفس الساطقة لـيس بجسم بــل جوهر مجرّد عن المادّة و أحكامها. و الروح و النفس يطلقان بالاشتراك الاسمى عليهما. و الروح البخارى مطيّة أولى للنفس الناطقة فى تعلّقها بالبدن أى علّة قريبة لحياة البدن. و النفس علّة بعيدة لها.

و السروح البخارى يحويه البدن، و أمّا الروح الانسانى فالبدن مرتبة نازلة منه من حيث هو بدنسه. و السروح السبخارى إذا فسارق البدن يبطل و يفسد، و أما الروح الإنسانى فهو باق بجياته الأبديّة، و إنّما يبطل بعض أفعاله من بدنه العنصرى.

و حبـت أنّ الـروح البخارى جسم لطيف ذو مزاج و مطيّة أولى للرّوح الإنسانى فكلّما كان مزاجه أعدل كان أفعال الروح الإنسانى اكثرو أشدّ و على خاية الاستواء و الاعتدال.

الطبيب يبحث عن الروح البخارى؛ و الأرواح البخارية عنده ثلاثة: أحدها الطبيعى و تولّده فى الكبد: و ثانسيها الروح الحيواني و تولّده فى القلب؛ و ثالتها الروح النفسانى و تولّده فى بطون الدماغ. على النفصيل الحرّر فى محلّه».

\* قوله: «روح بخاری را جان گویند، و نفس ناطقه را روان» چند سطری از آخر درس بیست و چهارم کتاب «دروس معرفت نفس» نگارنده را تقدیم می داریم: «بدان که نفس را در زبان پارسسی روان مسی گویسیم و جان هم گفته می شود، ولی اطلاق صحیح آن این است که روان اختصاص به نفس انسان دارد، و جان به نفوس حیوانات گفته می شود. مثلاً نمی گویند روان گاو و گوسفند بلکه می گویند جان گاو یا جان گوسفند؛ و اگر در عبارتی روان به جای جان و أما من قال: إنها ليست هى النفس بل إنَّ محرّكها هوالنفس، و هى فيها و تدخل البدن بدخولها فكلام حقّ لاغبار عليه، و يرجع إلى ما أوّلنا به الكلام السابق عليه فيتوافقان من غير تناقض.

و أما من قال: إنَّ النفس نار، و إنَّ هذه النار دائمة الحركة فلم يرد بها هذه السنار الاُسطقسيَّة، بل في الوجود نار أخرى هي حرارة جوهرية " يتصرف في الأجسام بالإحالـة و التحلـيل و هـي الطبيعة، و فوقهـا نار النفس الأمّارة بالشـهوة و الغضـب و هـي التي تطلع على الأفئدة كما أشير إليها في الكتاب الآلهي، و إذا كسرت سورتها بفعل الطاعات و الرياضات صارت النار نوراً، و النفس الأمّارة مطمئنة.

و أما السالكون مسلك الإدراك فقولم: إنَّ الشيء أنما يدرك ما سواه لأنه متقدم عليه في غاية القوة و الاستقامة، فإنَّ المعلوم بالذات هوالصورة الحاضرة عند المدرك، و قد علمت أن إدراك الشيء هو وجوده للمدرك و وجود شيء لشيء لا يكون إلا بعلاقة ذاتية بيسنهما، و ليست العلاقة الذاتية إلا العلية والمعلولية؛ ولكن نسبة الصورة المدركة إلى الذات العالمة نسبة المجمول إلى الجاعل لانسبة الحلول و الانطباع كما علمت ذلك في مباحث الوجود الذهني، و في مباحث الوجود الذهني،

و أمــا جعــل بعضــهم الــنفس من الجنس الّذي كان يراه المبد. إما ناراً أو

حسیوان بکار بسرده شد به عنوان مجاز و توسّع در لفت است. سعدی در این قطعه روان را به جای جان به کار برده است:

> شنیدم گوسفندی را بزرگی رهانید از دهان و چنگ گرگی شبانگه کارد بر حلقش بمالید دروان گوسفند از وی بسنالید که از چنگال گرگم در ربودی ولیکن عاقبت گرگسم تو بودی

<sup>\*</sup> قوله: «هي حرارة جوهرية...» و هي الحرارة الفريزيّة.

هــواءاً أو أرضــاً أو مــاءاً فلعلّــه أراد مــن المــبدء القريــب لتدبير الأجسام و تصريفها، فمن جعلها ناراً أرادبها ما مرَّ ذكره . و من جعلها هواءاً فلعلّــه أرادبه الشـــوق و الحــبة فإنَّ النفس عين الحبة. ثم التعبير عن المبدء الأول بالعشق مما شاع في كلام العرفاء و للناس فيما يعشقون مذاهب.

و من جعلها مناءاً فنأراد به عين ماء الحياة الذى به حياة كلّ شيء ذى نفس، كما قال تعالى: «وجعلنا من الماء كلّ شيء حيّ» والنفس حياة الجسم كمنا أنَّ العقل حياة النفس، و لهذا عبّر بعض الأوائل عن العقل الكلّ بالعنصر الأول و جعله ماءاً، و ربما كان المراد بالعنصر الأول الوجود الفائض منه تعالى على الموجودات كلّها على الترتيب.

و من سمّاها أرضاً " فلكونها فى ذاتها قابلة للعلوم و الصور الإدراكية الفائضة عليها من سماء العقل، فالنفس القابلة للصور العلمية أرض الحقائق فى مرتبة كونها عقلا هيولانياً، فيغاض عليها المعارف العلمية النازلة من سماوات العقول، الفعالة، كما تنزل الأمطار التى بها تحيى الأرض بعد موتها، و قدورد فى الحديث «إنَّ القلوب تحيى بالعلم كما تحيى الأرض بوابل السماء».

و من رأى: أنَّ المبادى هي الأعداد و جعل النفس عدداً أراد من العدد كما أراد أن المبادى هي الأعداد و جعل النفس عدداً أراد من العدد كما أرد أصحاب فيثاغورس. و تأويل كلامهم أنَّ المبدء الأشياء، كما أنَّ الواحد العددى مبدء الأعداد، لكنَّ المبدئية و الثانوية و الثالثية و المسرية في هنده الأعداد الجسمانية الكمية ليست ذاتية لهذه الأحداد الجسمانية الكمية ليست ذاتية لهذه الوحدات، فكل ماصار أولا يمكن له أن يصير ثانياً، و الثاني منها يجوز أن يكون أولا بخلاف المبدء الأول تعالى فمبدئيته و أوليته عين ذاته، و كذا ثانوية العقل الأول عين ذاته لا يتبدل، و كذا مرتبة النفوس بعد مرتبة العقول فإطلاق

<sup>\*</sup> قوله: «أرادبها ما مرّ ذكره» أي ما مرّ ذكره من الحرارة الغريزيّة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و من سمّاها أرضاً...» أي و من سمّى النفس أرضاً فلكونها في ذاتها الخ.

العدد على المبادى العقلية و النفسية من جهة ترتيبها في الوجود ترتيباً لايمكن تبدله، فالعددية فيها ذاتية و في غيرها عرضية فهى الأعداد بالحقيقة، كما أنَّ الوحدة و الأولية ذاتية للحق الأول، و فيما سواه إضافية؛ فهو الواحد الحق، و ما سواه زوج تركيبي.

و أما من رأى منهم: أنَّ الشيء أغا يدرك شبيهه، و إنَّ المدرك بالفعل شبيه بالمدرك فقوله حق و صواب، و قد تكرّر منّا في هذا الكتاب أنَّ المدرك دائماً من جنسه، و كذا الذوق من جنسه، و كذا الذوق يدرك المدوقات و هو من جنسه، و النور البصرى يدرك المبصرات، و الخيال يدرك المنخيلات، و الوهم يدرك الوهيّات، و العقل العقليات أو بالجملة كلُّ قوة إدراكية إذا تصور بصورة المدرك يخرج ذاته من القوة إلى الفعل، ولا شبهة في أنَّ القوة القريبة و الاستعداد القريب من الشيء من جنس صورة ذلك الشيء و فعليته. ثم إنك قد علمت بالبرهان القطعي اتحاد العقل بالمعقولات والحس بالحسوسات، و الاتحاد أشدُّ من الشبه. و علمت أنَّ النفس إذا صارت والحس بالحسوسات، و الاتحاد أشدُّ من الشبه. و علمت أنَّ النفس إذا صارت عقلا تصير كل الأشياء، و هي أيضاً الآن تتحد بكل من الأشياء التي من ذلك تركيب النفس من تلك الأمور الخارجية ولا من صورها أيضاً بل من ذلك تركيب النفس من تلك الأمور الخارجية ولا من صورها أيضاً بل كلما صارت النفس أكمل صارت أكثر جمعاً للأشياء، و أشد بساطة، إذ البسيط الحقيقي كل الأشياء و أشد بساطة، إذ البسيط الحقيقي كل الأشاء كما مر وهانه.

و أسا قول الجامعين بين الأمرين: الإدراك والحركة فإذا صعَّ تأويل الكلام فى كلّ واحد منهما صعَّ فى المجموع.

قولـــه: «و المقــل العقليات» العبارة قد صحفت في النسخ هكذا: «والعقل للعقليات»؛ و لكن أسلوب العبارة يقتضي العقليات.

و أما المعتبرون أمر الحياة في سلوك معرفة النفس فمن قال: إنَّ النفس حرارة غريزية فالحارُّ الغريزي قد ثبت أنها جوهر سماوي منبعث في البدن عن النفس، و تفعل النفس به الأفعال الطبيعية و النهاتية و الحيوانية، و هذا الجوهر الحسار هو الروح الحيواني وهو عندنا بسيط غير مركب "" من الاسطقسات، و قد مر أنه خليفة النفس و متصل بها.

و مــن قــال: إنها برودة فلعلّه تجوّز بها عن كيفية حالها\*\*\* و علمها اليقينى أوراحة البدن بها و سلامته عن الآفات مادامت النفس حافظة للمزاج.

و أما من قال: إنها الدّم فالدّم لكونه مركب الروح البخارى و هو يجرى فى كـلَ الـبدن و بتوسطه تسرى الحياة فى الأعضاء، فأطلق إسم النفس عليه إما مـن باب الاشتراك أو التجوُّز، و إطلاق النفس على الدم شائع فى هذا الزمان أيضاً.

و أما من قال: إنَّ النفس تأليف أراد به المؤلِّف بالكسر لأنها يؤلِّف بين عناصر الله المؤلِّف الله المناصر الله المؤلِّف الله عناصر البدن و أجزائها على نسبة و فقيّة \*\*\*\* فيها أحدية الجمع، أو أراد به المؤلِّف بأن معان و صفات على نسبة معنوية شريفة نورية ينشأ منها النسبة الاعتدالية المراجية في البدن، و هذه كأنها ظلَّ لها و حكاية عنها، فإنَّ جميع ما يوجد في العالم الأدني الطبيعي من الصور وأشكالها

<sup>\*</sup> قوله: «وأما المعتبرون...» فى العبارة تقديم و تأخير. و صوابها هكذا: و أما المعتبرون فى سلوك معرفة النفس أمرالحياة فمن قال إن النفس الخ.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «و همو عمندنا بسيط غير مركب...» قد تقدّم الكلام فيه فى الفصل الأول من الباب الثانى.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «عن كيفيّة حالها...» أى عن كيفيّة حال النفس. و قوله: «أوراحة البدن بها» أى بالنفس.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «على نسبة و فقية...» أى على نسبة اعتداليَّة فيها أحدية الجمع.

وأحوالها توجد نظائرها فى العالم الأعلى على وجه أشرف و أعلى.

و أما قول من قال: إنها هو الإله فلملّه أراد به الفناء فى التوحيد الّذى نقل عـن أكابر الصوفية. لا المعنى الّذى ادّعاه الفراعنة و الملاحدة تعالى عما يقوله الملحدون.

و أسا من قال: إنه تعالى فى كلّ شىء بحسبه، و يكون فى شىء طبعاً، و فى شىء عقل فل شىء عقل شىء عقل شىء عقل شىء عقل الإنسانية فى شىء طبع، و فى شىء حس، و فى شىء خيال، و فى شىء عقل، فهى المجوهر العاقل المتخيّل السميع البصير الشام الذائق اللامس الفاذى النامى المولّد، و هى مع ذلك جوهر بسيط غير منقسم، جعلها الله مثالا له ذاتاً و صفة، و خليفة لسه فى هيذا العالم. ثم فى العالم الأعلى و جعل معرفتها سبباً لمعرفته تعالى. فهذا ما تيسر لنا فى تأويل رموزهم و إظهار كنوزهم.

ثم إنَّ فى مــا ذكره الشيخ فى مناقضة كلامهم بعض مناقشات و أبحاث نريد أن نشير إليها.

الأول في قولمه: أما الذين تعلقوا بالحركة فأوَّل ما يلزمهم من المحال إنهم نسبوا السكون إلى النفس، فإن كان تحركها علَّة للتحريك فلم يخل تسكينها إما أن يصدر عنها و همى ستحركة بحالها، فيكون نسبة تحركها بذاتها إلى التحريك و التسكين واحدة إلى آخره.

فإنا تقول: التحريك البدني الذي ينسب إلى تحريك النفس ليس المراد به هذا التحريك المكاني الإرادي الذي ينبعث من النفس بواسطة دواع خارجية، و أمور لاحقة، و أسباب معدة للحركة الإرادية من مكان إلى مكان جلباً للنفع أو الملائم. و دفعاً للضار أوالمولم، إنما المراد بذلك التحريك ما يقع به الحركات

قولهه: «ينسب إلى تحريك النفس...» الظاهر ينسب إلى تحرّك النفس، و إن كانت النسخ التى عندنا متّفقة في التحريك، و كأن العبارة قد حرّفت، فتدبّر.

الاستحالية الطبيعية التى يقع بها التغذية و التنمية و النضج و الإحالة و غيرها مما لا يخلو بدن الحيوان عنها لحظة، و هى حركة الحيوان و مقابلها سكون الموت عند انقطاع تعلق النفس عن البدن، ففاعلية النفس لهذه الحركة اللازمة للحياة ذاتية أ. و أما فاعليتها للحركات الإرادية فهى أمر عرضى بمشاركة الأسباب الخارجية، و تسبة هذه إلى تلك كنسبة الكتابة إلى تصوير الأعضاء، و كنسبة طبخ الطعام في القدر إلى هضم الغذاء في المعدة. و بالجملة هذا التحريك لازم لا ينتهى إلى تسكين التحريك لازم لا ينتهى إلى تسكين مادام البدن حياً، ولا ينتهى إلى تسكين مادام النفس نفساً، والبدن بدناً.

والثانى فى قوله: فقد عرفت بماسلف أنه لامتحرَّك إلا من محرَّك، و أنَّه ليس شهره متحركاً من ذاته.

أقول: حق أن يكون كلَّ متحرّك بحتاج إلى محرك غيره، لكن قد مرَّ أنَّ كلَّ ما يستحرَّك في مقولة من المقولات الأربع العرضية يحتاج إلى محرّك يفيدها الحسركة، وكلَّ ما يتحرَّك في مقولة الجوهر كالطبيعة المتجددة الوجود فيحتاج إلى جاعل يجعلها متحركاً وقد مرَّ الفرق بين عوارض الوجود و عوارض الماهية، وكذا بين اختلاف الجهتين في الخارج كما في القوة والفعل، و بين اختلافها بحسب التحليل الذهبي كما في الوجود و الماهية، و الحركة فيما يستحرَّك لذاته هي نحو وجوده، و المحتاج في الوجود إلى الجاعل يحتاج إلى جاعل يصفه بالوجود؛ إذا لوجود ليس و صفاً زائداً جماع ليفيد ذاته لا إلى جاعل يصفه بالوجود؛ إذا لوجود ليس و صفاً زائداً على الماهية خارجاً بل ذهناً، و على أيّ الوجهين فحاجة كلّ متحرك إلى عمل غيره عابت، و كذا انتهاء المتحركات إلى محرك غير متحرك.

الثالث أنَّ قوله: هذه الحركة لايخلو إما أن تكون مكانية أو كمية أو كيفية

<sup>\*</sup> قوله: «اللازمة للحياة ذاتية» قد حرّفت الحياة بالحيوانية في الطبعة الأولى. والصواب: «ففاعليّة النفس لهذه الحركة اللازمة للحيوة ذاتية.

أو غير ذلك إلى آخره؛

مدفوع: بأنَّ هذه الحركة خارجة عن الأقسام المذكورة لأنها حركة جوهرية اشـتدادية. و لم يقــم بــرهـان في نفــى الاشتداد الجـوهـرى، و ما ذكره الشيخ فى إبطاله قد مرَّبيان ضعفه و وهنه.

السرابع أنَّ قولـه: و أما الحركة على سبيل الاستحالة فإما أن تكون حركة فى كونهــا نفســاً فــيكون إذا تحركت لاتكون نفساً. و إما حركة فى عرض من الأعراض فأوَّل ذلك أن لايكون تحركها من نحو تحريكها إلى آخره.

أقـول فـيه: إنَّ الشـيخ قـد خلـط في كلَّ موضع أراد إبطال الاستحالة في الجوهر بين الوجود و الماهية، و جعل الحركة الكونية عبارة عن خروج الشيء في كل آن إلى ماهية أخرى بالفعل، وليس الأمر كذلك؟ فإنَّ الأشد و الأضعف و إن كانا متبائنين في النوعية لكن تباينهما بالماهية عند ما كان الوجود حاصلا لهمــا بالفعل، و أما عند الحركة الاشتدادية فللكل وجود واحد شخصي زماني له ماهية واحدة لها في كلُّ آن مفروض حدُّ من الوجود بالقوة القريبة من الفعل كما مرَّ بيانه. فالحركة في الأكوان الحيوانية مثلاً لاتستلزم إلا خروم المتحرَّك من كون حيواني إلى كون آخر حيواني، لاخروج الحيواني من الحيوانية إلى غيرهــا كالفلكــيّـة مثلاً، إذ كلُّ ما يقبل الأشد و الأضعف يجوز فيه الاشتداد و التضعيف، و مقولـة الجوهر عندنا كمقولة الكيف في أنه يقبلهما، فجاز لبعض أنواعه المتعلَّقة بالمواد حركات الاستحالة الجوهرية. فكما أنَّ الاشتداد لايخرج السواد إلى غـير السـواد بل يخرجه من نوع منه إلى نوع آخر أو من شخص فقط إلى شخص آخر. إما بالقوة كما في أوساط الحركة أو بالِفعل كما في انتهاء الحبركة؛ فكذلبك لايخبرج الجوهبر إلى مقولية أخبرى، ولا إلى جبنس آخر غيرماكان إلا في حركات كثيرة يؤدي بالمتحرّك إلى غير جنسه، كالسواد في تضعُّفه حتى يخرج من جنسه إلى غير جنسه. و كالإنسان في استكمالات نفسه حتى يصير ملكاً من الملائكة؛ أو في إعوجا جاته و تنقصاته حتى يصير شيطاناً

أو بهسيمة. ثمُّ إنَّ نفسسية السنفس و إن كانت إضافة وجودية لها إلى البدن فلا يلزم من حركتها على الإطلاق لاكونها نفساً".

و أما ما ذكر أنَّ حركة النفس إذا كانت في عرض من الأعراض يلزم أن لا يكون تحركها من نحو تحريكها، فلأحد أن يقول: إنهم لم يدّعوا إلا أنَّ الحرّك للشيء المنفعل القابل للحركة لابدَّ و أن يتحرَّك في ذاته، و ذلك لايستلزم أن يكون حركة المتحرّك من نحو حركة الحرّك، ولم يدّعه أحد. و في كثير من الأشياء اللّقي يحرّك شيئاً بأن يتحرّك نرى الأمر على خلاف ما ذكره؛ كالتحريكات السماوية الصادرة من نفوسها في أجرامها وضعية، و هي تابعة لحركاتها النفسانية الإرادية؛ كما اعترف به الشيخ في التعليقات و غيرها، فأي الحالم في أن يكون تحريكات من النفس في البدن بالإحالة و غيرها؟ وهي تابعة لحركاتها الوجودية أو الإرادية.

الخــامس أنَّ قولــــه: ثم مــن الحال ما قالوه: من أنَّ الشيء يجب أن يكون مبدءاً حتى يعلم ماوراه، فإنا نعلم و ندرك بأنفسنا أشياء لسنا بمبادى لها الح.

أقول فيه: أنَّ المراد من المعلوم هو الصورة الحاضرة عندالمدرك القائمة المحفوظة بحفظه إيّاها، ولاشك أنَّ النفس مبدء فاعلى للصور الموجودة في قواها و مداركها، وأما الصور العقلية المدركة للنفس فإنَّ النفس في الابتداء عبد كونها عقلا هيولانياً مبدء قابلي لها، و إذا صارت متصلة بالعقل الفعال كانت فاعلة حافظة إيّاها. و الشيخ قد ذكر في كتاب المبدء و المعاد في فصل ذكر فيه أنَّ العقل الهيولاني بالقوة عالم عقلي، أنَّ القوة العقلية تجرد الصورة عن المادة ف تكون خالقة و فاعلة للصور المعقولة و قابلة لها معاً، و قال في فصل آخر منه؛ إنَّ القوة العقلية تعمل في الحسوس عملا تجعله معقولاً.

<sup>\*</sup> قوله: «لاكونها نفساً» «لاكونها» فاعل لقوله «فلايلزم» أى فلايلزم من حركتها على الإطلاق عدم كونها نفساً.

## اليات السادس

فى بيان تجرَّد النفس الناطقة الإنسانية تجرداً تامًّا عقلياً\* و كيفية حدوثها و

\* قولسه: «في بسيان تجسرًد النفس الناطقة الانسانية تجرداً تامًا عقليًا...» و أما تجرّدها غيرالتام

الحسيال فيطلب من الفصل السادس من الطرف الثانى من المسلك الحنامس (أى المرحلة العاشرة) في العقل و المقول (ج ٣. ص ٥٣٢ من هذاالطبع).

و اعسلم أنَّ الله فستّاح القلسوب و مثّاح الغيوب قد وفَقنا بُتأليف عدَّة كتب قيّمة و رسائل نفيسة بالعربية و الفارسية في معرفة النفس الناطقة الإنسانيّة و قد طبع أكثرها عدة مرّات:

١ .. منها «الحجم البالغة على تجرد النفس الناطقة» بالعربيّة.

 ٢ ـ و منها «عيون مسائل النفس» و شرحها المسمّى بـ «سرح العيون في شرح العيون» بالعربية أيضاً.

٣ ــ و منها «دروس معرفت نفس» بالفارسيَّة بلغ إلى أكثر من مأة و خمسين درساً.

۲ ــ ومنها «كنجينة گوهر روان» بالفارسية أيضاً.

۵ ــ ومنها «انسان و قرآن» بالفارسيَّة أيضاً.

ع ـ ومنها «انسان كامل از ديدگاه نهجالبلاغه» بالفارسية أيضاً.

٧ ــ ومنها «انسان در عرف عرفان» بالفارسية أيضاً.

٨ ـ و منها كتاب «الحاد عاقل بمقول» بالفارسية.

فيه فصول:

## نصل (۱)

فى أن النفس الناطقة ليست بجسم و لا مقدار ولا منطبعة فى مقدار و فيه حجيج: الأولى أنَّ لها أن تدرك الكلّيات و الطبائع الكلّية من حيث عمومها و كلّيتها، و الكلّي با هو كلّي أى طبيعة عامة لايمكن أن يحلَّ جسماً. ولا أن ينطبع فى طرف منقسم أو غير منقسم منه، أما أنه لايمكن أن يوجد فى طرف غير منقسم منه فلأنَّ النقطة يمتنع أن تكون محلا لصورة عقلية "، فلانها

۹ ـ و منها رسالة «صد كلمه در معرفت نفس» بالفارسية.

١٠ ــ و مسنها «رسسالة فى لقاء الله تعالى شأنه» بالعربية و قد طبعت مع سبع رسائل أخرى كل واحسة منها بالعربية. و كذلك لنا رسائل و مقالات أخرى فى معرفة النفس، لعلّها تذكر فى أثناء التعليقات الآتية.

<sup>\*</sup> قولـه: «فصل فى أن النفس الناطقة ليست بجسم...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط حيدر آباد هند، ج ۲، ص ۳۴۵). قوله:

<sup>«</sup>الأولى أنّ لهما أن تبدرك الكلّمات...» هذه الحجّة هى البرهان الأول من نفس الشفاء فى تجرّد المنفس المناطقة؛ واجمع أوّل الفصل المثانى من المقالمة الحنامسة من الفن السادس من الشفاء (ص ٢٨٨ من نفس الشفاء بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

<sup>\*\*</sup> قولت: فلأن النقطة يتسنع أن تكون ممالاً لصورة مقلية...» عبارة الفخرال إذى في المباحث المشرقية مكذا: «فالمصدد في إبطال هذاالقسم أن نقول: النقطة نما الايمقل حصول المزاج لها حتى يخسلف حمال استعدادها في القابليّة و عدم القابليّة، بل إن كانت قابلة للصّور العقلية وجب أن يكون ذلك القبول حاصلاً أبداً بلا يكون ذلك القبول حاصلاً أبداً بلا علمت أنّ المبادئ المفارقة عامّة الفيض فلا يتخصّص فيضها إلا الاختلاف القوابل، فلو كان القابل تمام الاستعداد لكان المقبول واجب الحصول، ولو كان كذلك لكان جمع الأجمام ذوات النقط

لاتخلسو إسا أن يكسون لها تميّز عن الشيء الّذي هي نهايته أو لايكون؛ فإن لم يكن امتنع حصول الصورة المعقولة فيها دون المحل الّذي هي طرفه. بل كما أنَّ السنقطة طرف ذاتى لسه فكذلك أغا يجوز أن يحلَّ فيها طرف شيء حالّ في ذلك المقسدار، و يكسون كمسا أنَّ الحالَّ يتقدّر بذلك المقدار بالعرض؛ فكذلك تناهيه بطرفه بتناهى المحل بها بالعرض، و إن كان لها تميّز عن ذلك المقدار في الوجود فهو محال و إلا لكانت النقطة منقسمة كما بيّن في موضعه.

و اعترض هاهنا بأنَّ عدم التميز في النقطة عن المحل و إن كان مسلّماً لكن لا نسلّم أنه لاتحلُّ فيها إلا نهاية ما يحلّ في ذلك المقدار، فإنَّ ما ذكرتم منقوض بـالألوان والأضواء الحاصلة في السطوح دون الأعماق، وكذا حال المماسّة و الملاقاة.

و الجسواب أنَّ السطح لسه اعتباران اعتبار أنه نهاية للجسم، و اعتبار أنه مقدار منقسم فى جهتين. فقبوله الألوان والأضواء و غيرهما من جهة أنه عبارة عن امتدادى الجسم، لامن جهة أنه نهاية له.

و أيضاً لابعد في قابلية الشيء أن يكون للقابل استعداد خاص أو مزاج حتى يقسل كيفية أو صفة، و ليس للنهاية بما هي نهاية اختلاف قوة أو حالة استعدادية في القابلية، فلوكان للنقطة مثلا إمكان أن تقبل صورة عقلية لكانت دائمة القسول لها لعدم تجدد جالة فيها فرضاً، فكان المقبول حاصلا فيها أبداً، وأذا المبدء دائم الفيض فلا يتراخى فيضه إلا لعدم صلوح القابل، و المفروض أنا الصلوح و الاستعداد حاصل لها من حيث ذاتها، فلزم من ذلك أن يكون جميم

تكون عاقلـة. فوجب أن يبقى البدن بعد موته عافلاً للمعقولات لبقاء محلّ الصّور العقليّة على استعدادها التام. و لمّا ثم يكن كذلك بطل هذا القسم» (المباحث المشرقية، ط دارالكتاب العربي. بيروت. لينان. ج ٢. ص ٢٤٠).

<sup>\*</sup> قوله: «للقابل استعداد خاص» كما في البسائط العنصرية. و قوله: «أو مزاج» كما في المركّبات.

الأجسام ذوات النقطة عاقلة؟ و وجب أن يكون العاقل عند موته عاقلا لوجود قابل العاقلية فيه؟ فالتالى باطل، فالمقدم كذلك. و أما أنه يمتنع أن تحلّ الصورة المعقولة من الجسم شيئاً منقسماً. فهو أنَّ كلّ مقدار منقسم أبداً و الحالّ في المنقسم منقسم فيلزم أن تكون الصورة العقلية منقسمة أبداً لايقف إلى حد ينتهى القسمة إليه و ذلك محال بوجوه:

أحدهـــا إنهـــا لـــو انقـــــمت لكان انقسامها إلى جزئين متشابهين أو جزئين مختلفين والأول محال.

أسا أولا فلأن كل واحد من الجزئين يجب أن يكون مخالفاً بوجه لكلّه لامتناع كون الكل مساوياً لجزئين يجب أن يكون مخالفاً ليست المتناع كون الكل مساوياً لجزئه من جميع الوجوه، و تلك المخالفة ليسب الحقيقة و لوازمها وإلا لم يكن الانقسام إلى جزئين متشابهين؛ فإذن المخالفة بشيء من العوارض المادية مثل المقدار و الشكل؛ فلا تكون الصورة المعقولة بجردة هذا خلف.

و أما ثانياً فلأنَّ ذلك الانقسام إما أن يكون شرطاً لكون الصورة معقولة أو لا يكون؛ فعلى الأول وجب أن يكون الجز آن متخالفين للكل لوجوب مباينة الكل للجزء.

و أيضاً فقبل ورود القسمة وجب أن لاتكون معقولة لفقدان الشرط.

و أيضاً الشيء الذي هذا حاله يجب أن يكون منقسماً، و ليس كلُّ معقول كذلـك؟ و إن لم يكـن ذلـك الانقسـام شرطاً فيكون تلك الصورة العقلية عند فـرض الانقسام مغشّاة بعوارض غريبة من جمع و تفريق، و يكون في أقل من

<sup>\*</sup> قولمه: «ر وجب أن يكون العاقل...» يعنى بالعاقل هنا الجسم ذا النقطة، لأنَّ النقطة على ذلك الفرض عاقلة، فاذا مات الجسم العاقل وجب أن يكون عاقلاً أيضاً لملاك قابل العاقلية فيه و هو النقطة، و لو كان كذلك لكان جميع الأجسام ذوات النقط تكون عاقلة إلى آخر ما نقلنا عن الفخر في التعليقة المتقدمة آنفاً.

ذلك المحمل كفاية لماهية تلك الصورة لأنَّ جزء تلك الماهية مساوية لكلّها فى الماهية، و محملُ المجملة الملها فى المفردة، و محملُ المجملُ المجلُون كلُّ الصورة بمكن الحملول فى بعض محلّها. فيكون حلولها فى ذلك المحل عارضاً غريباً. و الكلام فى الصورة المجردة هذا خلف. هذا خلف.

فإن قلبت: أليست الصورة العقلية قد تنقسم إلى أقسام متشابهة بإضافة زوائد كلَّية مثل المعنى الجنسي كالحيوان فإنه ينقسم إلى حصص لحصَّة الإنسان و حصة الفرس منه، والحصتان غير مختلفتين بالماهية؛ فإنَّ حيوانية الفرس بشبرط المتجريد عبن الصهالية مساوية لحيوانية الإنسان بشرط التجريد عن الناطقية في النوع و الحقيقة؛ فقد وقع انقسام الكلِّي إلى أقسام متشابهة مع أنَّ تلك الأجزاء ليست ذوات المقادير والأشكال الجزئية. فيقال: هذا غيرذلك\*؟ و هــذا جایــز لأنه بإلحاق كلَّى بكلِّي، بل هذا تركیب و ذاك تجزیة؛ مثلا إلحاق الناطق بالحيوان الّذي هو حصة الإنسان يجعله مخالفاً للحيوان الّذي هو حصة الفـرس، و قسـمة الكلّ إلى الجزء يوجب مساواتهما. فلو كان أجزاء الصورة العقلية كأفرادها و جزئياتها لزم أن يكون كلّية تلك الصورة مخالفة لكلّ واحد مـن أجزائها فلم تكن القسمة مقدارية و المفروض أنها مقدارية هذا خلف. و بالجملـة فانقســام الحــيوان إلى الإنسان و الفرس و غيرهما قسمة الكلّم. إلى الجزئيات، و هي عبارة عن ضمَّ قيود متخالفة إلى المقسم، و القسمة المفروضة في الصورة العقلية قسمة الكل إلى الأجزاء و بينهما فرق ظاهر. و أما أنه يمتنع انقسام \*\* هـذه الصورة إلى جزئين مختلفين فذلك لأنها لو انقسمت إلى أجزاء

<sup>\*</sup> قولسه: «فيقال هذا غير ذلك...» جواب لقوله: فإن قلت أليست الصورة العقلية الخ. و قوله: «سئل إلحساق المناطق...» عسيارة الفخرالسرازى فى المباحث المشرقية هكذا: مثلاً إلحاق الناطق بالحيوان هو حصة الانسان و يكون الإنسان الحاصل من اجتماعهما مخالفاً هما.

<sup>\*\*</sup> قول...ه: «و أسا أنه يمتنع انقسام... بيان للشق الثاني في قوله «لكان انقسامها إلى جزئين

مخستلفة المسانى لكانست تلسك الأجسراء لامحالة هي الأجناس والفصول\*، لكنَّ الأجزاء المقروضُة في الصسورة العقلسية بمحسب الأجزاء التي يمكن فرضها في المجسسم غيرمتناهية فيلزم أن تكون تلك الأجزاء المقومة الّتي هي الأجناس و القصول لتلك الصورة غير متناهية و هو محال.

و أيضاً فلأنَّ كلَّ كثرة فإنَّ الواحد و المتناهى فيها موجود، فلو كان هناك أجراء غيرمتناهية لكان لكلَّ واحد منها ماهية بسيطة، فلا يكون ذلك الجزء البسيط ممكن الانقسام إلى جزئين مختلفى الماهية.

و أيضــاً فبتقدير أن تكون تلك الصورة مركّبة من مقومات غير متناهية و لكــلّ واحــد مــنها محل من الجسم غير ما حلّه الآخر فيلزم أن يكون للجسم أجزاء غير متناهية بالفعل و ذلك أيضاً محال.

و أيضاً إذا فرضنا قسمة فوقع الفصل في جانب و الجنس في جانب، ثم إذا فرضنا القسمة على نحو آخر فلا يخلو إما أن يقع في كلّ جانب نصف فصل و نصف جنس فيكون ذلك انقساماً إلى جزئين متشابهين و قد مر إيطاله، أو يوجب انتقال الجنس و الفصل إلى القسمين المفروضين ثانياً فيلزم أن يكون مجرد الفرض يوجب تفير مكان أجزاء الصورة العقلية، و يكون محالها و موضعها بحسب إرادات المريدين و فرض الفارضين.

متشابهين أو جزئين مختلفين». فسياق العبارة هكذا: الأول محال أى الإنقسام إلى جزئين متشابهين محال أما أولاً الخ. و التانى محال أى الانقسام إلى جزئين مختلفين محال فذلك لاكها الخ.

<sup>\*</sup> قولسه: «لكانست تلك الأجزاء لامحالة هي الأجناس و الفصول...» قال في الأمور العامّة: لأنَّ أجزاء الشيء إذا لم تكن أجزاء مقدارية كانت أجزاء معنوية لصورة ذاته لكان معني تلك الصورة متقرّماً بمعاني مختلفة، و معنى الفات لايمكن أن ينقسم إلا على هذا الوجه بأن يكون من أجناس و فصول، اتنهى.

الوجه الثانى في امتناع القسمة على الصورة العقلية أن نقول: لكلّ شيء حقيقة هو بها هو، و تلك الحقيقة لامحالة واحدة و هي غير قابلة للقسمة أصلا، فإنَّ القابلة للقسمة يجب أن تبقى مع القسمة، و العشرة من حيث إنها عشرة لاتبقى مع الانقسام؛ فإنَّ الحنمسة ليست جزءاً للعشرة بما هي نوع من الأنواع العددية بل هي جزء من كثرة الوحدات، وليس للعشرة بما هي حقيقة واحدة جزء، فإذا انقسمت العشرة و حَصَلت المخمستان فهما جزآن للعشرة بما هي كثيرة لابماهي واحدة، و الكثرة فيها بالنسبة إلى المعدود لابالنسبة إلى نفسها، فإنَّ العشرة من الناس كثرة للواحد من الناس و وحدة لنفسها فلها صورة واحدة غيرقابلة للقسمة، إذا ثبت للواحد من الناس عملة انقسامه، و من انقسام ما هو صورته لكنَّ المعلوم على منقسم أو مأخوذ بما هو غير منقسم هذا خلف.

<sup>\*</sup> قولسه: «الوجه التانى في امتناع القسمة على الصورة المقلبة.... قال في الأمور العامّة و إن كان جسس آخرو فصل آخر فحدث للشيء جنس و فصل لم يكونا أولاً، و أجزاء قوام الشيء يمتنع أن يكون حصولها بعد ذلك الشيء، بل يجب أن يكون قبله قبلية ذاتية ولو كانت القسمة مظهرة لها كاشمة الامحدثة لها، والمقدارية غير واقفة عند حداً. فيلزم أن يكون لشيء واحد أجناس و فصول بلانهاية هذا محال؛ ثم كيف يجوز أن تكون صورة هذا الجانب مختصة بأثها جنس، و صورة ذلك الجانب بأنها فصل، و إن كان هذا الاختصاص يحدث بتوهم القسمة. فالتوهم أوجب تغير صورةالشيء و حقيقته و هذا محال، انتهى.

وإن شئت فراجع فى البحث عن المقام الإشراق التالث من الشاهد الرابع من الشواهد الربوبيّة للمصنّف حيث يقول: بحث و تحصيل، أو لعلّك تقول حسبما وجدت فى الشفاء و غيره أن الكثير من حيث همو كمثير موجمود، ولاشىء من الكثير من حيث هو كثير بواحد، فينتج فليس كلّ موجود بواحد، فإذاً الوحدة مفاترة للوجود الخ. فراجع.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فنقول العلم المتعلق...» هذا نتيجة الوجه الثاني.

أقبول: هذا تقرير هذا البرهان على الوجهين المذكورين في كتب القوم، و عندهم إنه من أقوى البراهين الدالة على تجرد النفوس المدركة للمعانى الكلية، و همى جميع المنفوس البشرية، و قد سبق منا أنَّ التجرد العقلى غيرحاصل لجميع النفوس البشرية "، و عندى أنَّ هذا البرهان غير جار في كلّ نفس بل أما يبدل على تجرد العاقلة للصورة التي هي معقولة بالفعل في نفس الأمر، سبواءاً كانت بحسب ذاتها المقتضية للتجرد أو بحسب تجريد مجرد و نزع منزع يبذع معقولها من محسوسها، و تلك النفس هي التي خرجت من حد العقل

<sup>\*</sup> قولسه: «أقسول هذا تقريرهذا البرهان...» أقول: الحقّ أنّ إيراده مد قدس سرّه ما على القوم غيروارد، و ذلك لأنّ دليلهم المذكور وأمثاله غير جارية على النفوس الإنسانية مطلقاً، بل على الساطقة البالفة منها المدركة تلك الطبائع الكلية و المعاني المرسلة المطلقة. فإن قلت: إنهم قائلون بأن النفوس الانسانية بحرّدة حدوناً فجميع أدلّة تجرّدها جارية عليها في جميع أحوالها حق حال حدوثها؛ قلست: صدى جميعها على جميع أحوالها محنوع، و ذلك لأن برهانهم القائم بأن كلّ بحرّد وانه بذاته فهو عقل و عاقل و معقول شامل عليها في جميع أحوالها حتى حال حدوثها بلا ريب، ففي حال حدوث النفس لها إلا إنّ كونها عقلاً لمه مراتب كما أنّ الملائكة أى القوى لها مراتب، ففي حال حدوث النفس لها شعور منا بذاتها ثم تصير بالكسب عقلاً قوياً فيدرك غيرها ثمّ تصير أقوى فيكون إدراكها أقوى و عكذا، فأدلّة السجراد بعضها صادقة عليها بحسب مراتبها، نعم يرد عليهم إيراد لاعيص لهم عنه و هو أنهم يتكرون اتخاد الماقل عليها عسب مراتبها، فيها لهم إذا كانت الصورة المعقولة خارجة عن صقع النفس عارضة عليها فكيف تصيريها قويسة عاقلية مدركة لتلك المقائق المرسلة؟!، وقد استوفينا الكلام في ذلك في ذلك في درس أغاد الماقل بالمعقول، فراجع.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و قد سبق منّا أنّ التجرّد العقلي غير حاصل لجميع النفوس البشرية» كما ترى كنيراً من التفوس لايعقلون بل هم في مرتبة الحيال. وقوله: «و عندى أنّ هذا البرهان غير جار في كلّ نفس...» سبأتي الكلام فيه في الحجّة الثالثة أيضاً، و كذا في الفصل الرابع من الباب التاسع أيضاً.

بالقوة و العقل الاستعدادي إلى حدالعقل بالفعل، و المعقول بالفعل، و هذا العقل يوجــد في بعض أفراد الناس دون الجميع، و ذلك لأنَّ الَّذي يدركه أكثر الناس من الطبائع الكلّية وجودها في أذهانهم يجرى مجرى وجود الكلّيات الطبيعية في الخــارج في جزئـياتها الماديــة كالحيوان بما هو حيوان. فإنَّ ماهيته موجودة في الخــارج بعين وجود الأشخاص، و لها اعتبار لايكون بذلك الاعتبار متخصّصاً بمكان معيّن و وضع خاص، ولا أيضاً من حيث ماهيته المشتركة بقابل للقسمة المقداريــة الجزئية، وكذلك إذا وجدت ماهيته في ذهن أكثر الناس فإنها توجد تلـك الماهـية بعـن وجود صورة متخيلة، لكن للذهن أن يعتبرها بوجوه من الاعتبار، فهي من حيث كونها صُورة شخصية موجودة في قوة إدراكية جزئية تكمون جزئسية متخسيلة، و مسن حيسث اعتسبارها بماهي هي، أي بماهي حيوان بلااشتراط قيد آخر لاتكون متخيلة و لامحسوسة ولا معقولة أيضاً. لأنها بهذا الاعتبار أمر ميهم الوجود و إن كانت موجودة في الواقع بوجود ما تتحدبه من الصورة، و من حيث اعتبارها مشتركة بين كثيرين تكون معقولة مجردة. فحينئذ نقــول: إنَّ الحـاصــل في الذهــن مــن طبــيعة الحيوان ليس بالفعل صورة بجرَّدة وجودهــا في نفسها وجود تجرّدي كوجود المفارقات حتى يلزم أن يكون محلّها أيضـاً مجـرداً، بــل الموجــود مــنها في الذهن شيء لــه اعتبارات يكون بحسب بعضها جزئياً و بحسب يعضها كلّياً و بحسب بعضها مطلقاً، و كذلك الصورة الخارجية من تلك الماهية. و نحن لا نسلُّم أنَّ كلُّ واحد من أفراد الناس بمكنه ملاحظـة هذه الاعتبارات. أو يمكن لنفسه أن يتصوّر أمراً ذهنياً من الجهة الَّتي هـو بهـا كلُّــي مشترك بين كثيرين، مجرد عن الخصوصيات والقيود الجزئية. و كذلـك نقــول إيــراداً عــلى الوجــه الثانى: لانسلّم أنَّ لكلَّ شيء وحدة تقابل الانقسام من كلَّ جهة حتى يلزم أن يكون صورتها أيضاً كذلك، فإنَّ كثيراً من الأشياء وحدتها بالفعل عين قبول القسمة بالفعل كالعدد، أو عين قبول القسمة بـالقوة كالأجــــام و المقادير، فإنَّ العشرة و إن كانت حقيقة واحدة لكن تلك

الوحدة عين كثرة الآحاد التي يتألف منها العشرة، و هذه الكثرة غير مقابلة لها و إنما يقابلها كثرة الخرى هي كثرة العشرة أعنى العشرات تقابل وحدة العشرة السي هي عين كثرة الأجزاء أي الأعشار؛ فوحدة العشرة مع كونها تقابل كثرة العشرة هي عين كثرة الأعشار، و كذا وحدة الخمسة هي عين كثرة الأخماس، و قد مرَّ أنَّ العدد من الأشياء الضعيفة الوجود لكونه ضعيف الوحدة ايضاً حيث إن وحدته عين الكثرة.

و كذلك الأجسام والمقاديس و سائر المتصلات وحدتها عين قبول الكثرة الوهية أو الخارجية؛ لأنَّ وحدتها نفس متصليتها و متدينها و امتدادها عبارة عن قبولها الكثرة المقدارية قوة أو فعلاً، فأنى يوجد في مثل هذه الأشياء نحو من الوحدة التى لاتتضمن اعتبارها اعتبار الكثرة بوجه من الوجوه. نعم حيثية وحدتها تغاير حيثية الكثرة التى تقابل تلك الوحدة، ولاتغاير حيثية الكثرة التى تتضمنها تلك الوحدة. فافهم هذا المعنى فإنه قد ذهل عنه كثير من العلماء حتى الشيخ في الشفاء حيث أراد أن يستدل على مغايرة الوحدة للوجود فقال: إنَّ الكثير من حيث هو كثير ليس بواحد، و الكثير من حيث هو كثير ليس بواحد، و قد مرَّ مافيه من القول.

و لهــم في هــذا المسلك وجه آخر\*\* و هُوْ أن نفرض الكلام في الأمور الَّتي

<sup>\*</sup> قوله: «فإنه قد ذهل عنه كتير من العلماء حتى الشيخ فى الشفاء...» قد تقدّم الكلام فى ذلك فى آخر الفصل الأول من المرحلة الحامسة حيث قال: «إنارة: و لعلّك تقول حسيما وجدت فى كتب الفسن كالشفاء وغيره أن الوحدة مفاترة للوجود...» (ج ١، ص ١٣٢ من الطبع الأول الرُحلى: و ص ١٢٥ من الجلد النافى من هذا الطبع بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

 <sup>\*\*</sup> قول.»: «ولهم فى هذاالمسلك وجه آخر...» هذا الوجه هوالوجه التالت فى المباحث الفخرية \_
 أعنى المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط حيدرآباد هند، ج ٢، ص ٣٥٠. ط بيروت ج ٢، ص ٣٣٠)، و كلاهما تقرير كلام الشيخ فى نفس الشفاء (الفصل الثانى من المقالة الحامسة فى إنبات أنَّ

يستحيل عليها القسمة عقبلا مثل البارى سبحانه و الوحدة. وأيضاً مثل البسائط التي يتألف منها المركبات فإنَّ الحقائق إذا كانت مركبة فلابد فيها من البسائط؛ ضرورة أنَّ كلَّ كثرة فبالواحد فيها موجود، وحينئذ يقال: العلم المتعلق بها إن انقسم فإما أن يكون كلَّ واحد من أجزائه علماً أولا يكون؛ فيإن لم يكن أجراؤه علوماً لم يكن العلم هو مجموع تلك الأجزاء بل الهيأة الحاصلة عند اجتماع تلك الأجزاء فكلامنا في تلك الهيأة و هو أنها لو انقسمت لكان لها أجزاء، فإن كان أجزاء العلم علوماً فلها متعلق فلايخلو إما أن يكون متعلق كل واحد من تلك الأجزاء كلُّ ذلك المعلوم أو أجزائه؛ فإن كان كلّه لزم أن يكون جبع الوجوه و ذلك محال؛ و إن كان بعض ذلك المعلوم فقد بيّنا أنَّ هذه الحقائق لابعض لها ولاجزء، قالوا؛ هذا الوجه أحسن الوجوه الذكورة.

أقدول: لانسلّم أن كل واحدة من النفوس البشرية أمكنها أن يتصور حقيقة هذه البسائط، و أكسر الناس أنما يرتسم في أذهانهم إذا حاولوا إدراك هذه الأمور أشباح خيالية، و حكايات متقدرة، و أنى لهم معرفة البارى جلّ ذكره، و الجواهر البسيطة العقلية. نعم الحجة المذكورة أصح البراهين على تجرد النفوس العارفة بالله و الصور المفارقة، و تلك النفوس قليلة العدد جداً، و أما سائر النفوس فهى مجردة عن الأجسام الطبيعية لاعن الصور الخيالية.

و أما اعتراضات بعض المتأخرين على هذه الحجة فهي مدفوعة.

قــوام البنفس الناطقة غير منطبع في مادة جسمانية، ط ١ من الرحلي، ص ٣٤٩، و نفس الشفاء بتصــعيمنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه، ص ٢٩٣): هو أيضاً ليس كل معقول يكن أن ينقسم إلى معقولات أبــط منه...».

<sup>\*</sup> قولـه: «وأمّا اعتراضات بعض المتأخّرين...» ذلك البعض هوالفخرالرازى في المباحث المشرقية (ط حيدرآباد هند، ج ۲، ص ۳۵۰).

منها أنَّ النقطة حلَّت من الجسم شيئاً منقسماً أو غيرمنقسم فعلى الأول لزم حلول غير منقسم في منقسم. و على الثاني يلزم الجمزء الّذي لايتجزى.

و منها النقض بالوحدة فإنها مع كونها من أبعد الأشياء من طباع الكثرة حالة في الجسم.

و مـنها الـنقض بالإضـافة فإنَّ الأبوة مع أنها غير قابلة للانقسام حالة فى الأب.

ومنها أنَّ القوة الوهمية قوة جسمانية، و العداوة الَّتى تدركها أمر غير منقسم لامتناع ورود القسمة على هذه العداوة؛ إذ لانصف لها ولا ربع، وكذا الصداقة و غيرها.

أقول: أما اندفاع الأول فالتحقيق أنَّ النقطة غير قائمة بنفس ذات الجسم بما هـى ذات منقسمة بل قيامها للجسم باعتبار تناهى امتداده و انقطاعه، فمحلّها الجسـم مـن حيث اتصافه بالتناهى، و لهذا قيل الأطراف عدمية لأنَّ محلّها من حيـث إنه محلّها مشتمل على معنى عدمى و هوالنفاد و الانقطاع، بخلاف العلم فإنه كمال للذات الموصوفة به.

و أما اندفاع النقض بالوحدة فقد علمت مراراً أنَّ وحدة الجسم تقبل الانقسام لأنها نفس اتصاله و امتداده، و كذا وجوده فإنه عين جسميته، و المعجب أنَّ وحدة الجسم تنقسم بعين انقسام الجسم بالذات لا بالعرض كسائر العوارض التي تنقسم بانقسام الحلَّ بالعرض لابالذات كالسواد مثلا، لأنَّ وحدة الجسم نفس وجوده و عين هويته الشخصية.

و أَسا اندفاع التالث فالإضافات لا نسلّم أنَّ جميعها غير منقسمة بالتبع بل الّـــقى تعــرض الأجســـام عــلى ضــربين: صنها ما يعرض للجسم بما هو جسم كالهـــاذاة و المماسّــة و غيرهــا فهى منقسمة بانقسام الحلّ، فإنَّ محاذات نصف الجســم نصـف محــاذاة كــل الجســم، و محاذاة ربعه ربع محاذات كلّه. و منها ما يعرض للجسم لامن حيث جسميته بل من حيث معنى آخر تنضاف إليه فهى لایلــزم أن تکون منقسمة بانقسام محلّه کأبوة زید مثلا، فإنها غیر عارضة لــه من حیث جسمیته و مقداریته بل من جهة اُخری کقوة فاعلیة نفسانیة مقتضیة للتولید.

و أمــا اندفــاع الــرابع فقــد ســبق أنَّ القــوة الوهمية مجردة عن المادة لاعن إضافتها و كذلك حكم مدركاتها.

الحجــة الثانسية و هي الَّتي عول عليها الشيخ \* في كتاب المباحثات و اعتقد

\* قولسه: «الحجّة الثانية و هي الّتي عول عليها الشيخ...» أقول: عبارات هذه الحجّة كغيرها صنقولة من المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند، ج ٢، ص ٣٥٢) حتى قال في أولها: الدليل الثانى و هو دليل عول الشيخ عليه في كتاب المباحثات و زعم أنَّ أجلَّ ما عنده في هذا الباب هذا الدليل، ثمَّ إن تلامذته أكثروا من الإحتراضات عليه و الشيخ أجاب عنها، إلا أن الأسئلة و الأجوبة كانت متفرقة و إنا رتبناها و أوودنا على الترتبب الجيّد، انتهى ما أردنا من نقل كلام الفخر.

هم إتسى أرى أن عبارات المجيب كعبارات السائل ليست من قلم الشيخ، بل إنّ أحداً من تلامذت حرّر ما دار بين الشيخ و بينهم حول هذه الهجة، و كأثما لذلك عبّر بالجيب لابالشيخ. كيف لا و أنـت ترى أن بعض الأجوبة بمعزل عن التحقيق جداً، و بعضها تما يرى في المباحثات متفرقة.

ثم إنَّ تقرير الحجة ليس على ما ينبغى او قوله كلَّ جسم و جسمانى غير قائم بذاته إلا أنَّ يفسر بقرينة قوله فكل ما ذاته حاصلة لذاته كان قائماً بنفسه على وجه صحيح موافق للحجة، فالأصحح سافى المباحثات حيث قال (طهند، ص ١٣٣): من شأننا أن نعقل أنفسنا سواه كان طبعاً أو كسباً، فيعض الأشياء يعقل ذاته و جوهره، و ما يعقل شيئاً فحقيقة ذلك الشيء حاصلة له، فعقائق ذواتنا حاصلة لها (لنا \_ نسخة) و ليس مرتين فإن حقيقة الشيء مرة واحدة، و ليست نفس الوجود، فهذا لكل شيء و ليس كل شي يعقل ذاته، قهذا لذاته ليست لغيره، و نحن نعقل جوهرنا، فجوهرنا ماهية لذاته ليست لغيره، فهذا إذن هو أنَّ حقائق جوهرنا الأصلية ليست لفيره، و أن حقائق تكون ماهية ذاته التي بها هي لفيرها، و هدذا معنى قرام كل ما يرجع على ذاته فهو عقل، أي تكون ماهية ذاته التي بها هي

أنها أجلُّ ما عنده في هذا الباب. ثم إنَّ تلامذته أكثروا من الاعتراضات عليها، و الشيخ أجاب عنها و تلك الأسؤلة و الأجوبة رأيتها متفرقة في مجموعة مشتملة على مراسلات وقعت بين الشيخ و تلامذته، فنورد هاهنا على الترتيب مع زوائد سانحة لنا في الإقام. فالحجة أنا يمكننا أن نعقل ذواتنا أ، و كلَّ من عقل ذاتاً فله ماهية تلك الذات فاذاً لنا ماهية ذاتنا فلايخلو إما أن يكون تعقلنا لذاتنا لأنَّ صورة أخرى مساوية لذاتنا حصلت في ذاتنا، و إما أن تكون نفس ذاتنا حاضرة لذاتنا، و الأول محال لأنه جمع بين المثلين فتعين الثانى؛ فكلُّ ما ذاته حاصلة لذاته كان قائماً بذاته، فإذن النفس جوهر قائم بذاته، و كلُّ جسم و جسماني.

قــال الســائل: إنــا لانسلّم أنَّ إدراكنا لذاتنا يقتضى أن تكون حقيقة ذاتنا حاصــلة لنا، لم لايجوز أن يكون هو أثراً مّا حصل لنا من ذاتنا فلايكون ذلك

بالغمل لذاته ليست لفيره، و نحن نعقل جوهرنا فجوهرنا ماهيته لذاته ليست لفيره. ليس يجوز أن يكون أصل حقيقتنا له بالقياس إلى نفسه أنه موجود الوجود الذى له ثم له بالقياس إلى نفسه أنه معقول بزيادة أمر على أنه موجود الوجود الذى له على أنهما اثنان، فإن حقيقته لايعرض لها محردً نسبى و مسرء ليس ذلك الشيء، و هي واحدة في وقت واحد، فليس لكونها معقولة زيادة شرط على كونها موجودة وجودها الذى لها، بل زيادة شرط على الوجود مطلقا، و هو أن وجود ماهيتها التي بها هي معقولة حاصلة لها في نفسها ليس لغيرها، و هذا أجل ما أعرفه في هذا الباب و يحسناج إلى تصور، فإن الأمور التصديقية قد يخبر عنها فقدان التصور، و إذ قكنت النفس من التصور سارع إليها التصديق ـ انتهى كلامه في المهاحثات؛ و لا يخفى عليك أن في كلماته السامية إشارات إلى لطائف علمية في المقام والله سبحانه ولى التوفيق.

<sup>\*</sup> قولـه: «فالحجّة أنا يمكننا أن نعقل ذواتنا...» اعلم أنَّ الجرّد يعقل ذاته، ولم يلزم من بيان ذلك لــزوم عكســه و هــو أنَّ كلّ ما يعقل ذاته فهو مجرّد، لأنَّ الكلّية الموجبة لاتنمكس كلّية موجبة؛ لهيئن بهذه الأصول ذلك و هو أنَّ كل ما يدرك ذاته فعاهيته له. و كل ما ماهيته لــه فهو مجرّد.

هـو حقيقة ذاتنا؟ فعلى هذا يكون لنا حقيقة يحصل منها أثر فينا فنشعر بذلك الأثر، فلا يكون ذلك الأثر هوالحقيقة، فلايكون قد حصل لنا ذاتنا مرَّتين.

قال الجيب: قد سبق أنَّ الإدراك ليس إلا بثبوت حقيقة الشيء فقوله: إنه يحصل لنا أثر منه فنشعر بذلك الأثر إما أن يجعل الشعور نفس الأثر أو أمراً مغايراً لذلك الأثر تابعاً له، فإن كان نفس ذلك الأثر فقوله فنشعر بذلك الأثر لامعنى له بل هو مرادف لقوله يحصل لنا أثر، و إن كان الشعور تبعه فإما أن يكون ذلك الشعور هو حصول ماهية الشيء أو حصول ماهية غيره؛ فإن كان خيره فيكون الشعور هو تحصيل ماليس ماهية الشيء و معناه، و إن كان هو هيو فيكون ماهية الذات تحتاج في أن يحصل لها ماهية الذات إلى ذلك الأثر، فلايكون تلك فيكون ماهية اللذات غير موجودة إلى أن حصلها ذلك الأثر، فلايكون تلك فيكرن ماهية الذات لنا بحال أخرى من التجريد و التجديد أو نزع بعض ما يقارنها من العوارض فيكون المعقول هو جوهر نفسنا الثابت هو ذلك المتجدد المتجرد، و كلامنا فيما إذا كان المعقول هو جوهر نفسنا الثابت.

قــال الســائل: ســلّـمنا أنــا نعقل ذواتنا ولكن لم قلتم بأنَّ من عقل ذاتاً فله ماهــية تلك الذات، وإلا لكتا إذا عقلنا الإله و العقول الفعالة وجب أن يحصل لنا حقائقها.

قال الجيب: الحاصل فينا من العقل \*\* إن أمكننا أن نعقله هو العقل الفعال

<sup>\*</sup> قولسه: «و إن كمان الشمور تسهم...» و العبارة في المباحث المشرقية للفخر هكذا، و إن كان الشعور شيئاً يتبعه فإما أن يكون الخ.

<sup>\*</sup> قوله: «قال الجميب الحاصل فينا من العقل...» كلام الشيخ في المباحثات هكذا: «الحاصل فيك من العقبل الفقبال هنو حقيقة العقل الفقال من جهة النوع و الطبيعة و إن كان ليس من جهة الشخص، لأنّ أحدهما بحال ليس الآخر بنلك الحال، و المعقول من حقيقتك لايفارق حقيقتك في

من جهة النوع و الطبيعة لامن جهة الشخص، لأنَّ أحدهما بحال ليس الآخر بـتلك الحـال، والمعقـول من حقيقتك لايفارق حقيقتك في النوع و الماهية، ولا بـالعوارض أصـلا، ولا تفارقـه بالشـخص فيكون هوهو بالشخص كما هوهو بالـنوع، و أمّـا العقل الفعال و ما يعقل منه فهو هو في المعنى؛ وليس هوهو في الشخص.

أقول: الحق إنَّ الطبيعة النوعية التي للعقل الفعال لايمكن تعدد أشخاصها لا في الخسارج ولا في الذهن؛ إذ البرهان قائم على أنَّ نوع كل واحد من الجواهر المفارقة منحصر في شخصه و تشخّص العقول من لوازم نوعياتها، ولو تعددت أفراد ماهية واحدة لكان امتياز كلَّ من تلك الأفراد بعرض غير لازم للطبيعة، و العسرض الغير اللازم للنوع يحتاج عروضه إلى فاعل منفصل الذات، و قابل ذي تجدد و انفعال، فلم يكن المفارق مفارقاً هذا خلف. فالأولى في الجواب أن يقال: الحاصل في نفوسنا من تلك الحقائق البسيطة ليس كنه حقيقتها بل مفهومات عامة كمفهوم الجوهر المفارق، و مفهوم العقل أو غير ذلك.

قال السائل: فإذا ارتسم في عقلنا صورة مساوية لماهية الإله فيكون ماهية الإله تعالى مقولة على كثيرين.

قال الجيب: البرهان أنما قام على أنَّ تلك الماهية غير مقولة على كثيرين فى الحنارج، فأما على كثيرين فى الذهن فلم يقم.

النّوع والطّبيعة، ولا يفارقه بالأشياء التى لمه وليست لمه فلايفارقه بالشخص أيضاً فيكون هوهو بالشخص كما كمان هوهو بالنوع، وكان العقل الفقال و ما يعقل منه هو هو فى المعنى و النوع. و ليس هوهو بالشخص لأن هذا يقارنه مالا يقارن ذلك، و يفارقه مالا يفارق ذلك»، انتهى كلامه. و همذا تحقيق أنيق لايعتريه ريب ولا يشوبه عيب، و إيراد المؤلف أعنى المولى صدراء غير وارد عليه، و للتفصيل فى التحقيق مقام آخر. ثم إن هذا الكلام يوجد فى الموضعين من المباحثات المطبوعة أحدهما فى ص ١٩٣ (٣٣٤)، و تانيهما فى ص ١٣٥ (٨٥).

أقول: حاشا الجناب الإلهى أن يكون لـه ماهية محتملة للشركة بين كثيرين لافي الحدارج ولا في الذهن، كيف و ذاته صرف الوجود القائم بذاته التام الذي لا أتم منه ولا مكافى، لـه. إذ كل ماله ماهية كلّية يكون تشخصه زائداً عليه. و كنذا الوجود لكونه عين التشخص، فكل ماهية أوذى ماهية فهو بمكن الوجود. فالحق في الجواب أن يقال: نحن لانعرف حقيقة البارى بكنهه بل نعرف بخواص و لوازم إضافية أو سلبية.

قال السائل: سلّمنا أنَّ من عقل ذاتاً فإنه يحصل لــه ماهية المعقول، لكن لم لايجــوز أن يحصل ذاتى في قوتى الوهمية فتشعر قوتى الوهمية بها؟ كما أنَّ القوة العاقلــة تشعر بالوهمية، فعلى هذا لايكون القوة العاقلة مقارنة لذاتها بل للقوة الوهمية، كما أنكم تقولون القوة الوهمية غير مقارنة لذاتها بل للقوة العاقلة.

قال الجميب: شعورك بهويتك ليس بشىء من قواك و إلا لم يكن المشعور بها هــو الشاعر، و أنت مع شعورك بذاتك تشعر أنك أنما تشعر بنفسك و أنك أنت الشاعر و المشعور به.

و أيضاً فإن كان الشاعر بنفسك قوة أخرى فهى إما قائمة بنفسك فنفسك التابعة للقوة التابعة لنفسك تابعة لنفسك و هو المطلوب، و إن كانت غير قائمة بنفسك بل بجسم فنفسك إما أن تكون قائمة بذلك الجسم أولا تكون؛ فإن لم تكن وجب أن لايكون هناك شعور بذاتك بوجه، و لاإدراك لذاتك بخصوصها بل يكون جسم ما يحسن بشيء غيره كما تحس بيدك و رجلك. و إن كانت نفسك قائمة بذلك الجسم فذلك الجسم حصلت فيه نفسك، و حصلت فيه تلك القوة الشاعرة بنفسك، فتلك النفس و تلك القوة والنفس بما لغيرها و هو ذلك الجسم.

<sup>\*</sup> قولسه: «فهي إمّا قائمة بنفسك...» في العبارة سقط و تمامها هكذا: «فهي إمّا قائمة بنفسك أو غمر قائمة بنفسك. و إن كانت قائمة بنفسك فنفسك الثابتة للقوّة...».

قــال السائل تقريراً \* لهذا البحث: لم لايجوز أن يكون إدراكى لذاتى بحصول ذاتى في شيء نسبته إلى ذاتى كنسبة المرآة إلى البصر؟.

قــال الجيــب: الّــذى يتوسط فيه المرآة إن سلّم أنه مصور فى المرآة فيحتاج مرَّة ثانية أن يتصور فى الحدقة، فكذلك هاهنا لابدًّ و أن ينطبع صورة ذاتنا مرَّة أخرى في ذاتنا.

قال السائل: لم لا يجبوز أن يكون إدراكي لذاتي بحصول صورة أخرى في ذاتي؟ بيانه أني حال ما أعقل نفس زيد إما أن لاأعقل نفسي و هو محال، لأنَّ الماقل للشيء عاقلا و في ضمنه كونه الماقل للشيء عاقلا و في ضمنه كونه عاقلا لذاته، و إما أن أعقل نفسي في ذلك الوقت و حينئذ لا يخلو إما أن يكون الحاصل في نفسي من نفسي و من زيد صورتان أو صورة واحدة؛ فإن كانت واحدة فحينئذ أنا غيرى و غيرى أنا، إذا لصورة الواحدة من النفس مرَّة واحدة يكتنفها أعراض زيد، و أما أن كان واحدة يكتنفها أعراض زيد، و أما أن كان الحاصل صورتين فهو المطلوب.

قــال الجميب: أنت إذا عقلت النفس فقد عقلت جزء ذاتك. و إذا عقلت إنسانية زيــد فقــد أضفت إلى ذاتك شيئاً آخر و قرنته به. فلا يتكرر الإنسانية فيك مرَّتين بــل يتعدد بالاعتبار. و اعلم أنَّ الفرق حاصل بين الإنسانية المطلقة المعتبرة بذاتها. و بــين الانســانية مــن حيــت إنها كلية مشترك فيها بين كثيرين. فإنَّ الأول جزء ثاني \*\* و أما الإنسانية العامة فهي الإنسانية مع قيد العموم فلايكون جزء ذاتي.

<sup>\*</sup> قوله: «قال السائل تقريراً...» العبارة فى المباحثات هكذا: «سئل لم لايجوز أن يكون إدراكى». وقوله بعد سطرين: «قال لم لايجوز...» العبارة الكاملة هكذا: «قال السائل لم لايجوز».

<sup>\*\*</sup> قولسه: «فيانٌ الأول جمزء تمانى» والصواب جزء ذاتى، بإضافة الذات إلى ياءالمتكلّم، و فى المباحث المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند. ج ٢، ص ٣٥٤) «فإنّ الأول جزء نفسى» و قوله: «قال السائل إن القسم الذي أخرجتموه أيضاً باطل» فى المباحث المشرقيّة: «قال السائل: إن القسم الذي أخرجتموه أيضاً باطل».

قــال الســائل: إنَّ القســم الَــذى أخرجــتموه أيضاً باطل، بيانه أنا إذا قلنا موجود لذاته يفهم منه معان ثلاثة:

أحدها أنَّ ذاته لاتتعلَّق في وجوده بغيره.

الثانى أنَّ ذاته ليست حالَة فى غيره مثل البياض فى الجسم. و هذان القسمان بــاطلان لأنهما سلبيًان، و المدركية أمر ثبوتى، و هو عبارة عن حصول صورة المعلوم للمالم.

و التاليث أنَّ ذات مضافة إلى ذاته و ذلك أيضاً محال لأنَّ الإضافة تقتضى الإثنينيَّة، و الوحدة تنا فيها، لايقال: إنَّ المضاف و المضاف إليه أعم مما إذا كان كل واحد هوالآخر أو غيره، ولايكن نفى العام بنفي الخاص، فإنَّ هذه مغالطة " ففظية، كما إذا قيل المؤثر يستدعى أثراً و ذلك أعم من أن يكون المؤثر هو الأثر أو غيره. فيلزم منه صحة أن يكون الشيء مؤثراً في نفسه، فكما أنَّ ذلك باطل فكذا هاهنا.

قسال المجيب: حقيقة المذات شيء و تعينها غير، والجملة التي هي الأصل والستعين شيء آخر، و هذا لايختلف سواه كان التعين من لوازم الماهية كما في الإليه و العقول الفعالة أو لايكون كذلك كما في الأنواع المتكثرة بأشخاصها في الوجود، و هذا القدر من الفيريّة يكفي في صحة الإضافة، و لهذا التحقيق صحّ منك أن تقول ذاتي و ذاتك.

أقسول: هذا الجواب ضعيف؛ فإنَّ البسيط الحقيقى المتشخص بذاته ليس فيه اعتباران متغايران ــ الذات و التعين ــ و قد سبق حلَّ هذا الشك الواقع في علم البسيط بذاته في مبحث تحقيق المضاف. و تحقيق مسألة العلم.

<sup>\*</sup> قوله: «فإن هذه مغالطة...» جواب لقوله «لايقال إن المضاف الح».

قال السائل: هذه الحجة منقوضة بإدراك الحيوانات أنفسها مع أن أنفسها غير مجردة، ولا يلتفت إلى قول من ينكر إدراكها لذواتها لأنها تطلب الملائم و تهرب عن المنافر، و ليس طلبها لمطلق الملائم و إلا لكان طلبها للائم غيرها كطلبها لما يلائمها. و أيضاً لو كانت طالبة للملائم المطلق لكانت طالبة للملائم من حيث هنو ملائم و ذلك كلّى فتكون البهيمة مدركة للكلّيات و ليست كذلك، فإذن البهيمة تطلب منا يلائم لنفسها و إدراكها له يستلزم إدراكها لنفسها المخصوصة، فإن العملم بإضافة أصر إلى أمر يقتضى العلم بكلا المتضافين.

قال الجيب: إنَّ نفس الإنسان تشعر ذاتها بذاتها، و نفوس الحيوانات الأخر لاتشعر ذواتها بذواتها بل بأوهامها في آلات أوهامها، كما تشعر بأشياء آخر بحواسها و أوهامها في آلات تلك الحسواس و الأوهام؛ فالشيء الذي يدرك المعنى الجنزئي الذي لايحس وله علاقة بالحسوس هوالوهم في الحيوانات، وهوالذي تدرك به أنفس الحيوانات ذواتها، لكنَّ ذلك الإدراك لايكون بذواتها ولا في آلة ذواتها التي هي القلب بل في آلة الوهم بالوهم، كما أنها تدرك بالوهم و بآلته معان آخر، فعلى هذا ذوات الحيوانات مرَّة في آلة ذواتها وهي القلب، و مرَّة في آلة وهمها و هي مدركة من حيث هي في آلة الوهم.

قال السائل: فما البرهان على أنَّ شعورنا بذواتنا ليس كشعور الحيوانات.

<sup>\*</sup> قوله: «هذه الحجّة منقوضة بإدراك الحيوانات أنفسها...» (المباحثات. ص٢٠٩): سئل هل تشمر الحيوانات الأخرى سوى الانسان بذواتها الحز، فراجع.

<sup>\*\*</sup> قولــه: «والإ لكان طلبها...» في العبارة سقط و تمامها هكذا: و إلا لكان طلبها لملائم غيرها كطلبها لما بلائمها.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فعلى هذا ذوات الحيوانات مرة...» قيل فى تعليقة مخطوطة: «يفهم من كلامه هذا أنّه قائل بأنّ نفوس الحيوانات البنّة ماديّة و محلّها هوالقلب».

قــال الجيب: لأنَّ القوة المدركة للكلّيات يمكنها أن تدرك ماهية ذاتها مجرَّدة عـن جــيع اللواحــق الغريبة، فإذا شعرنا بذاتنا الجزئية المخلوطة بغيرنا شعرنا بواحــد مركّـب مــن أسـور نحن شاعرون بكلّ واحد منها من حيث يتميّز عن الآخــر و أعــنى بــتلك الأمــور حقيقة ذاتنا و الأمور المخالطة لها، و يجوز أن يتمـــثل لنا حقيقة ذاتنا و إن كانت سائر الأمور غائبة عنا، و إدراك الحيوانات لذواتها ليس على هذا الوجه فظهر الفرق.

أقول: هذا في الحقيقة رجوع عن هذه الحجة إلى الحجة الأولى، و الحق أن نفوس الحيوانات مدركة لذواتها بنفس ذواتها إدراكاً خيالياً لابآلة الحيال بل بهوياتها الإدراكية، و ذلك يقتضي تجردها عن أبدائها الطبيعية دون الصور الحيالية، و قد مرَّ منا البرهان على تجرد النفوس الحيالية عن هذا العالم. والفرق بين نفوسها و نفوس خواص الإنسان أنَّ هذه النفوس تدرك ذاتها مجردة عن جميم الأبعاد و الصور و الأشكال و غيرها.

قال السائل: ليس إذا أمكننا أن غيّز ذواتنا عما يخالطها فى الذهن وجب أن يصح ذلك فى الخارج\*\*\*، يعنى هذا التفصيل شيء نفعله و نفرضه فى أذهاننا و

<sup>\*</sup> قوله: «أقول هذا في المقبقة رجوع...» الهجة الأولى كانت من طريق إدراك النفس الكلّيات و الطبائع الكلّية من حيث عمومها و كلّيتها، و هي بمنزل عن سؤال السائل و جواب الجبب في نفوس الهيوانات الأخر، و اثماً نشاهد هذا الكلام الغرب منه ـ قدّس سرّه ـ من كثرة إحاطته بالآرا، و الأفكار و تراكم المقائق العلميّة، فيتبادر بعضها مكان آخر و يسبقه و يظهر من القلم. \*\* قوله: هو قد مرّمنا البرهان على تجرد النفوس الخيالية...» قد مرّ البحث و البرهان على تجرد النفوس الخيالية...» قد مرّ البحث و البرهان على تجرد النفوس الخيالية... قد مرّ البحث و البرهان على تجرد النفوس الخيالية... قد مرّ البحث و البرهان على الموضعين من النفوس الخيالية... أعدهما في الفصل المخامس من الباب سغرالنفس: أحدهما في الفصل المخامس من الباب الخامس.

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «وجب أن يصحّ ذلك في الخارج...» أي امكان هذا التجرّد باعتبار الذهن لايستلزم

أنَّ ما عليه الوجود بخلاف ذلك، و هذا غير مختص بما إذا أدركنا ذواتنا كلية أو جزئية مخلوطة.

ثم (بــل ــ خ ل) التحقــيق أنَّ كــلَ ما يدرك شيئاً فله ذلك المدرك كلّياً كان أوجزئــياً، والحمار إذا أدرك ذاته المخلوطة فله ذاته المخلوطة؛ فإذن على كل الأحوال الحمار ذاته موجودة له وليس ذلك إلا قوة واحدة فذاته مجردة له.

و مما يبطل قولكم: أنَّ المدرِك لذات الحمار قوة غير ذاته أن نقول: المدرِك لذات ه إن لم يكن هو ذاته بل قوة أخرى فإن كانت تلك القوة فى الحمار فذات الحمار فى الحمار، و إن كانت فى غيره لم يكن الشاعر هو المشعور به، فلم يكن الحمار مدركاً لذاته، و قد أبطلناه أولا.

و أيضاً لـو سـلّمنا أنَّ الحمار يدرك ذاته لا بذاته بل بجزء من ذاته فذلك الجزء له صورة ذاته، فذلك الجزء مجرَّد.

و أيضاً فإذا حصلت نفس الحمار في آلة قوته الوهمية مع كونها مخلوطة وجب أن يكون آلة التوهم حيّة بتلك النفس كما أنَّ آلة النفس حيّة بها.

و أجابوا عن هذا الآخر بأن قالوا: حصول تلك الصور في الوهم يشبه الحضرة الحاصلة من الانعكاس، و حصولها في آلتها الخاصة كحصول المخضرة الأصلية من الطبيعة. هذا تمام ما قيل في هذا المقام، و التحقيق ما لوّحناه إليك من الكلام.

الهجـة الثالـئة و هي قريبة المأخذ من الأولى أنَّ نفوسنا يمكنها أن تدرك الإنسـان الكلّـي الذي يكون مشتركاً بين الأشخاص الإنسانية كلّها؛ ولا محالة

أن تكون النفس والقوّة المدركة مجرّدة في نفس الأمر. و قوله: «وهذا غير مختصّ...» هذا اعتراض آخر كما هو صريح كلام الفخرالرازي في المباحث المشرقية.

<sup>\*</sup> قوله: «الحجة الثالثة و هي قريبة المأخذ من الأولى...» هذه الحجّة هي البرهان الثاني من نفس الشفاء (ص ٢٩٤ من نفس الشفاء بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

يكون ذلك المعقول مجرداً عن وضع معين و شكل معين و إلا لما كان مشتركاً بـين الأشخاص ذوات الأوضاع المختلفة و الأشكال المختلفة، و ظاهر أنَّ هذه العسورة الجسردة أسر موجسود، و قد ثبت أنَّ الكلّيات لاوجود لها فى الخارج فوجودهـا فى الذهن، فمحلّها إما أن يكون جسماً أولا يكون، والأول محال و إلا لكان له كمَّ معين و وضع معين بتبعية محلّه، و حينتذ يخرج عن كونه مجرداً و هو محال، فإذن محلَّ تلك الصورة ليس جسماً فهو إذن جوهر مجرد.

و لقائل أن يقول: الصورة الكلّية المعقولة من الإنسان هل لها وجود أم لا؟ فإن لم يكن لها وجود فكيف يمكن أن يقال إنَّ محلّها يجب أن يكون كذا، و إن كان لها وجود فلا محالة هي صورة شخصية حالّة في نفس إنسانية شخصية، لاستحالة أن توجد المطلقات في الأعيان، و هي من حيث إنها صورة شخصية قائمة بنفس شخصية غير مشترك فيها بين الأشخاص، أما أولا فلأنَّ الأمر الشخصي لا يكون مشتركاً فيه، و أما ثانياً فلأنَّ الصورة عرض قائم بالنفس و الأشخاص جواهر مستقلة بذواتها، فكيف يمكن أن يقال إنَّ حقيقة الجواهر القائمة بذاتها عرض قائم بالغير؟.

فإن قالوا: إنَّ المعنىُ بكون تلك الصورة كلية أنَّ أَى شخص من الأشخاص الإنسانية سبق إلى النفس كان تأثيره في النفس ذلك التأثير، و لو أنَّ السابق إليها هو الفرس لما كان أثره فيها ذلك الأثر بل أثر آخر.

فنقول: إذا كمان المعنى بكون الصورة كلّية ذلك فلم لايجوز أن يحصل هذه الصورة على هذا الوجه في محل جمائي؟ فيرتسم مثلا في الدماغ من مشاهدة إنسان معين صورة بحيث لو كان المرثى بدل ذلك الشخص أيّ إنسان شئت لكانت الصورة الحاصلة منه في الدماغ تلك الصورة.

فإن قـالوا: لأنَّ تلك الصورة لو حصلت فى الجسم لكان لها بسبب الجسم مقدار ممين و شكل معين و ذلك يمنع من كونها كلّية.

قلمنا: وكذلك الصورة الحاصلة في نفس الشخص تكون صورة شخصية و

تكون عرضاً قائماً بمحل معين، و ذلك يمنع عن كونها كلّية، فإن كان ما يحصل للصورة بسبب حلولها في الجسم من الشكل و المقدار بالعرض مانعاً من كونها كلّية؛ فكذلك ما يحصل للصورة بسبب حلولها في النفس من الوحدة الشخصية و العرضية وجبب أن يكون مانعاً من الكلّية، و إن أمكن أن يؤخذ الصورة القائمة بالنفس باعتبار آخر حتى تصير كلّية بذلك الاعتبار و إن كان اعتبار وحدتها و شخصيتها و حلولها في النفس الشخصية مانعاً من كون الصورة كلّية، جاز أيضاً أن يؤخذ الصورة القائمة بادة جسمانية كالدماغ و غيره باعتبار يكون هي بذلك الاعتبار كلّية، و إن كان باعتبار مقدارها و شكلها و وضعها جزئية. و بالجملة فالصورة سواماً كانت في النفس أو في الجسم فهي لايكون مشتركاً فيها من كل الوجوه، لأن وحدتها الشخصية مانعة من العموم و الكلّية.

أقـول: هـذا إشـكال صـعب الانحلال، مذكور فى مبحث الماهيات فى العلم الكلّـي، و مباحث الكلّـيات فى العلم الكلّـية و مباحث الكلّـيات "قاف علم الميزان، و قد تفصّينا عنه بأنَّ مناط الكلّـية و الاشاتراك بين كثيرين هو نحو الوجود العقلى، فالصورة و إن كانت واحدة معينة ذات هوية شخصية لكننَّ الهوية العقلية، و التعين الذهني، و

<sup>\*</sup> قوله: «باعتبار آخر...» أي لابشرط.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كالدماغ و غيره باعتبار» أى لا بشرط.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: هو مهاحث الكليات... أى الإيساغوجى فى علم الميزان و قوله: هبأن مناط الكلّية و الاشتراك... الكلّية الكلّية الكلّية السمى الاشتراك بعنى تساوى نسبة الكلّي السمى الإحساطى إلى كندرين؛ وكذا قوله الآتى من حيث وجودها مشترك فيها بين كثيرين؛ الاشتراك بمناه الرائع فى الميزان من انطباق الماهيّات الذهنيّة النوعيّة إلى أفرادها الحارجيّة، فافهم. فقوله: «والاشتراك بين كثيرين هو نحو الوجود العقلى» فالكلّى حينئذ هو بمعنى السعة و الانبساط.

التشخص العقبلي لاينافي كون الصورة متساوى النسبة إلى كثيرين، ولا يمنع التشخص العقبلي ـ الكلّية ـ و إنما المانع عن العموم و الاشتراك هو الوجود المادى، و التشخص الجسماني الذي يلزمه وضع خاص، و أين خاص، و مقدار خاص، فتختلف نسبة هذا الشخص إلى غيره من الأشخاص الجسمانية، و المورة المادية ذوات الأوضاع المختلفة. و ليس عندنا اعتبار كون الصورة العقلية " كلّية مشتركاً فيها غير، و اعتبار كونها موجودة متشخصة بتشخص غير، لأن ذلك الوجود نحو آخر من الوجود أشد و أوسع من أن ينحصر في حد جزئي، و يقصر رداؤه عن الانسحاب على كثيرين متوافقين في سنخ ذلك المعنى المحمول، و جميع المعانى و الماهيات في أنفسها و بحسب حد معناها مما لا المعنى الحمول، و جميع المعانى و الماهيات في أنفسها و بحسب حد معناها مما لا يأبى عنه الحمل على كثيرين، و كذلك إذا وجدت بوجود عقلي "" غير مقيد

 <sup>•</sup> قوله: «والتشخص العقلي لاينافي كون الصورة...» من هنا ظهر أن المراد بالاشتراك بين كثيرين
 هو تساوى النسبة إلى كثيرين.

<sup>\*</sup> قولسه: «وليس عندنا اعتبار كون الصورة العقلية...» يعنى أنّ الصورة العقلية الكلّية المشترك فيها بذلك المعنى الاشتراك، هي بعينها موجودة متشخصة أي متعينة و متحققة بتشخص خاصً عقلاني فلامناة بين الكلّية و التشخص. و اعلم أن بعض النسخ المطبوعة الموجودة عندنا صححت المبارة هكذا: «وليس عندنا اعتبار كون الصورة العقلية مشتركاً فيها غير اعتبار كونها موجودة متشخصة بتشخص غير مادي» ولكن عدة نسخ مخطوطة من الأسفار و بعضها قريبة العهد من المستف موافقة قبلمتن؛ و ما في المتن لاغبار عليه و مآل العبارتين واحد. و قوله: «لأن ذلك الوجود...» أي لأن ذلك الوجود المعلى نحو آخر من الوجود الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قول.ه: هو كذلك إذا وجدت بوجود عقلى...» كأرباب الأنواع. و قوله: «إذا الوجود العقلى نسبتها...» هذا الكلام تعليل لإتبان لفظة خاص للمقيد و المقدار، و الغرض من ذلك أن الجوهر الماذى ممنو بالوضع الخاص والأين الحناص و المقدار المخاص و سائر احكام الماذة الحناصة. و أما الجوهــر العقــلى الكلّــى السمى الإحاطى الذى هو رب توعه يإذن مهدعه تعالى شأنه، فهو عميط

بوضع خاص و مقدار خاص، إذا الوجود العقلى نسبتها إلى جميع الأوضاع و المقاديس و الأمكنة نسبة واحدة، فالصورة العقلية لماهية الإنسان من حيث وجودها مشترك فسيها بين كثيرين من نوعها، و من حيث ماهيتها و معناها محمولة على كثيرين.

ثم إنك قد علمت من طريقتنا في العقل و المعقولات أنَّ التعقل ليس بحلول الصورة المحقولة في الجوهر العاقل حتى يكون صورة الجوهر عرضياً، و يلزم الإشكالات المذكورة في الوجود الذهني؛ و هناهنا؛ و مباحث علم البارى، بل الصورة العقلية للجواهر جواهر قائمة بذواتها \*\* و بجدعها، و هي في باب الوجود و التجوهر أقنوى من مناهى صورتها من الصور الخارجية المادية لكونها مفتقرة الوجود إلى المواد المتجددة الانفعالات و الاستحالات.

ثمَّ نقـول ايضــاحاً: و زان ذلك الجـوهر العقلى إلى أفراد نوعه وزان الروح الإنسانيّة إلى قواها و صالّهــا. فــإنَّ لكلّ واحدة منها تعيّناً خاصًّا و لبعضها وضعاً و مقداراً خاصًّا ولكنّ الروح أصلها القــائـم عليها و كلّها قائمة بها فهى مع وحدتها المتشخّصة كلّ القوى و محالّها، و البحث عن ذلك على الإستيفاء يطلب في رسالتنا في المُـكُل.

<sup>\*</sup> قوله: «فالصورة العقليّة لماهية الإنسان...» أقول: الاشتراك الوجودى بين تلك الصورة العقلية و بسين أفسرادها الماديّسة مستحقّق دائمساً، و نحن بارتقائنا العلمي و اعتلائنا الوجودى نكشف ذلك الانستراك و نصلمه. و أمّسا انستراك ماهيتها الهمولة فهو من فعلنا و ذلك الهمل هوانطباق تلك الماهمية عسلى الأفراد الحارجية أعمّ من الماديّة و العقلية. و تلك الماهية من حيث هي بمعزل عن الوجود، و تلك الصورة العقليّة وجود نورى كلّى، فافهم.

قوله: «جواهر قائمة بذواتها...» و تلك الجواهر هى أرباب الأنواع.

و أما الكلام في صحة هذا البرهان و دلالته على تجرد النفوس.

ضأقول: إنَّ هـذا الـجرهان بـرهان قباطع لكـن عـلى تجرَّد بعض النفوس الإنسانية لا النفوس العامية، فإنه يدل على تجرّد نفس تعقّل الصور العقلية و تشاهدها مـن حيث عقليّتها، و نحو وجودها العقلي المشترك فيه بين الأعداد الُّــذي لا يحصل إلا بعــد تجـريد المعـني الواحــد عـن القــيود و الــزوائد و الخصوصيات. و بالجملة كلُّ من يمكن له \* أن يلاحظ صورة الحيوان مثلا بنحو من الوجود لايكون لها مجسبه مقدار خاص؛ و مكان خاص؛ و وضع خاص؛ و زمـان خـاص؛ وكذا تعقّل صورة الإنسان العقلي الجرد عن العوارض المادية بأن يكون إنساناً بحتاً يخرج منه جميع ما هو غير الإنسانية من الوضع الحناص؛ و الكسمُ الخاص؛ و الأين الخاص؛ و مع ذلك لايحذف عنه شيء من مقوماته و قــواه و أعضائه حتى إنه يعقله ذا رأس و وجه و عين و يد ورجل و بطن. و كــلُّ ذلــك على الوجه العقلي المشترك فيه بين الأعداد الكثعرة، لأنُّ ذلك معنى إدراك الماهية الكلِّية لشيء. كما قال المعلم الأول في أثولوجيا: الإنسان العقلي روحــانيّ. و جمــيع أعضــائه روحانية. ليس موضع العين غير موضع اليد. ولا مواضع الأعضاء مختلفة، وكذا يمكنه أن يعقل الأرض العقليَّة، و الماء العقلي، و السماء العقلمية، و يحضر في ذهنه صورة كل طبيعة من الطبائع بنحو وجودها العقلي على الوجه الَّذي مرَّ ذكره. لأنَّ ذلك في الحقيقة معنى إدراكه الكلّيات. و قــلُّ مــن الناس من أمكن لــه الإدراك على ذلك الوجه، و الَّذي يتيسّر لأكثر الـناس أن يرتسم في خياله صورة إنسان مثلاً، فإذا أحسَّ بفرد آخر منه يتنبُّه بـأنَّ هـذا مـشل ذاك. و يدرك جهة الاتحاد بينهما. و أنها غير جهة الاختلاف إدراكــاً خيالــياً. كمــا يدرك جهة الإتحاد بين أجزاء الماء مثلا بحـــب الحس. و يعلم أنَّ جميع أجزاء الماء ماء، وكما يدرك أنَّ جميع أجزاء الماء ماء مع

<sup>\*</sup> قوله: «و بالجملة كل من يمكن له...» أى و على تجرُّد كل من يمكن له الخ...

اختلافها في المقدار و الجهة كذا يدرك أنَّ أفرادها المنفصلة ماء إدراكاً خيالياً. الحجة الرابعة أنَّ القوة العاقلة تقوى على أفعال غير متناهية؛ ولا شيء من القوى الجسمانية تقوى على أفعال غير متناهية فلا شيء من القوى العاقلة جسمانية. أما الصغرى فإنها تقوى على إدراك الأعداد و لا نهاية لمراتبها، مع أنها أحسد الأنواع المدركة للقوة العاقلة. و أما بيان الكبرى فقد سبق، قال صاحب المباحث: إنَّ إثبات كون القوى الجسمانية متناهية الفعل يحتاج إلى أن نبين أنها منقسمة بانقسام محلها، فيرد النقوض الموردة على الحجة الأولى أعنى النقطة و الوحدة و الإضافة و مدركات الوهم و غيرها.

أقــول: قــد مــرَّ اندفــاع تلك النقوض بحمدالله ثم قال: ثم على هذه الحجة أسؤلة زائدة تخصها.

أولها أنا لا نسلم أنَّ القوة الناطقة تقوى على إدراك أمور غير متناهية دفعة بل إدراكاً لاينتهى إلى حدَّ إلا و يقوى بعد ذلك على إدراك شيء آخر، و لكن لايلزم من ذلك كونها قوية على إدراكات غير متناهية، كما أنَّ الجسم لاينتهى في الانقسام إلى حدَّ يقف عنده، ولكن يستحيل أن يحصل لمه تقسيمات غير متناهية بالفعل فكذلك هاهنا. و بالجملة فالحال في فاعلية تلك القوة كالحال في منفعلته.

الــتاني ســلمنا أنها قوية على أمور متناهية، و لكن لم قلتم: إنها قوية على

<sup>\*</sup> قوله: «الحجد الرابعة أن القواة العاقلة تقوى...» أصل هذه الحجد هوالبرهان المخامس من نفس الشفاه، و إن شئت فراجع ص ۲۹۶ من كتاب نفس الشفاه بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه. ثم إن هذه الحجد منقولة من المباحث المشرقية للفخرالرازي أيضاً (ط حيدر آباد هند. ج ۲. ص ٣٤٠) إلا أن عدة مواضع منها معنونة بقول «أقول» و هي من إفادات صاحب الأسفار، و تلك الإفحادات مع كمامات الفخر كالشرح المزجى للحجة، فميز بين كلماتهما أعنى كلمات صاحب الأسفار، و مثاح الغيوب.

أفعال غير متناهية؟ و ذلك لأنَّ الإدراك ليس فعلا بل هو انفعال. و أنتم تجوزون أن يكون الأمر الجسماني قوياً على انفعالات غير متناهية. و الدليل عليه أنكم تثبتون هيولي أزلية ُ قد تواردت عليها صور غير متناهية.

التالث النقض بالنفوس الفلكية فإنها عند كم قوى جسمانية. مع أنَّ أفعالها وهي الحركة الدورية غير متناهية.

والجسواب أسا عسن الأول فلاشك أنَّ القوة الناطقة لاتنتهى إلى حدّ إلا و تقــوى عــلى إدراك أمــور آخــر، و قد قام البرهان على أنَّ القوى الجــــمانية لايمكن أن يكون كذلك فقد حصل الفرض.

و لقــائل أن يقــول: القــوة الجـــــمانية ° إما أن يقال: إنها تنتهى إلى وقت لايبقى لها إمكان الوجود و بعد ذلك يصير تمتنع الوجود، أولا تنتهى إلى هذه الحالة ألبتة، و الأول باطل لأنّ الممكن لذاته لايصير تمتنعاً لذاته.

و أما الئانى فنقول: إذا كانت القوة الجسمانية لايجب انتهاؤها إلى حيث يرول عنه إمكان الوجود فهى إذاً أبداً في ذاتها ممكنة الوجود، ولا ينتهى إلى أن يستحيل بقاؤها أبداً، و متى كانت باقية أبداً كانت مؤثرة، و تجويز ذلك يبطل أصل الحجة.

أقسول: إنَّ الإمكان الذاتى و مقابله من عوارض الماهيات من حيث هي إذا قيست إلى الوجود، و القوى عبارة عن موجودات متشخصة، و الموجود بما هو موجمود أسر شخصسى، و يكون الزمان الخاص من مشخصاته. فوجوب نحو

<sup>\*</sup> قولسه: «هيولى أذليةً» و قد صحّفت كلمة «أزليّة» فى الطبعة الأولى بـ «أوّليّة». قوله: «فإئها عـند كم قوى جسمانيّة» هذا على رأى المتأخرين من المشّاء. و الحقّ أنَّ وزان النفوس الفلكية مع الأجرام الفلكيّة و زان النفوس الناطقة الإنسانيّة مع أبدانها كما برهن فى محلّه.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و لقائل أن يقول القوة الجسمانية...» أي نوعها لاشخصها.

خــاص مــن الوجود و امتناع نحو آخر منه بخصوْصه لايخرج الماهية المشتركة بيــنها عــن الإمكــان الــذى هو حالها من حيث هى وي و البرهان قائم على امتـناع لا تناهى الأفعال لواحد شخصى من الجسم. لاعلى امتناع ذلك لواحد نوعى؟ و الوحدة العددية حكمها غير الوحدة النوعية.

و أما عن السؤال الثانى فهب أنَّ الإدراك نفسه انفعال و لكن فعل النفس فى تركيب المقدمات° و تحليلها. و ذلك كاف فى غرضنا.

أقدول: إنَّ جهة انفعالات القوى غير منفكة عن جهة أفاعيلها و إن كانت الجهتان مختلفتين، فإنَّ الشيء ما لم يكن لـه وجود " لا ينفعل عن شيء آخر، فالقوة الجسمانية كمالا تقوى على أفعال غير متناهية كذلك لا تقوى على انفعالات غير متناهية. و أما النقض بالهيولي "" فهو مندفع بأنَّ الهيولي في ذاتها ليست لها هويّة باقيه بالعدد لأنها ضعيفة الوحدة مبهمة الوجود، وحدتها على نحو الوحدة الجنسية، و هي مجسب تحصلاتها الصورية متبدلة متجددة كما مرَّ

قولمه: «ولكن فعل النفس في تركيب المقدمات...» في تركيب المقدمات و تحليلها خبر لقوله و
 لكن فعل النفس.

 <sup>\*\*</sup> قوله: «فإنَّ الشيء مالم يكن له وجود...» والوجود فعلية. و في المقام تعليقة مخطوطة في بعض تسخنا هكذا: «لا يخفى عليك أنه خلط بين الفعل في مقابل القوّة و الاستعداد. و الفعل في مقابل الانفعال، اللهم إلا أن يريد من الوجود مبدأ الأفعال.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «و أسا السنقض بالهيولى...» فالجواب على وجهين: أحدهما أنها في ذاتها مبهمة الرجود، و ناسبهما أنها متحددة الوجود بحسب تحصلاتها الصورية بالحركة الجوهرية، و السؤال أضا كمان على وحدتها العدديّة الثابتة الباقية الدائمة و قبولها العمور غير المتناهية كما هو رأى المتأخرين من المشاه، فتبصرً.

فإن قلت: أنستم قد بيّنتم الفرق بين الحسّ المشترك و بين المفكّرة بأنَّ أحدهما مدرك و الآخر متصرف؟. و القوة الواحدة لاتكون سبدءاً للإدراك و التصرف، فكيف تنسون ذلك و تحكمون بأنَّ النفس قوة على الفعل و هنو التصرف في المقدمات و تركيبها، و الانفعال و هنو التصور و قبول الصور؟.

قلت: إنَّ النفس لها قوتان عملية و علمية، و تفعل بأحدهما و تنفعل بالأُخرى.

و أمــا عــن الثالث فقيل: إنَّ النفوس الفلكية و إن كانت جسمانية إلا أنها غيرمســتقلة فى أفعالها من التحريكات، فهى فى ذاتها و إن كانت متناهية القوة إلا أنها بما يسنح عليها من أنوار العقل صارت غير متناهية.

و اعترض عليه بأنَّ القوة العقلية إذا حركت الفلك فإما أن تفيد الحركة أو قوة بها تكون الحركة، فإن أفادت القوة المحركة و هي جسمانية، فالقوة الفاعلة للأفعال الفير المتناهية جسمانية، و إن كانت القوة العقلية مفيدة للحركة لم تكن القوة الجسمانية مبدءاً لتلك الحركة، فلا تكون الحركة حركة ". و أيضاً يلزم أن يكون الجسم بما هو جسم قابلا لتأثير العقل المفارق من غير أن تكون فيه قوة جسمانية و هو محال "".

أقـول: هذا أنما يلزم لو كان الوسط في التأثير قوة واحدة بالعدد أو ضميمة واحـدة يـالعدد، و أمـا إذا كانت الواردات من العقل المفارق على مادة الفلك

قوله: «والانفعال...» عطف على الفعل، أى و تحكمون بأن النفس قوية على الفعل. و الفعل هو التصـرّف في المقدّمــات و تركيب المقدّمــات؛ و كذلك تحكمون بأن النفس قوية على الانفعال و الانفعال هو التصور و قبول الصور.

 <sup>•</sup> قوله: «فلا تكون الجركة حركةً» أي فلاتكون الحركة حركةً للفلك.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «وهو محال» و ذلك للزوم تجسّم العقل، أو تروّح الجسم.

قوى متجددة كما رأينا ۗ أو كيفيات مستحيلة فلا يلزم شىء من المحذورين، و قد مرَّ نظير هذا الكلام فيما سبق.

ولكسن بقسى الكسلام هاهمنا بأنسه إذا جاز ذلك فى القوى الفلكية مع كونها جسسمانية فسلم لايجوز أن تكون القوة الناطقة جسمانية لكنها بما يسنح عليها من نور المقل الفعال تقوى على الأفعال الغير المتناهية؟.

و أقول: و يؤيّد هذا البحث أنَّ قوة التخيل مع كونها غير عقليّة أيضاً تقوى عــلى تصــويرات غير متناهية لاتقف عند حدود: ذلك لأنها مستمدة من عالم المقل.

الحجة الخامسة لو كانت القوة العاقلة " منطبعة فى جسم كقلب أو دماغ لكانت إما دائمة التعقل لذلك الجسم أو غير عاقلة لمه قط. و التالى باطل، فالقول بأنها منطبعة فى جسم باطل.

أما بيان الملازمة فينقول: إنَّ تعقلها لذلك الجسم إما لأجل أنَّ صورته الموجودة في الحتارج حاضرة عند العقل كافية في تعقله أو لأجل أنَّ صورة أخرى من تلك الآلة تحصل للقوة العاقلة، فإن كان الأول وجب أن تكون دائمة التعقل لتلك الآلة. و إن كان الثاني فيلزم اجتماع المثلين في محل واحد ... الصورة المنطبعة العاقلة \*\*\* و الصورة المنطبعة المعقولة \_ فيلزم امتناع التعقل.

<sup>\*</sup> قوله: «قوى متجدّدة كما رأينا» أى بالحركة الجوهريّة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «الحبتمة الخامسة لمو كانست النسوّة العاقلة...» هذه الحجّة مذكورة في المباحث المشرقيه للفخرالسرازى (ط هسند، ص ۳۶۳ مـن المجلّد النائي): ثمّ إنّ هذه الحجّة و تقريرها على هذا الأسلوب مذكسوران في الفصـل الخامس من النمط السابع من الإشارات للشيخ الرئيس و شرح المحقق المنواجة نصيرالدين الطوسى عليه، و للمصنّف في المقام تحقيق أنيق في الإدراك العقلي، فاغتنم.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «و إن كــان النانى فيلزم اجتماع المشلين فى صلّ واحد: الصورة المنطبعة العاقلة...» أقول: الصـــواب أنّ المــثلين أحدهمــا نفــس الصورة الطبيعيّة التي هي المادّة الأصلية و محلّ للعاقلة. و نانبهما

و أيـضـــاً ليســت إحداهـــا أولى بــأن تكــون عاقلة و الأخرى بأن تكون معقولة.

فإن قيل: الصورة الثانية \* حالَة فى الأُولى لا فى مادتها، فهى لكونها حالَة فى الصورة الأُولى أولى بأن تكون معقولة و الأُولى عاقلة دون العكس.

نقول: يصود الكلام في كون إحديهما أولى بالحالية من الأخرى دون العكس، فتبت أنَّ إدراك ذلك الجسم إن كان بصورة أخرى فيمتنع إدراك تلك القوة لـه. و أما بطلان التالى أى المفهوم المردّد بين القسمين فلتبوت ما هو مقابل للمعنى المردّد بيسنهما، لأنا تارة نعقل ذلك العضو، و تارة لانعقله فصورة هذه الحجة استثنائية مركّبة من متصلة مؤلّفة من جملية و منفصلة، و هى قولنا " لو كانت القوة الماقلة منطبعة في جسم لكانت إما دائمة التعقل لذلك الجسم أو غير متعلّقة لـه أصلا، و الملازمـة أغما تتبين بإبطال قسم آخر على تقدير المقدم حتى يصير به المنفصلة حقيقية ذلك القسم في الواقع إستثناء نقيض التالى ليثبت نقيض

الصــورة المنطـيعة المعقولــة مــن تلك المادّة الأصليّة و المساوية لها. فقد حصل فى مادّة واحدة مكنوفة بأعراض بأعيانها صورتان لشيء واحد. كما قد حقّقناه أثم تحقيق فى كتاب عيون مسائل النفس.

<sup>\*</sup> قوله: «فإن قبل الصورة التانية...» هذا السؤال ناظر إلى لزوم اجتماع المتلبن في محل واحد، و إلى حدم كون إحدى الصورتين عاقبلة أولى من الأخرى، و كذلك عدم كونها معقولة. ثم تصدى هـذا السائل لصدم لـزوم الاجتماع بقوله: الصورة الثانية حالة فى الصورة الأولى لا فى مادتها، فلايلـزم اجــتماع المثلين فى محل واحد؛ ثم استفاد من هذا الجواب، الجواب عن الثانى حيث فرّع عليه قوله، فهى لكونها حالة فى الصورة الأولى أولى بأن تكون معقولة، و الأولى عاقلة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و هي قولنا...» ضمير هي راجعة إلى صورة هذه الحجة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «ثم يتبيّن...» العبارة بصورتها الصحيحة هكذا.

ثم يتبئن بحقيَّة ذلك القسم الآخر في الواقع الخ. قوله: «و هو المطلوب» ضمير هو راجع إلى نقيض. المطلوب.

المقدّم و هوالمطلوب، و ذلك يتوقف على مقدمات أربع.

أُولِهَا أَنَّ الإدراك أَعَا يكون بمقارنة صورة المدرك للمدرك.

والثانية أنَّ المدرك، إن كان مدرِكاً بذاته كانت المقارنة بحصول الصورة في ذاته، و إن كان مدركاً بآلة كانت لحصولها في آلته.

و التالئة أنَّ الاُمُور الجسمانية إنما تفعل أفاعيلها بواسطة أجسامها الَّتي هي موضوعاتها؛ فإذن تلك الأجسام آلاتها في أفعالها.

و السرابعة أنَّ الأُمــور المــتحدة بالماهية النوعية لا تتغاير إلا بسبب اقترانها بأمور متفايرة مادية.

أقــول: إنَّ المقدمــة الثانــية غــير مســلَمة عندنا، لأنك قد علمت أنَّ القوة الباصرة تدرك المبصرات لا بارتسام صورها في العين، و كذا قوة الخيال تدرك الصــور و الأشــباح الجســمانية لا بانطــباعها في الدماغ. فهذه الحجة مقدوحة لأجل اختلال تلك المقدمة.

و صاحب المباحث قدح \*\* في المقدمة الأولى كما فعله مراراً بأنَّ العلم بالشمىء ليس بمقارنة صورة المدرك بل العلم و الشعور حالة إضافية قد يكون

<sup>•</sup> قولمه: «أقول إنّ المقدمة...» العبارة الصحيحة هكذا: أقول إنّ المقدمة الثانية غير مسلمة عندنا الألك قد علمت الله على البصر بعد نقل الألك قد علمت الله على البصر بعد نقل المنادعة في الإبصار حيث قال: «و الحتى عندنا المذاهب المثلاثة في الإبصار ولل المصلف عندنا غير هذه الثلاثة، و هو أنّ الإبصار بإنشاء صورة بمائلة لمه بقدرة الله من عالم الملكوت النفساني جمردةً عن المادة الخارجية حاضرة عندالنفس المدركة قائمة بها قيام الفعل بفاعله، لاقيام المقبول بقابله.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و صاحب المباحث قدح...» يعنى بصاحب المباحث الفخرالوازى، و كتابه المباحث المشرقيّة، فراجع المباحث (ط هند، ج ۲، ص ۳۶۳).

مع اقتران صورة". و قد لايكون، و ليس العلم فى جميع الأحوال إلا نفس تلك الإضافة المخصوصة، فلم لايجوز أن تكون الناطقة حالة فى جسم؟ فسى حصل بينها و بين الجسم تلك الإضافة المخصوصة حَصَل الإدراك و إلا فلا.

أُقــول: قد مرَّ بطلان كون العلم و الإدراك إضافة محضة مراراً. و قد علمت أنَّ كلَّ إضافة لا تتحقق إلا بتحقق أمر به تقع الإضافة: و بيِّنا معنى كونها غير مستقلة الوجود في الحنارج.

و قال أيضاً فى رد تلك المقدمة: إنَّ المعقول من السماء ليس بجسا و للسماء الموجودة فى الحارج فى تمام الماهية و إلا لجاز أن يكون السواد مثل البياض فى تمام الماهية، لأنَّ المناسبة بين السواد و البياض لاشتراكهما فى كونهما عرضين حالين فى محل محسوس أتمَّ من المناسبة بين المعقول من السماء الذى هو عرض غير محسوس حالً فى محملً كذابك و بين السماء الموجودة التى هى جوهر موجود محسوس فى الحارج محيط بالأرض.

و الجواب أنَّ المعقول من الشيء هو ماهيته التي هي به موجود بوجود غير جسسماني ذي وضع و إشارة. فقول القائل: إنَّ المعقول من السماء ليس بمساو للسماء الموجودة إن أراد به أنَّ أحدهما معقول و الآخر محسوس كان صادقاً، و إن أراد بـه أنَّ المعقول من السماء ليس ماهية السماء فهو كاذب، و إن أراد به أنَّ أحدهما جوهر و الآخر عرض فليس كذلك كما مرَّ.

و اعلم أنَّ المحقق الطوسى ره سلّم فى الجواب الّذى ذكره عن هذا البحث فى شرح الإشبارات كون السماء المعقولة عرضاً فى محلّ مجرد، و بيّن الغرق بين نسبة المعقول من السماء إلى محسوسها، و بين مناسبة السواد و البياض؛ بأنَّ القرق بـين الأولـين \*\* فرق بين الطبيعة المحصّلة تارة مع عوارض، و تارة مع

<sup>\*</sup> قوله: «قد يكون مع اقتران صورة» بناء على القول بالوجود الذهني.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بأن الفرق بين الأولين» أى الفرق بين السماء المعقولة و المحسوسة.

مقابلاتها. و الفرق بين السواد و البياض فرق بين الطبيعة الجنسية الغير المحصّلة تارة مع فصلٍ يقومها نوعاً، و تارة مع فصل آخر يقومها نوعاً مضاداً للأول.

أقول: إنَّ التجريد عن العوارض المقارنة للماهية لس من شرائط معقولية تلك الماهية. إذ للعقل أن يتصور ماهية الإنسان مثلا مع جميع عوارضه و صفاته و نعوته من كمّه و كيفه و أينه و وضعه و متاه، و كذا بشكله و أعضاته وجوارحه كملُّ ذلك على الوجه العقلى الكلّي كما ثبت في باب علم البارى بالجزئيات و الشخصيات على وجه عقلى. بل شرط الإدراك العقلى للشيء الحسارجي أن يجرد حقيقته عن نحو الوجود الجسماني إلى نحو الوجود العقلى، فالفرق بين السماء المعقولة و السماء المحسوسة ليس بشيء إلا بنحو الوجود، و

\* قولمه: «أقول إن التجريد عن الموارض المقارنة للماهية...» أقول: لمل العين التالتة من كتابنا «عيون مسائل النفس، و شرحها سرح العيون في شرح العيون» مجدية في المقام. ثم اعلم أن قوله: «إن التجريد عن العوارض المقارنة للماهية الح»، تحقيق أنيق في الإدراك العقلي، و التجريد على هـذا التحقيق كأنه بمعنى الترفيع: و قوله: أن يجرد حقيقته عن نحو الوجود الجسماني إلى نحو الوجود العقلي، كأنة يقول أن يرقع هذا الوجود إلى ذلك الوجود. و إنحا قلنا «كأنه لأن لاينافي قولمه هذا تحقيقه المقام في عدة مواضع من هذا الكتاب في الإدراك العقلي من أنه باتحاد النفس بالعقل البسيط الفمّال و فنائه فيه، فافهم و تبصر.

ثم استشهد فى ذلك بقول. ه: كما ثبت فى باب علم البارى بالجزئيّات و الشخصيّات على وجه عقلى، يعنى أنّ المثناء و الإشراق و أهل العرفان و المصنّف، و بالجملة أنّ محصلى العلوم المقلية معنفون فى أنّ علمه تعالى فى مقيام البذات بالجزئيّات و الشخصيّات على وجه عقلى، و إغا النشاجر فى علمه بالجزئيات الخارجة عن الذّات على الوجه الذى ذهب إليه المشاء المتأخر، فالمصنّف و أهل العرفان قائلون بالعلم الإجالى على وجه الكنف النفصيلى على مبنى وحدة الوجود الصمدى، و هو مختارنا و مختار الأقدمين من أساطين الحكماء الإلهيّة أيضاً، و تفصيل البحث يطلب فى رسائلنا العقلية.

كـلُّ ما وجوده ذلك الوجود النورى الواحد الحقيقى الغير القابل للاحتجاب و الكــشرة و الافــتراق فهــو معقول الذات فى نفسه، و كلَّ ما وجوده هذا الوجود الجــــمانى المادى فهو مجهول غائب عن نفسه فضلا عن غيره إلا بلمعة يسيرة تقع عليه من القوى الفائضة عليه من ذلك الوجود.

و اعترض أيضاً " بأنه لايلزم من كون العاقلة متعقلة لمحلّها بصورة مساوية لمحلّهـا اجــتماع صــورتين متماثلــتين في محل، لأنَّ إحديهما حالّة في العاقلة و الأخرى محلُّ لها.

و الجواب عنه كما فى شرح الإشارات أنَّ العاقلة لو كانت محلا للصورة من غير أن يحـلَّ تلـك الصورة وفي محلّها كانت القوة الجسمانية ذات فعل من غير مشاركة الحل، و لمّا كان كلّ فاعل جسمانى فاعلا بمشاركة الجسم فكلُّ فاعل من غير مشاركة الجسم فهو غير جسمانى فكانت العاقلة غير جسمانى هذا خلف؟ و لو كانت محلا لصورة حلّت فى محلّها عاد الحال المذكور.

فإن قـيل: الفـرق بيـنهما بــاق لأنَّ إحداهـــا حالَّة في العاقلة و محلها. و الاُخرى حالَّة في محلَّها فقط.

قلنا: هذا النوع من الحلول اقتران. و اقتران الشىء بأحد الشيئين المتقاربين دون الآخــر غــير معقـــول. و مع ذلك فالحــال باق بحـاله للقول بحـلول صورتين متحدتى الماهية فى محـل واحد.

و قال أيضاً: الجسم\*\* قد تحلّ فيه أعراض كثيرة ولا شك أنَّ وجوداتها الزائدة على ماهيّاتها متماثلة و حالّة فى الجسم و يلزم من ذلك اجتماع المثلين.

<sup>\*</sup> قولسه: «و اعسترض أيضاً...» أى و اعترض الفخرالرازى أيضاً فى كتابه شرح الإشارات. ثم العمبارة قسد صحفت فى الطبعة الأولى الرحلية. و أصلها هكذا: «لايلزم من كون العاقلة متعقّلة كمحلّها بصورة مساوية لحلّها اجتماع صورتين متعاثلتين فى محلّ الح».

<sup>\*\*</sup> قول، «و قال أيضاً الجسم...» هذا اعتراض آخر أورده الفخرالرازي في المباحث المشرقية على الحجة.

و الجواب عنه أنَّ وجود كلَّ ماهية عين تلك الماهية فى الأعيان. و مغايرته إياها° بحسب الذهن. و ماهيات الأعراض متخالفات فوجوداتها كذلك.

رياط بحسب الدس و للمسيات الموسل المساحات و بعد المساحات و المراجة المساحة و المراجة و المراجة و المراجة و المراجة المحبة بعينها تقتضى إما كون النفس عالمة بعضامها و الراجة أو غير عالمة بشىء منها في وقت من الأوقات بالبيان المذكور الذى ذكر تم. و أيضاً تقتضى دوام علمها بجميع عوارضها ما دامت تلك العوارض حاصلة و إلا لكان علمها بعارضها لأجل صورة مساوية لعارضها فيها فيلزم اجتماع المنلين. و أجاب عنه محقق الإشارات " إنَّ الصفات و اللّوازم منقسمة إلى ما يجب للمنفس لذاتها ككونها مدركه لذاتها، و إلى ما يجب لها بعد مقايستها بالأشياء المفايسرة لها ككونها مجسرهة عن المادة و غير موجودة في الموضوع، و النفس مدركة للمسنف الأول دائماً كما كانت مدركة لذاتها دائماً، و ليست مدركة للصنف الناني إلا حالة المقايسة لفقدان الشرط في غير تلك الحالة.

أقول: ما ذكره غير واف بحل الإشكال على التقرير الثانى، و يمكن أن يجاب عنه بأنَّ عبوارض المنفس ليست إلا علومه و إدراكاته و ما يلزمها، و تلك العلموم ما دامت حاضرة كانت مدركة لها بنفس صورتها الحاضرة، و ما دامت النفس ذاهلة عنها فهى زائلة عنها، و كذا لوازم تبلك العلوم من الانفعالات التي تلحقها بمشاركة البدن كالغضب و الشهوة والخجل والوجل و غيرها.

وقلسه: «و مغايرته إياها...» قد سقطت كلمة الذهن في العبارة، و أصلها هكذا: «و مغايرته إياها بحسب الذهن و ماهيات الأعراض الح.» و كذا قد سقطت العبارة بعد قوله الآتي و قال ايضاً هذه الحجة قريب سطر او أكثر و أصلها هكذا: و قال ايضاً هذه الحجة بعينها تقضى إما كون النفس عالمة بصفاتها و لوازمها أبداً. أو غير عالمة بشيء منها في وقت من الأوقات بالبيان المذكور الذي ذكرتم؛ و أيضاً تقنض دوام علمها بجميع الح.

<sup>\*\*</sup> قولمه: هوأجاب عنه صاحب الإشارات» و الصواب كما في نسخة مصحّعة هكذا: «وأجاب عنه محقّق الإشارات».

الحجة السادسة: لو كانت القوة العاقلة جسدانية في غير جسدانية. و السيخوخة دائماً لكنها لاتضعف في ذلك الزمان دائماً فهي غير جسدانية. و تصحيح نقيض التالي بقياس من الشكل الثالث هكذا: ما يعقل به الشيخ الأشياء فهو قوة عاقلة، و ليس كلما يعقل به الشيخ فإنه تكل عند الشيخوخة، وليس يحتاج صحة هذا المطلب فليس كل قوة عاقلة تكل عندالشيخوخة ، وليس يحتاج صحة هذا المطلب إلى أن لا يكل عقل شيخ أصلا بل إذا كان عقل مالم يكل عندها يكفى في صحة ما ذكرناه؛ لأن هذا الكلام في قوة قياس استثنائي تاليه متصلة كلية موجبة استثنى فيه نقيض التالي و هو سالبة جزئية لينتج نقيض المقدم، صورتها هكذا: لو كانت الناطقة جسدانية تعقل بالآلة لكان كلما عرض للبدن آفة أو مرض أو كلالة تعرض له في التعقل عند سرض أو كلالة تعرض له في التعقل عند ليس بآلة بدنية. فيلا يرد عليه أن كثيراً ما يعرض الاختلال في التعقل عند اختلال قوى التعقل عند اختلال قوى البدن لأن هذا بمنزلة استثناء لهين التالى \*\*\* فلا ينتج شيئاً؛ و

<sup>\*</sup> قوله: «الحجّة السادسة لو كانت القوّة العاقلة جسدانية...» هذه الحجّة هي البرهان التامن على تجرد النفس الناطقة من المقالة الخامسة من نفس الشفاء (ص ٣٠٠ من نفس الشفاء بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه). و هي الدليل الناني من كتابنا الفارسي المسمى بـ «كُنجينه كُوهر روان» (ط ١، ص ١٠٨). قولـه: «و تصحيح نقيض التالي...» نقيض التالي هو قوله: لكلها الاتضعف في ذلك الزمان دائما.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فليس كلَّ قوَّة عاقلة تكلَّ عن الشيخوخة...» نتيجة الشكل التالث جزئيّة موجبة أو سالمة؛ ولا تنافيها لفظة الكلَّ في النتيجة الجزئية، لأنَّ السّور السّالبة الجزئية ليس بعض، و بعض ليس، و ليس كلَّ و ما يساويها. ثمَّ إنَّ هذه الحجّة إلى قوله «حكمة عرشيّة» تلخيص الدّليل السادس من المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط هند، ج ٢، ص ٣٤۶)؛ و أما قوله الآتى: حكمة عرشية، فممّا تفرّد به صاحب الأسفار.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «لأنَّ هذا بمنزلة استثناء لعين التالى...» أي استثناء لعين التالى لا لنقيضه فلا ينتج

سبب ذلك أنَّ القوة الجسدانية ربما يحتاج إليها ابتداءاً ليتمَّ للقوة العاقلة ما يعقله، و يجوز أن يكون اشتفالها بتدبير البدن يعوقها عن سائر أفعالها، و ذلك ممثل ما يعرض الراكب للسفر إلى بلده فرساً ردى الحركة فإنه يصير اشتفاله بحراعاة مركبه عائقاً لسه من أفعاله المخاصة به ليس صدورها عنه بشركة الفرس، و كذلك للشيخ إذا انصرف عن المعقولات فإنه اشتفل عن أفعاله المقلية إلى تدبير بدنه أو عرض لآلته آفة ربما احتاج إليه في الابتداء "لضعف نفسه و عدم رسوخ ملكته في التعقل.

فإن قيل: لعلّ استمراره فى أفعال عقله على صحته لأنَّ عقله يتمَّ بعضو من الـبدن يـتأخر عـنه الفساد و الاستحالة؛ و إن ظهرت الآفة فى سائر القوى و الأفعال.

فيجاب بأنَّ الأعضاء الطرفية أنما يلحقها الضعف و الفساد لضعف يسبق إلى المسادى، و لـو كانت المبادى صحيحة لا نحفظت الأطراف ولم يسقط قواها، و معلوم أنّه ليس كبد الشيخ ولا دماغه و لا قلبه على الحال الصحيحة و القريبة من الصحة، و لذلك تجد في نبضه و بوله و أفعال دماغه تفاوتاً عظيماً، و معلوم أنَّ عقل الإنسان لا يحتاج في تمامه إلى يده و رجله و جلده و ما يجرى مجراه.

أقمول: تفماوت الأحموال الحماصلة للإنسان بحسب الشيخوخة تابعة أيضاً لتفاوت يقع في أحوال النفس لأنَّ المبدء للمزاج والمشكّل للأعضاء كما علمت

شــيئاً. و سـبب ذلـك أى سـبب عــروض الاختلال فى التعقّل أن القوّة الجـــدانية من الباصرة و السامعة و غيرهما ربما يحتاج إليها الخ.

<sup>\*</sup> قولسه: «ربمنا احستاج إلسيه فى الابتداء...» ضمير إليه راجع إلى تدبير بدنه؛ و تأنيث الضمير المجسرور أعنى ساإليها سكما فى عبارة الطبعة الأولى الرسكية عرّف. و قوله: «لأنَّ عقله يتمّ بعضو من السدن...» ذلمك العضو كالدّماغ و القلب و الكبد. و قوله: «لضعف يسبق إلى المبادى» أى يسبق إلى المبادى من القلب و غيره.

هــى النفس، و منشأ كلال البدن و قواه انصراف النفس عن تدبير هذه النشأة إلى تدبــير نشــأة ثانــية بجمسب الجبّلة، و فى ذلك حكمة كون الموت طبيعيّاً و لميّنه، لا كما ذكره الأطباء" و غيرهم.

فإن رجمت و قلت: لعلّ مزاج الشيخ أوفق لأفعال القوة العقلية فلهذا يقوى فيه هذه القوة.

قلنا: كلا فإنَّ مزاج الشيخ إما بارد يابس، و إما واهن ضعيف و كلُّ منها يوجد في غير المشايخ ولا يكون لصاحبه \*\* مزيد استعداد، و ليس كلُّ شيخ أقـوى مـن الشـاب، على أنَّ ضعف البنية ليس يلائم لما يقوم بالبنية بل لعلَّه يلائم مالا يقوم بالبنية هذا.

### حكمة عرشية

إعلم أنَّ هذا البرهان أيضاً غير دالَّ على أنَّ لكلّ إنسان جوهراً مفارقاً عقلياً "" بل يدل على أنَّ القوة العاقلة غير بدنية، و هو كما يدل على أنَّ القوة العاقلة ليست بدنية يدل على أنَّ القوة الخيالية و الوهمية أيضاً ليست بدنية؛ فإنَّ بعض المشايخ و المرضى قد يكون تحيّله و تصوّره للمعانى الجزئية بحاله، و

<sup>\*</sup> قوله: «كما ذكره الأطباء...» ما ذكروه هوانطفاه الحرارة الغريزيّة.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «ولا يكون لصاحبه...» الواو حالية. و قوله: «وليس كلُّ شيخ أقوى من الشّاب» أى ليس كل شيخ أقوى في التعقّل من الشّاب.

<sup>\*\*\*</sup> قول-: «اعلم أن هذا البرهان أيضاً غير دال على أن لكل إنسان جوهراً مفارقاً عقلياً...» عبرهاهمنا عن هذه الهجتة أعنى المجتة السادسة بالبرهان؛ و إنحا قال أيضاً غيردال على أن لكل انسان جوهراً مفارقاً عقلياً، نظراً إلى ما أفاده فى ذيل الهجة النائنة من هذا الباب يقوله: «و أما الكلام فى صحته هذا البرهان و دلالته على تجرد النفوس فأقول؛ إن هذاالبرهان برهان قاطع، لكن على تجرد بعض النفوس الإنسانية لا النفوس العامية الخ، فراجع.

لمو كانت القوة الحيالية طبيعية قائمة بهذا البدن الطبيعي لكان كلّما عرضت له آفة أو مسرض وقمع الاختلال في تخلّيله و تصوّره؟ و ليس كذلك إذ قد تكون غير مختلّة \* في فعلها، و القضية السالمة الجزئية تكفي لاستئناء نقيض النالي كما علمت، و القوم لعدم اطلاعهم على تجرّد الخيال تكلّفوا تمحّلات شديدة في دفع بقاد التخيّل و التذكّر عند الشيخوخة و اختلال البدن.

الحجة السابعة و هى قريبة المأخذ مما تقدم: أنَّ كثرة الأفكار و التمعق فى إدراك المعقولات سبب لتجفيف الدماغ و ذبول البدن لأجل ثوران الحرارة المجفّفة، و سبب لاستكمال النفس بخروجها فى تعقلاتها من القوة إلى الفعل، و معلموم أنَّ الشىء الواحد لا يكون سبباً لكمال شىء و نقصانه؛ فلو كان موت البدن يقتضى موت النفس لكانت الأفكار التى هى سبب لنقصان البدن أو موتها مع أنها مكتلة لجوهر النفس؛ فعلمنا أنَّ النفس غير قائمة بالبدن.

و لقــائل أن يقــول: إنَّ المعتــنع كــون شىء واحد سبباً لكمال شىء واحد ونقصــانه مــن جهة واحدة و فى وقت واحد، و أما أن يكون ذلك فى وقتين و بحسب اعتبارين فغير ممتنع.

الحجة الثامنة أنَّ النفس غنيّة في فعلها عن البدن "، و كلُّ غنيّ في فعله عن المحلّ فهو هني في ذاته عنه فالنفس غنية عن المحل، أمّا أنها غنية في فعلها عنه فلوجوه ثلاثة:

أحدها أنها تدرك ذاتها. و من المستحيل أن تكون بينها و بين ذاتها آلة فهي

<sup>\*</sup> قوله: «إذ قد تكون غير مختلّة...» ضمير الفعل راجع إلى القوا الخياليّة.

 <sup>\*\*</sup> قوله: «الحجة الثامنة أن النفس غنية في فعلها عن البدن...» هذه الحجة هي الحجة الثالثة من الشمط السابع من إشارات الشيخ الرئيس (القصل الرابع من النمط السابع، ج ٣ من شرح الخواجه نصيرالدين الطوسى عليه، ص AVY بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

في إدراكها ذاتها غنية عن الآلة.

و ثانيها أنها تدرك إدراكها لنفسها و ليس ذلك بآلة.

والثالــث أنهــا تدرك آلتها و ليست بينها و بين آلتها آلة أخرى ُّ؛ فثبت أنَّ الـنفس غنية في فعلها عن الآلة و المحلِّ، و كلُّ ما كان كذلك فهو في ذاته أيضاً غـنى عـن الحلَّ؛ و ذلك لأنَّ كون الشيء فاعلا متقوَّم بكونه موجوداً؛ فلوكان الوجــود منقوماً بالمحلّ لكان الفعل متقوماً أيضاً به لأنَّ الإيجاد فرع الوجود، و الفصل بعد الذات، فحاجة الذات و الوجود إلى شيء يستلزم حاجة الإيجاد و الفعــل إلــيه مــن غــير عكس، و لهذا لايفعل شيء \*\* من القوى الجـــمانية إلا عشاركة الجسم، و لأجل كون الحواس" و غيرها من القوى الجسمانية الوجود لاتــدرك ذاتهــا و لا إدراكهــا لذاتهــا "\* و لا إدراكها لآلتها؛ فلوكانت النفس حسمانية لتعذَّر عليها ذلك، وقد ثبت أضا لسن كذلك فثبت أضا غير حرمية. أقول: هذا البرهان دالً على تحرّد النفس عن البدن سواءاً كانت قوة عاقلة بالفعل أوكانت متخيلة إذ للخيال أيضاً أن يتخيّل ذاتها و آلتها و يفعل فعلها من غير مشاركة البدن. و لهذا يتخيّل أشياء خارجة """ عن هذا العالم الطبيعي مما لايكون بينها و بينه علاقة وضعية بالقرب و البعد، فعلم أنَّ فعلها ليس بآلة بدنية و إن كان محتاجا إلى\*\*\*\*\* البدن في الابتداء كحاجة العقل اليه أيضاً من جهة الإعداد و تخصيص الاستعداد.

<sup>\*</sup> قوله: «وليست بينها و بين آلتها آلة أخرى» و إلا لزم التسلسل في الآلات.

<sup>\*\*</sup> قولــه: «و لهذا لايفعل شيء...» أي و لأنّ حاجة الذّات والوجود إلى شيء يستلزم حاجة الإيجاد و الفعل الهد.. لايفعل شيء من القوى الح.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «ولا إدراكها لذاتها...» أي ولا تدرك إدراكها لذاتها الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و لهذا يتخيّل أشياء خارجة...» كجيل من ياقوت و بحر من زيبق و نحو هما.

<sup>\*\*\*\*\*</sup> قوله: «و إن كان ممتاجاً إلى...» الواو وصلية.

و اعترض صاحب المباحث على مقدمة هذا البرهان بوجهين: الأول بأنَّ الصور و الأعراض محتاجة إلى محالها، و ليس احتياجها إلى محالها إلا بمجرد ذواتها، ثمَّ لايلزم من استقلالها جذا الحكم استغناؤها في ذاتها عن تلك المحال. الأداذ أنَّ حرم الآثراء العرادة من الأحرادة الدولة، من أم اضرفة تاله.

الثانى أنَّ جميع الآنار الصادرة من الأجسام مباديها قوى و أعراض فى تلك الأجسام، و ليس نحالً تلك القوى مدخل فى اقتضائها تلك الآثار لأنَّ محالَها أجسام و الأجسام بما همى أجسام يستحيل أن يكون لها أثر فى هذه الأحكام المخصوصة، فعلمنا أنَّ المستقل فى اقتضاء تلك الأحكام هى تلك الأعراض و القوى الحالَة وحدها، ثم لا يلزم من استقلالها و انفرادها فى تلك الأحكام استغنائها عن محالَها فى الوجود.

أقـول في الجـواب: أمـاً عـن الأول فـإنَّ الاحتياج و الإمكان و ما أشبههما أمور عقلـية و أحكـام ذهنـية تصرض الماهـيات بحسـب ملاحظة الذهن إياها من حيث هـىهـى، و الكـلام في الأفعـال و الأحكـام الحنارجـية و الصور الحالة و الأعراض حاجـتها إلى المـوارد و الموضـوعات ليسـت أمرأ زائداً على وجوداتها متقومة بالمحلّ فكيف تكون مستغنية عن المحل بنفس مابه الحاجة إلى المحل أعنى الوجود الحلولي؟.

و أما عن الثانى فإنا لا نسلم أنَّ محالَ القوى و الأعراض لادخل لها فى التأثير. كيف و الستأثير يحتاج إلى وضع خاص و نسبة معيّنة للمؤثر بالقياس إلى المتأثر، و الوضع لايقوم إلا بالجسم، و الَـذى يذكـر فى الطبيعيات إنَّ الجسم بما هو جسم لايكـون سبباً لفعـل خاص كحرارة أو برودة أو شكل أو حركة و إلا لكان جميع

<sup>\*</sup> قول.ه: «و اعترض صاحب المباحث على مقدّمة هذا البرهان...» أى على قوله: و كلّ ما كان كذلك فهمو في ذاته أيضاً غنى عن الهلّ بوجهين الأول بأن الصور والأعراض محتاجة في ذواتها إلى محالها. و لـبس احتباجها إلى محالها إلا بجرّد ذواتها يعنى من غير مدخلة لمحالها؛ و مقصوده أنها مع احتياجها في ذواتها إلى محالها ليست في أفعالها محستاجة إلى محالها. بل صدور الأفعال منها بجرّد ذواتها؛ ثمّ لايلزم من استفلالها بهذا الحكم أي الاحتباج إلى المحل استغلالها في ذواتها عن تلك المحال.

 <sup>\*\*</sup> قوالمه: «مدخل في اقتضائها...» العبارة الصحيحة الكاملة هكذا: مدخل في اقتضائها تلك الآثار، لأن محالها أجسام و الأجسام بما هي أجسام الخ.

الأجسسام متشساركة فيه لاينافى هذا الحكم؛ إذالمراد بنفى السببيّة عن الأجسام نفى سببيّتها بالاستقلال لانفى سببيّتها مطلقاً و إن كانت بالجزئية و الدخول، حتى لوفرض الحرارة بحردة عن الأجسام لكانت فاعلة لهذه السخونة. و السواد لو فرض تجرده عن الأجسام لكانت أيضاً قابضاً للبصر، كيف و المسألة أعنى كون تأثير القوى الحالة فى محلً بمشاركته برهائية قطعية لايتطرّق فى مقدماتها شك أصلا.

الحجة التاسعة القوى البدنية " تكلّ بكثرة الأفعال و لا تقوى على القوى"

\* قول. والحجرة التاسعة القوى البدنية... أقول: النفس تقوى على الضعيف إثرالقوى كما ألها تقوى على القوى إثر الضعيف، ولاتكون القوى الجسمانية كذلك بل تضعف و تذبل و تنفد أثرى القوى و الضعيف، و عبارات الحجرة بعضها يناسب تقدّم القوى على الضعيف بأن يقال: ولا تقوى على القوى بعد الضعيف، كما هو عبارة الكتاب و حبارة المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند. ج ٢، ص ٢٧٢)، و لا يخفى أن النفس تقوى على الضعيف بالتجربة و التعليم و التمرّن و التدوام و غيرها: بـل يصـح أن يقال إنها تقوى على القوى بعدالضعف كما في المباحث، و عبارات صدرالحجرة تناسب هذا الوجه و تقريرالفخر أظهر في ذلك، فراجع المباحث.

و بعض عبارات الحجّة يناسب تقدم الضعيف على القوى بأن يقال: ولانقوى على الضعيف بعدالقوى كسا أنَّ عبارة الكتاب و هي قوله: «و أما عدم تمكّنها من الفعل الضعيف إثرالقوى» أى عقيبه ناصة عملي ذلك. ثم إن بعمض العبارات كان على وجه التعميم حيث يقول: يجوز أن يصدر منها القوى و الضعيف من الأفعال بعضها عقيب بعض حتى يشمل الوجهين، و بالجملة هذه المجة ناطقة بأنَّ النفس تقوى عملي القوى بعدالضف أى بعد ضعفها تقوى على القوى، و تقوى على الفعل التوى بعدالفعل الضعيف، و تقوى على الفعل الضعيف بعد الفعل القوى، والقوى الجسمانية ليست كذلك فتبصر.

الصفيد،، و نفوى على العمل الصليف بعد الفض العوى، والغوى اجتماعاتيه بيست نداتنا صبحر.
ثم اعسلم أن هدذه الحجرة هى البرهان السابع من نفس الشفاء (ص ٢٩٩ بتصحيحنا و تحقيقنا و
تعليقاتنا عليه، و قد نقلها ابوالبركات البغدادى فى كتابه المعتبر أيضاً (ط حيدرآباد الذكن ـ ج ٢
ـ ص ٣٥٧)، و إن شست ضراجع كتابهنا الفارسسى فى معرفة النفس الموسوم بـ «كنجيته گوهر
روان» يستطق عين هدف الحجرة و بيانها و ذكر مآخذها، و هى الدليل الرابع و العشرون منها فى
تجرًد النفس الناطقة (ط ١ ـ ص ١٣٤) و الله سيحانه فتاح القلوب و مثاح الفيوب.

بعدالضعيف، و علَّمة ذلـك أنَّ القوى الجسمانية المادّية موادَّها قابلة للتبدل و الاستحالة و الذب ل و بسبب ذلك بعر ض لها تبدل الأحوال، أما كلالها و ضمفها فلتحلُّل المادة و ذبولها. و أما عدم تمكُّنها من الفعل الضعيف أثر القوى' فالسرُّفيه أنَّ القـوى يناسـب الأفاعـيل، فـإنَّ هذه القوى لمَّا كان من شأنها الاشتداد و التضعيف و التبدّل بالاستحالة كما علمت فهي متفاوتة الحدوث حسب تفاوت الاستعداد، فإذا استعملت الآلة الجسمانية في إدراك قوى أو فعسل قدى فلابد عناك من قوة قوية فيفيض من المندء القوة القويّة على تلك الآلة، ثم إذا استعملت أثر ذلك الفعل في فعل آخر ضعيف يعسر ذلك على تلك القوة لأنها لاتناسبه و إنما المناسب لهذا الفعل الضعيف قوة ضعيفة ـ والقوة أنما تحدث تدريجا لادفعة كما علمت فيما سبق ـ و لأجل ذلك لايمكن للقوة القويّة الفعل الضعيف كمالا عكن للقوة الضعيفة الفعل القوى، ألاترى أنَّ القوة الحركة الَّتِي فِي الحَجرِ العظيمِ لايمكن لها التحريك البطيء لذلك الحجر في هويَّه"". و لا للحرارة الشديدة التسخين الضعيف لما يلاقيه. و أما القوى الفعر الجسمانية فلكونهما متسماوية النسبة إلى جميع القوابل وغير متناهيه القوة فلاجرم يجوز أن يصدر منها القوى والضعيف من الأفعال بعضها عقيب بعض من جهة اخستلاف الأسباب المخصّصة؛ فلأجل ذلك لاتضعف بكثرة الأفعال، و تقوى على القوى بعد الضعيف \*\*\*، و على الضعيف بعد القوى".

فإذا تقرررت هذه المقدمة فنقول: القوة العاقلة لمّا كانت هكذا لأنها تدرك المعقبولات القويـة و الضعيفة بعضها عقيب بعض فهى ليست جسمانية كسائر القوى البدنية الّتي شأنها ما ذكرناه.

<sup>\*</sup> قوله: «إثرالقوى» بكسر الهمزة و سكون الثاء و فتحالراء أي عقيب القوى".

<sup>\*\*</sup> قوله: «في هُويَه» بضمّ الهاء وكسر الواو و تشديد الياء أي في سقوطه.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فلإُجل ذلك لا تضعف بكترة الأفعال و تقوى على القوىّ بعدالضعيف» ضميرالفعلين راجع إلى القوى الغير الجسمائيّة.

و هذا البرهان أيضاً يبدل على كون القوة الخيالية غير جسمانية فإنها تقبوى على تخيّل الأشياء العظيمة مع تخيّلها للأشياء الحقيرة مثلا يكنها أن تتخيّل فلك الأفلاك مع الخردلة، و أن تتخيّل ضوء الشمس و حرارة النّار مع ضوء الشرارة و حرارة الهواء المعتدلة، و أن تتخيّل صوت الرعد مع الهمس. و هذا مما أشكل الأمر على من لم يتغطن بتجرد الحيال عن نوا المواد المستحيلة الكائنة الفاسدة فجعل يتكلّف في دفع الإشكال عن نفسه بأنَّ قوة الأدراك غير قوة المدرك ""، فالشمس و القمر و السماء مدركات قوية و نحن إذا تخيلناها فإدراكنا لهما لايلزم أن يكون قوياً و لأجل ذلك لا يمنع إدراكنا لها عن إدراك المدركات الضعيفة، و أما إذا قوى تخيّلنا لها بحيث صرنا مستغرقين في ذلك التخيل امتنع علينا و الحال هذه تخيل الشيء الحقير.

أقول: الإدراك لايخلو إما أن يكون هو الصورة الحاصلة من الشيء أو الإضافة التي بعين المدرك و المدرك كما هو مذهب هذا القائل؛ فعلى الأول لامصنى لقوة الإدراك وضعفه لأنهما أمر واحد؛ لأنَّ المدرك في الحقيقة هو الصورة لاالأمر الخارجي الذي ربما لايوجد في الخارج عند وجود الصورة، ثمَّ لا يخفى أنَّ صورة السماء التي في الخيال أقوى من صورة المنزدلة فيه. و أما على التاني فالإضافة من الأمور التي لا توصف بقوة

<sup>\*</sup> قولـــه: «فَإِنَّهَا تَقُوى...» الضمير راجع إلى القوة الحيالية. و العبارة فى الطبعة الأولى الرحلية هكذا: «فإذن تقوى...» فهي أيضاً صحيحة كما لايخفى.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «و هـذا تمنا أتسكل الأسر عبلى صن لم يمتفطن بمتجرّد الخيال...» ناظر إلى كلام الفخرالرازى في المباحث المشرقية (ط هند، ج ٢، ص ٣٧٢) حيث قال: «فإن قيل القوّة الحياليّة جسمانية ثم إنها تقوى على تخيّل الأشياء العظيمة الج».

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «بــأن قوءً الإدراك غير قوءً المدرك» القوّة بمعناها اللغوى. و إضافتها إلى الإدراك بمنى كون الإدراك قوياً. وكذا قوله: غير قوءً المدرك، و المدرك على صيغة اسم المفعول.

ولا ضعف ولا عظم ولا حقارة إلا باعتبار ما أضيف إليه ٌ. ثم قوله: و أما إذا قوى تخيّلنا امتنع علينا و الحال هذه تخيّل الشىء الحقير يناقض ما ذكره حيث وصف الشىء المتخيّل بالحقارة دون الخيال.

و أيضاً الاستغراق في إدراك الشسىء في الحقيقة يرجع إلى ضعف الإدراك "" بالنسبة إلى وجبود المدرك، و غلبة وجود المدرك و استيلائه على القوة الإدراكية فيقهرها عن الاحاطة به والاكتناه، فليس الاستغراق في إدراك الشيء عبارة عن تسلّط الإدراك على المدرك بل تسلّط المدرك على الإدراك له.

و أيضـاً ما ذكره مشترك \*\*\* بين الإدراك العقلي و الإدراك الخيالي فإنا متى

<sup>\*</sup> قولسه: «إلا باعتبار ما أضيف إليه...» يعنى باعتبار ما أضيفت الإضافة أى أسندت الإضافة إليه. يعنى أنَّ الإضافة لاتوصف بالذات يتلك الأوصاف من القوّة والضعف و العظم و الحقارة، بل باعتبار ما أضيفت إليه فإذا كان ائصافها بها لا بذاتها بل بالإضافة فإدراك القوى يلزم أن يكون قويّـاً. و كذلك إدراك الشيء الضعيف يلزم أن يكون ذلك الإدراك ضعيفاً. و قوله: «حيث وصف الشيء المتخيل بالحقارة..» يعنى أن الحقير في قوله تخيّل الشيء المقير وصف للتخيّل.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «و أيضاً الاستغراق فى ادراك الشيء فى الحقيقة يرجع إلى ضعف الإدراك» كلام سام بعيد الغور، و ذلك لأنّ الكامل لايشفله شأن عن شأن، أعنى أنه يصير مظهراً للإسم الشريف: «با من لايشفله شأن عن شأن». قال المعلّم التانى فى الفصوص: «الروح القدسيّة لاتشفلها جهة تحت عن جهة فوق، و لايستغرق الحسّ الظاهر حسّها الباطن ـ إلى أن قال: الأرواح العاميّة الضعيفة إذا مالت إلى الباطن غابت عن الظاهر، وإذا مالت إلى الظاهر غابت عن الباطن الخ.

و قال النبيخ الاكبر في الفص الإسحافي من فصوص الهكم في البحث عن خلق المارف بهتمه: و العارف يخلق بهئته ما يكون لمه وجود من خارج محل الهئة ولكن لانزال الهئة تحفظه ولا يؤدها حفظه، أى حفظ ما خلقته، فمتى طرأ على العارف غفلة عن حفظ ما خلق عدم ذلك المخلوق. إلا أن يكون العارف قد ضبط جميم الهضرات و هو لا يغفل مطلقا الح.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و أيضاً ما ذكره مشترك...» يعنى أنّ ما ذكره جارٍ في الإدراك العقلى أيضاً، فيلزم

استغرقنا فى تعقل شىء عظيم قوى الوجود عالى المرتبة رفيع السمك انقطعنا عن تعقّل غيره، و من استغرق فى جلال الله و عظمته امتنع عليه الالتفات إلى ذاته فضلا عن تعقل معقولات أخرى.

الحجة العاشرة: قد سبق أنَّ المدرِك بجميع أصناف الإدراكات لجميع المدركات شيء واحد في الإنسان، فنقول: هذا المدرك إما أن يكون جسماً من الأجسام بما هو جسم، و إما أن يكون قوة أو صفة قائمة بالجسم صورة أو عرضاً، و إما أن يكون أمراً مفارقاً عن الجسم غير قائم به، و الأول ظاهر المطلان لأنَّ الجسم من حيث هو جسم لا يكن أن يكون مدركاً لشيء كما بيناه مراراً من أنه ليس للجسم وجود وحداني و حضور جمعي يوجد له شيء أو يوجد هو لشيء.

و أيضاً لوكان الجسم بما هو جسم مدرِكاً لكان جميع الأجسام مدركة، والشائى أيضاً محال؛ لأنَّ تلك القوة إما أن تكون قائمة بجميع أجزاء البدن أو قائمة ببعض أعضاء البدن دون بعض، و الأول باطل و إلا لكان كلُّ جزء من أجزاء البدن مبصراً سامعاً متخيلا متفكّراً عاقلا، و ليس كذلك بالبديهة؟ فإنَّ البصر لايسمع و البد لايتخيّل والرجل لايتفكّر، و باطل أيضاً أن يقال: بعض الأعضاء قامت به القوة المدركة لجميع هذه الإدراكات؛ لأنه يلزم أن يكون في البدن عضو واحد سامع مبصر متخيّل متفكّر عاقل فهم و لسنا نعلمه، و لانجد أي عضو هو.

و بــه يظهر فساد قول القائل: لعلُّ القوة المدرِكة لجميع هذه الإدراكات أمر

منه أن تكون القواة العاقلة أيضا جسمائية كالخيالية. فالذليل أعنى الحجة التاسعة يثبت تجراد الحديث المراد تجراد المدينة المراد المدينة المراد المدينة ال

قائم بجسم لطيف محصور في بعض الأعضاء".

فانــا نقــول: لــو كان كذلك لكنّا نجدمن أبداننا موضعاً مشتملا على جسم موصوف بكونه سامعاً مبصراً عاقلا فاهماً.

فإن قلت: هب أنكم لاتعرفون ذلك الموضع لكن عدم علمكم بذلك لا يدلُّ على عدمه.

قلسنا: نحسن نعرف ذواتنا و نعرف أنا نحن السامعون المبصرون و المتخيّلون العساقلون، فلو كان بعض الأجسام سواءاً كان جزاءاً من البدن أو كان محصوراً في جسزء من البدن يكون موصوفاً بتلك القوة المدركات لم تكن حقيقتمنا و هويّتمنا إلا ذلمك الجسم الموصوف بتلك القوة الممنعوتة بجمسع هذه الإدراكات، و إذا كان كذلك ثم الانعرفه فلم نكن عارفين عقيقة ذاتنا "".

و أيضاً قد علمت فيما سبق أنَّ المدرِك و الحاسُّ من جنس المدرك والمحسوس؛ و إذا كان كذلك فيستحيل أن يكون جسم واحد بقوة واحدة آلة للسمع و البصر و الذوق و التخيَّل و التعقَّل.

ف إن قلـت: هـذا يرد عليكم حيث جعلتم قوة واحدة مجردة سميعة بصيرة لامسة متخبّلة عاقلة.

قلــت: هذه القوى فروعات و معاليل للقوة العقلية و هي تمام هذه القوى و فاعــلها، والــتام و الفاعل يقوى على كلَّ ما يقوى عليه الناقص و المفعول من الأفعال دون العكس، لأنَّ معلول معلول الشيء"" معلول لذلك الشيء، و أما

<sup>\*</sup> قوله: «محصور في بعض الأعضاء» كما أن القلب مبدأ للروح الحيواني، و الكبد للرُّوح الطبيعي. \*\* قوله: «فلم نكن عارفين بمقيقة ذاتنا» هذا خلف.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «لأن معلول الشيء» و الصواب لأن معلول معلول الشيء معلول، و قد سقط المعلول الثانى في الطبعة الأولى. قوله: «فلايكون معلولاً له» و ذلك لأله في مرتبته.

معلـول علة الشيء فلا يكون معلولا لـه و إلا لزم كون النّـيء معلولاً لنفسه. فنبـت أنَّ الموصــوف بجمـيع الإدراكــات لجمــيع المدركــات قــوة واحدة غير جسمانية و هوالمطلوب.

الحجة الحادية عشرة أنَّ كلَّ صورة أو صفة مصلت في الجسم يسبب من الأسباب فإذا زالت عنه و بقى فارغاً عنها فيحتاج في استرجاعها إلى استيناف سبب أو سببية كالماء إذا تسخّن بسبب كالنار مثلا ثمَّ إذا زالت عنه السخونة لا يمكن عودها إليه إلا بسبب جديد، و هذا بخلاف النفس في إدراكاتها فإنها كثيراً مّا يحدث فيها صورة علمية بسبب فكر أو تعليم معلّم ثم يزول عنها تلك الصورة عند الذهول أمكنها استرجاع تلك الصورة لذاتها من غير استيناف ذلك السبب، و بالجملة النفس من شأنها أن تكون مكتفية بذاتها في كمالاتها، ولا شيء من الجسم مكتف بذاته، فالنفس تعالت عن أن تكون جرمية.

لايقــال: الجــــم أيضاً قد يعود إليه صفته الّتي كانت فيه بعد زوالها من غير اســتيناف ســبب جديــد كالماء إذا زالت عنه البرودة بورود السخونة الّتي هي ضدّها ثمّ يستعيد طبعه البرودة الّتي كانت له.

<sup>\*</sup> قول.ه: «الحجّة الحادية عشرة أنَّ كلَّ صورة أو صفة...» هذه الحجّة قد جملناها الدليل التاسع عشـر من كتابنا المصنف بالفارسي المسمّى بـ «كنجينه گوهر روان»؛ و هي الدليل الحادي عشر مـن أسـرار الحكم للمتألّه السبزوارى؛ و إن شئت فراجع تعليقتنا على البرهان التامن من نفسي الشفاء في تجرّد النفس الناطقة (ص ٢٠١).

## المــانع. فهــذه أحد عشر برهاناً \* موقعة لليقين بأنَّ النفس الإنسانية مجردة عن

\* قولسه: «نهذه أحد عشر برهاناً... الخ» تلك البراهين الرصينة كانت ناطقة بأن النفس الناطقة الإنسانية متام فوق النجرد أيضاً. الإنسانية بجرادة عن المادة و لواحقها، فاعلم أن للنفس الناطقة الإنسانية مقام فوق النجراد أيضاً. و نعنى بذلك أنّ النفس كما أنها جوهر مجراد عن المادة الطبيعية و أحكامها كذلك لاتقف إلى حد، بمل كلما زادت علماً زادت سعة و قدرة و تستعد للإرتقاء إلى المعارج الأخرى و للإعتلام إلى المدارج العلميا، و هذه خصيصة اختص ذلك الجوهر الفرد بها، ولا تجد موجوداً لـه هذا الشأن الإرتقائي اللايقفي: سبحان الله ما اعظم شأن الإنسان و قد قال تعالى شأنه: «لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم» (التين، ٥) و أشرت إلى ذلك المعنى في غزل من ديواني:

نفس را فوق تجرّد بود از أمر إله واحد است ار چه نه آن واحد كمّ عدديست ولعصرى إن قصيدتى التّاشية العاشرة المسمّاة بـ «ينبوع الحياة» لها شأن فى بيان مدارج النفس الناطقة و معارجها و مقام فوق تجرّدها العقلي. و هى تنتهى إلى ۴۲۶ بيتاً. و من أبياتها:

قلم أرافيها غير ما في صحيفتي غييد بقياء السنفس للأبدية لها تابست أيضاً بحكم الأدلة يَدى هذا الإنسانُ من أمناج نطقة وأعظم شانى في مكامن بُليتي و نفسى كتاب قد حوى كل كلمة و ما يعدل صلع بيتلك الصنيعة تصفَّحتُ أوراق الصحائف كلّها تجسر دُها تمسا هسمي للطبسيمة تكذاك مقسامُ فسوق ذاك الستجرّه عملي صورة السرحمن جَلَّ جلالُه و سبحان ربّسي ما أعمز عوالمي و ما آية في الكون منّي بأكبرا عجائبُ صنع النفس يا قوم ماهيّة

و قد حرّرنا البحث عن هذه البغية القُصوى و الفاية العُليا ـ أعنى أنَّ النفس الناطقة الإنسائيّة لها مقسام فسوى التجرّد ـ في سائر مصنّفاتنا بحث تحقيق و تنقيب، فراجع في ذلك شرح العين الرابعة والعشسرين من كتابنا «سرح العُيون في شرح عيون مسائل النفس»؛ و كتابنا الفارسي الموسوم بـ «انسسان و قسرآن»؛ و كتابهنا الفارسي الآخر أيضاً الموسوم بمجموع مقالات؛ و كتابنا الفارسي الآخر ايضاً المستى بكنجينه كوهر روان.

و قد شرحنا كلام الوصىّ الإمام أميرالمؤمنين على ـ عليه السلام ـ فى هذا الموضوع الأهمّ والأمر

المسيرم حيث قال: «كلَّ و عام يضيق بما جعل فيه إلا و عاء العلم فائه يتُسع به» (الحكمة ٢٠٥ من باب المختار من حكمه عليمالسلام من نهج البلاغة) بالفارسيَّة و جملنا ذلك الشرح المُنيف الكسلمة ١١٠ مسن كتابنا «هزار و يك كلمه» أى ألف كلمة و كلمة؛ و تلك الكلمة رسالة فريدة قيَّمة في ذلك المقصد الأقصى و المرصد الأسنى.

و إن شئت فراجع أيضاً فى بيان أن النفس الناطقة لها ذلك المقام الأشمخ رسالتنا الفارسية الكريمة الأخرى الموسومة به «مدارج و معارج» و هى كلمة ٢٥٣ من كتابنا المذكور «هزار و يك كلمة»: و الدرس الناسع عشر من كتابنا «اتحاد عاقل بمعقول»، و النكتنين ٥٣١ و ٤٥٨ من كتابنا «هزار و يك نكتة». و الدروس معرفت نفس» فإن كلّ واحد منها يتضمّن لطائف إشارات إلى أنّ للنفس الناطقة رتبة فوق التجرد العقلاني.

و كذا البهاب الأول من رسالتنا الأخرى بالعربيّة الموسومة بـ «الصحيفة الزبرجدية في كلمات سـجّاديّة» تُجد جداً في الاعتلام إلى ذروة التّحقيق و التدقيق حول موضوع أنَّ للنفس الناطقةُ مقام فوق التجرَّد العقلي.

و من تلك الاشارات المشرقيّة تنتقل إلى أنَّ وحدة النفس الناطقة ليست وحدةً حدديَّةً. بل وحدة حقّة جمعيّة ظلّية للوحدة الهقّة الهمتيقيّة الإلهيّة؛ والله سبحانه فنّاح القلوب و منّاح الفيوب.

و تما يرشدك إلى أنَّ للنفس الناطقة رتبة فوق النجرَّد العقلانى ايتلاف حديثين شريفين من رسول الله ــ صلّى الله عليه وآله وسلّم ــ أحدهما: «ما من مخلوق إلا و صورته تحت العرش»؛ و الأخر: «قلب المؤمن عرش الله الأعظم» فندبّر.

قال صدرالمتألمين فى الأسفار: «إنّ النفس الإنسانيّة ليس لها مقام معلوم فى الهويّة. ولا لها درجة معيّنة فى الوجود كسائر الموجودات الطبيعيّة والنفسيّة و العقليّة ألّق كلّ لها مقام معلوم؛ بل النفس الإنسانيّة ذات مقامات و درجات متفاوتة و لها نشئات سابقة ولا حقة. و لها فى كل مقام و عالم صورة أخرى. كما قبل:

> لقد صِار قلمي قابلاً كلّ صورة ..... فمرعيُ لفزلان و ديراً لرُهبان (أوّل الفصل الثالث من المباب الرابع من كتاب النفس، ط ١، ج ٤، ص ٨٣).

ولـنا تعلـيقة في المقــام عــلي الأســفار بهــذه الصورة: قوله قدَّس سرّه: «ليس لها مقام معلوم في

الهويّة...». أى ليس لها مجسب الوجود حدّ تقف عنده. و يعبّر عن هذا المعنى بأنّ النفس لها مقام

فوق التجرّد, قال المتأله السهزواري: و إلها بجت وجود ظلّ حق عندي و ذا فوق التجرّد انطلق

فتدبر قولسه تعالى: «قل لو كان البحر مداداً...» (الكهف، ١١٠)، و قوله تعالى: «ولو أن ما فى الأرض سن شجرة أقلام» (لقمان، ٢٨)، و القرآن مأدية الله. و ما على تلك المأدية الإلهيّة و هى فيرمتناهية، طعامك «فلينظر الإنسان إلى طعامه»، فذاتك ظرف يتسع ما على تلك المأدية. و قال قدوة الموحّدين مولانا الإمام أميرالمؤمنين على عليه السلام: «كلّ و عام يضيق بما جمل فيه إلا و عام العرق به و هذه كلّها تدلّ على أن النفس ليس لها مقام معلوم في المويّة، و قد قال الوصيّ أعنى به الإمام اميرالمؤمنين عليه السلام \_ فى وصيّته لا بنه محمد: «اعلم أن درجات الموسى أيات القرآن فإذا كان يوم القيامة يقال لقارئ القرآن اقرآ وارق» (الوافي، ط١، ج )، ص ١٤٥ من يه)، فافهم.

ثم إنَّ للسنفس نشسئات سابقة بنحوالجمع. و نشئات لاحقة بنحوالفرق. و البيت المذكور أولاً من ترجمان الأشواق للشيخ الأكبر طبم بيروت. ص ۴۳) و بعده:

و بیت لأوثان و کعبة طائف وألواح توراة و مصحف قرآن

و قند أجناد الشنيخ الإشتراقى السنهروردي في الحميكل الثانى من هيا كله في بيان تجرّد النفس الناطقة. و بيان فوق مقام تجرّدها بقوله الفويم:

وكيف تتوهّم هذه الماهيّة القدسيّة جـــماً و إذا طربت طرباً روحانياً تكاد تترك عالم الأجساد و تسترط عالم مالا يتناهم؟!».

أفسول: همذه الحجّة قد نقلها الشيخ البهائى عنه فى الدفتر الرابع من كشكوله (ط1: ص ٣٩٨. و عبارتها فى النسخ مختلفة، ففى ط مصر (١٣٣٥ه، ص ١٣) كيف يتصوّر الإنسان... جسماً و هى إذا طربت... عالم الأجسام و تطلب عالم ما لايتناهى.

و فى نسخة مخطوطة عبندنا سن شرح الهياكل للدوافى مطابقة لما اخترناها إلا أن فيها: «كيف يتوهّم الإنسان هذه الماهيّة... عالم الأجسام و يطلب عالم ما لايتناهى» مكان «ويسترط عالم ما لايشناهى»؛ و قـال فى الشـرح: «وفى نـــخة أخرى يسترط» يعنى جا. فى نسخة أخرى مكان

# المادة و لواحقهما سواءاً كانت بالغة إلى حدّ العقل بالفعل أم لا، فإنَّ النفس

يطلب، قوله «يسترط». وعبارتها في الكشكول هكذا:

وكيف تتوهّم هذه الماهية القدسيّة جسماً. و الحال أنها إذا طربت طرباً روحانياً تكاد نترك عالم الأجساد و تطلب عالم ما لايتناهي كما يشهد أرباب الشهود.

والزيادات في الكشكول كلُّها في شرح الدُّواني من عبارات الشرح.

قوله: «ويسترط عالم ما لايتناهي...» أي يبتلمه. يقال سرطه كطلب و فرح و استرطه أي ابتلمه. و الهجّة متفـنة خاية الإنقان؛ و في الإستراط إيماء إلى أنّ للنّفس مقام فوق مقام التجرّد و كأنّه ناظر إلى قوله (علت كلمته): «إنّا أنزلناه في ليلة القدر» فافهم. وأنّى للجسم هذه الشأنية الكبرى و هو مسجون في القيود و الحدود و الأحياز و الموارض و العلائق؟!

و نسخة الهياكل الفارسيّة ترجم الاستراط. حيث قال: هو چگونه جسم تواند بود كه گاه پاشد كه در طرب آيد و خواهد كه عالم أجسام را فرو برد و طلب عالم پينهايت كند» (ط ايران، ص ۸۷).

تبصرة: الحجّة المذكورة قريبة ثمّا أتى المعلّم الفارابي فى الفصّ الحادى و الثلاثين من فصوصه حيث قال: «إنَّ الروح التى لك من جواهر عالم الأمر لا تشكّل بصورة، و لا تتخلّى بخلفة، ولا تتعيّن لإشسارة، ولا تترّدد بين سكون و حركة، فلذلك تدرك المعدوم الذى فات، و المنتظر الذى هوآت، و تسبح فى الملكوت، و تتنفّس من عالم الجبروت».

إن شئت فراجع شرحنا على فصوص الفارابي المسمّى ينصوص الحكم على فصوص الحكم (ص ١٧٧٩). و قد أفاد و أجاد المتألّم السيزوارى في بيان تجرّ والنفس الناطقة و بيان مقام فوق تجرّدها في أوّل شرح الأسماء (ط ١. ص ۴) يقوله الرصين:

«ولا تستبعدن كون النفس وجوداً بلا ماهيّة، إذ ليس لها حدّ بقف في مراتب الكمال، فكلّ مرتبة يصل إليها يستجاوز عنها فلاسكون و طمأنينة لها، «ألا بذكرالله تطمئن القلوب» و كلّ حدّ من الفعلية يحصل لها تكسّرها «خلق الإنسان ضعيفاً، و كلّحياة يفيض عليها قيتها «اقتلوا أنفسكم فعتوبوا إلى بارتكم»، فهمى شعلة ملكوتية لاقعد نارها، ولمعة جبروتية لايطفئ نورها، لاسيّما النفس المقدّسة المعتميّة التي أخبرت عن مقامها في النبويّ المشهور: «لى مع الله وقت لايسعني فهه ملك مقرّب ولا نيّ مرسل...». المتخيّلة بالفعل أيضاً يشارك العقل فى تجرّد ذاتها و فعلها عن هذا العالم. لكنَّ العقل مجرّد عن الكونين، و الخيال غير مجرد إلا عن إحدهما.

#### فصل (۲)

### في شواهد سمعية في هذا الباب

أكثر الناس انتفاعهم بالسمعيات أكثر من العقليات، ولا يصدقون بالأشياء إلا بمكافحة الحس للمحسوس"، ولا يذعنون بالعقليات مالم يقترن معها انتهاء نقلها إلى محسوس، فلنذكر أدلة سمعية لهذا المطلب حتى يعلم أن الشرع و العقل متطابقان في هذه المسألة كما في سائر الحكميات، و حاشى الشريعة الحقة الإلهية البيضاء أن تكون أحكامها مصادمة للمعارف اليقينية الضرورية، و نبًا لفلسفة " تكون قوانينها غير مطابقة للكتاب و السنة.

أما الايات المشيرة إلى تجرّد النفس فمنها قوله تعالى فى حق آدم و أولاده: «و نفخت فيه من روحي»، و فى حقّ عيسى(ع) «و كلمته ألقاها إلى مريم و روح مـنه»، و هـذه الإضافة تنادى على شرف الروح و كونها عريّة عن عالم الأجسـام، و فى حـقّ شيخ الأنبياء ابراهيم الخليل(ع) « و كذلك نرى إبراهيم

قوالمه: «إلا بمكافعة الحسس للمحسوس» في مجمع الطريحى: فلأن يكافع الأمور إذا باشرها
 بنفسه، و المكافعة هي مصادفة الوجه للوجه، و في عميط الهيط للمعلم بُطرس البُستاني: كافحه
 مكافحة و كفاحاً واجَهَهُ. و يقال فلانٌ يكافع الأمور، أي يباشرها بنفسه.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «و تبتأ أفلسفة...» كلام كامل في غاية الكمال و الاستواه. و سيأتى نحو كلامه هذا ما أفاد و أجاد غاية المجودة في الفصل الثالث من الباب السابع. و قد تقدّم الكلام في ذلك المطلب التسويم القييم في الفصل المخامس من الموقف العاشر من العلم الإلهي من هذا الكتاب أيضاً حيث قال: «فصل في طريق التوفيق بين الشريعة و الحكمة في دوام فيض البارى و حدوث العالم...» قراجم، و ذلك الفصل هوالفصل الأخير من الهيات الكتاب.

ملكوت السّموات و الأرض ليكون من الموقنين» و قوله حكاية عنه: «وجّهت وجهى للّذى فطر السّموات و الأرض حنيفاً»، و معلوم أنَّ الجسم و قواه ليس شسىء مـنها بهذه الصفات السنيّة من رؤية عالم الملكوت، و الإيقان و التوجه بوجه الذات لفاطر السّموات، و الحنيفية أى الطهارة و القدس.

و منها قوله تعالى: «ثم أنشأناه خلقاً آخر فتبارك الله أحسن الخالقين».

و منها قولمه تعالى: «سبحان الذى خلق الأزواج كلّها مما تنبت الأرض و من أنفسهم و ممّـا لايصلمون»، و قوله: «إليه يصعد الكلم الطيّب»، و قوله: «ولقـد خلقـنا الإنسـان فى أحسـن تقويم»، و قوله: «يا أيّتها النفس المطمئنة ارجعـى إلى ربّـك راضية مرضيّة» و فى الحقيقة جميع هذه الآيات المشيرة إلى المعاد و أحوال العباد فى النشأة الثانية دالّة على تجرّد النفس لاستحالة إعادة المعدوم، و انتقال العرض و ما فى حكمه من القوى المنظبمة.

و أما الأحاديت النبوية فمشل قوله (ص): «من عرف نفسه فقد عرف ربه "»، و قوله: «من رآني فقد رأى ربه "»، و قوله: «من رآني فقد رأى الحق» و قوله: أنا النذير العريان»، و قوله: «لى معالله وقت لايسعنى فيه ملك مقرّب، ولانبي مرسل» و قوله: «أبيت عند ربى يطعمنى و يسقينى»؛ فهذه الأخبار و أمثالها تدلُّ على شرف النفس و قربها من البارى إذا كملت، و كذا قوله: «رب أرنى الأشياء كما هى»، و معلوم أنَّ دعاء النبي (ص) مستجاب، و

<sup>\*</sup> قوله: «فعثل قوله صلى الله عليه وعلى آله: من عرف نفسه فقد عرف ربّه» قال المصنف في كتابه في المبدأ والمعاد: فلو لم يكن بينه تعالى و بين النفس من المناسبة و المضاهاة مالم يكن بينه و بين الأجسام. لما شرط معرفة الربّ بمعرفة النفس و تلك المناسبة كونها جوهراً عربًا عن الأحياز و الأمكنة، و تمام هذه المناسبة تما يحتاج بيانه إلى مجال واسع، انتهى. أقول: قوله هو تمام هذه المناسبة...» إشارة إلى المريان المريان عن عالم الطبيعة والأجسام، و فيه إشارة إلى تجرد التقس عن علائق الأجرام.

العملم بالأشمياء ذوات السبب كما هي لايحصل إلا من جهة العلم بسببها و جاعلها كما يرهن في مقامه، و المراد بالرؤية هو العلم الشهودي و كذلك دعاء الحليل(ع) كما حكى الله عنه في قوله: «ربّ أرني كيف تحيي الموتي»، و رؤية الفعل لاتنفكُّ عن رؤية الفاعل، و ليس في حدّ الجسم و مشاعره أن يرى ربّ الأرباب و مسبّب الأسباب، و قولـه(ص): «قلب المؤمن عرش الله» و قوله: «قلب المؤمس بين إصبعين من أصابع الرَّحمان»، و معلوم أن ليس المراد هذا اللحم الصنوبري، و لا أيضاً إصبع الله جارحة جسمانية بل القلب الحقيقي هو الجوهر النطقى من الإنسان. و الإصبعان هما العقل و النفس الكلّيان أو القوّتان العقلـية و النفسـية، و قولــه(ص): «المؤمن أعظم قدراً عندالله من العرش»، و معلموم أنَّ هذه الأعظميّة ليست بجسمية ولا لقبوة محصورة في عضو من أعضـائد، و قولــه(ص): «خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام». و قول أميرالمؤمسنين و إمسام الموحّدين عليه السلام حين سئل عنه حبر من الأحبار: هــل رأيــت ربّك حين عبدته فقال(ع): ويلك ما كنت أعبد ربّاً لم أره، قال: و كيف رأيته أو كيف الرؤية فقال: و يلك لاتدركه العيون في مشاهدة الأبصار و لكن رأت القلوب بحقائق الإيمان»، والرؤية العقلية لايكن بقوة جسمانية. و قولـه(ع) في الجواب حين سئل عنه كيف قلعت باب خيبر: «قلعته بقوّة ربّانية لابقوّة جسمانية»، و عنه(ع) إنه قال: «الروح ملك\*\* من ملاتكة الله له سبعون ألف وجه» الحديث. و قال روحالله المسيح بالنور الشارق من سرادق الملكوت: «لن يلج ملكوت السّموات والأرض من لم يولند مبرَّتين """،» و قوله:

<sup>\*</sup> قوله: «ولا لقوة محصورة في عضو...» و هي كالروم البخاري.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و عنه عليهالسلام أنه قال الروح ملك...» أى العقل العاشر المسمّى بالعقل الغمّال ملك من ملائكة ألله لــه سبعون ألف وجه من العقول العرضيّة المسمّاة بأرباب الأنواع.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: همن لم يولد مرّتين» المرّة الأولى من بطن الأم إلى الدنيا. والأخرى من بطن المادّة

«لايصعد إلى السماء إلا من نزل منها».

و أسا كلمات الأوائل فقد قال معلّم الحكمة العتيقة أرسطاطاليس في كتابه المصروف بأثولوجميا عملى لمسان اليونانسيين بمعنى معرفة الربوبية و هو علم المفارقات: إنَّى ربما خلوت بنفسي و خلعت بدني جانباً؛ و صرت كأني حوهر مجسرد بسلا بدن فأكون داخلا في ذاتي خارجاً من سائر الأشياء؛ فأرى في ذاتي مــن الحسن و البهاء ما أبقى لمه متعجباً بهتاً؛ فأعلم أنى جزء من أجزاء العالم الشريف الآلهمي ذوحياة فعَّالة، فلمَّا أيقنت بذلك رقيت بذهني من ذلك العالم إلى العلَّة الآلهية فصرت كأنى موضوع فيها متعلَّق بهـا؛ فأكون فوق العالم العقلى كلُّــه في كـــلام طويـــل. و قـــال أيضاً: من حرص على ذلك العالم و ارتقى إليه جـوزي هـناك أحـس الجـزاء اضطراراً؛ فلا ينبغي لأحد أن يفتر عن الطلب والحرص و الاهتمام في الارتفاع ۗ إلى ذلك العالم و إن تعب و نصب فإنَّ أمامه راحة لاتعب بعدها أبداً. و تمّا بدلُّ على هذا المطلب رسالته المعروفة بتفّاحة، و هي مشتملة على كلماته الَّتي تكلُّم بها حين حضرته الوفاة. و ما احتجُّ به على فضل الفلسيفة، و أنَّ الفيلسيوف يجيازي على فلسفته بعد مفارقة نفسه عن جسده.

و قال أيضاً؛ ليست النفس في البدن بل البدن فيها لأنها أوسم منه.

و قــال أنـباذ قلـس: إنَّ النفس أغا كانت فى المكان العالى الشريف \*\* فلمّا اخطأت سقطت إلى هذا العالم فراراً من سخط الله، فلمّا انحدرت صارت غياتاً للأنفس الّتي قد انخلطت عقولها، وكان يدعو الناس بأعلى صوته و يأمرهم أن

الدنياويّة إلى عالم التجرّد.

<sup>\*</sup> قوله: «والاهتمام في الارتفاع» و في نسخة: والاهتمام في الارتقاء. و مألهما واحد.

<sup>\*\*</sup> قوله: «في المكان العالى الشريف» أي عالم العقل.

يرفضوا هذا العالم و يصيروا إلى عالمهم الأوّل الشريف، و وافق هذا الفيلسوف أغاثــا ذبيــون فى دعائــه الــناس إلى رفض هذا العالم إلا أنه تكلّم بالأمثال و الرموز.

و أما فيثاغورس صاحب العدد" فكلامه فى الرسالة المعروفة بالذهبية ناصُّ عـلى هـذا الرأى، و الرسالة أيضاً موجودة عندنا و قال فى آخر وصيته لديو جـانس: إنك إذا فارقت هذا البدن تصير عند ذاك مخلّى فى الجو العالى، تكون حينئذ سائحاً غير عائد إلى الإنسية ولا قابلا للموت.

و أمـا أفلاطـون الشـريف الألهـي\*\* فروى عنه في كتاب أثولوجيا: أنه قد

<sup>\*</sup> قوله: ﴿ أما فيناغورس صاحب المدد...› قال فيناغورس كما في نسخة مخطوطة على بعض نسبخ الأسفار الموجودة في مكتبتنا: إن مبادئ الأشياء أعداد نشأت من الآحاد؛ قال: البسائط مبادئ المركبات و تلك البسائط و حداث، ثم إن تلك الوحدات لاتخلو إما أن تكون لها ماهيات و راء كونها و حداث أولا، فإن كان الأول كانت مركبة لأن هناك الماهية مع تلك الوحدة و كلاسنا ليبس في المركبات بهل في مباديها، و إن كان النافي كانت مجرد وحدات، و هي لابداً أن تكون مستقلة بأنفسها و إلا لكانت مفتقرة إلى الغير، فيكون ذلك الغير أقدم منها و كلامنا في المبادى المطلقة، و هذا خلف. قال المصلف في تعليقة على شرح حكمة الإشراق بعد تقل هذا الكلام: يصنى بما ذكره أن في الملكوت ذوات نورية قائمة لا في جهات هي إثبات قدسية فقالة لاتزيد وحدتها على ذواتها هي أبسط ما في الموجودات و أشرفها. و بينها من النسب العددية عجائب تمصل منها في الأجسام عجائب نسب، كأنها أظلال و أمثال لتلك النسب، انتهى عجائب تمصل منها في الأجسام عجائب نسب، كأنها أظلال و أمثال لتلك النسب، انتهى عنطفة، فذكر صاحب أتولوجيا سبب الاختلاف في صفات النفس، أي ذكر أغلاطون صفات النفس عنتلفة، فذكر صاحب أتولوجيا سبب الاختلاف في كلام استاذه يقوله: لأنه لم يستعمل أي الأستاذ في بعض الكلام لا يلاحظ الصفات التي تعرض لها باعتبار الحواس و المادة، فذكر صفات النفس في بعض الكلام لا يلاحظ الصفات التي تعرض لها باعتبار الحواس و المادة، فذكر صفاتها التي تكون لهما باعتبار ذاتها المركبة أيضاً في كلام تكون لهما باعتبار ذاتها المركبة أيضاً في كلام تكون لهما باعتبار فالكلة أيضاً في كلام تكون لهما باعتبار فاتها للكلة أيضاً في كلام تكون لهما باعتبار فاتبار في الكلاة عن المادة ولا يترك ملاحظة تلك الصفات بالكلية أيضاً في كلام

أحسن فى صفة النفس حيث وصفها بأوصاف كثيرة صرنابها كأنا نشاهدها عياناً، غير أنه قد اختلفت صفاته فى النفس لأنه لم يستعمل الحس فى صفات السنفس، و لا رفضه فى جميع المواضع، و ذمّ و ازدرى اتصالها بالبدن فقال: إنَّ النفس أغا هى فى البدن كأنها محصورة كظيمة جداً لا نطق بها.

ثمُّ قال: إنَّ البدن للنفس أنما هو كالغار. و قد وافقه أنباذ قلس غير أنه سمّى البدن بالصّدى. و إنما عنى بالصّدى هذا العالم.

أقــول: و يوافق فى هذا الكلام الآلهى «و طبع على قلوبهم» «بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون».

ثم قــال: إنّ إطــلاق الــنفس من وتاقها هو خروجها من مفار هذا العالم و الترقى إلى عالمها العقلي.

أقــول: و سبب اختلاف صفات النفس في كلامه ما علمت من طريقتنا من

آخــر. فـــــــذكر تعلّــق صـــفاتها الـــق تكــون لها باعتبار تعلَّقها بالمادّة فتكون هاتان الملاحظتان موجــتين لذكر صفات النفس مختلفة.

قال في المفاتيح: العدم الخاص للإنسان الأول هوالجنة التي كان أبونا آدم و أمّنا حواء «اسكن أنت و زوجيك الجنة» فالوجود بعدالعدم هوالهبوط منها إلى الدنيا «اهبطوا منها جميعاً» والعدم الناني من هذا الوجود هو الفناء في التوحيد، فإنّ الجنة للموحدين «ارجعي إلى ربك راضية مرضية فادخلي في عبادى و ادخلي جئتي» الجيني إلى الدنيا هوالنزول من الكمال إلى النقص و السيقوط من الفطرة الأولى، و لاعمالة صدور الخلق من الخالق ليس إلا على هذا الطريق «إليه يبدء الحلق ثم يسيده ثم إليه تحسرون»، و الأول هوالنزول و المبوط، و الآخر هوالعروج و المسعود، الأول هوالمرات الشمس من مغربها هافت نورالسموات و الأرض»، فالعبارة من الأول «ليلة القدر تغزل الملائكة والروح فيها بإذن ربيم من كلّ أمر سلام»، و العبارة عن الثاني «يوم القيامة يعرج الملائكة و الروح في يوم كان مقداره خسين ألف سنة».

اخـــتلاف السنفوس فى التجسّم و التروّح، بل اختلاف نفس واحد فيهما بحسب وقتين أو فى وقت واحد من جهتين.

و قال في كتابه الذي يدعى فاذن: إن علة هبوط النفس إلى هذا العالم أغا هو سقوط ريشها، فإذا ارتاست ارتفعت إلى عالمها الأول. و قال في بعض كتبه: إن علّمة هبوط النفس إلى هذا العالم أمور شتى، و ذلك أن منها أنها تهبط لخطيشة أخطأها. و منها أنها هبطت لعلّة أخرى غير أنه اختصر قوله: بأن ذم هبوط النفس و سكناها في هذه الأجسام، و إغا ذكر هذا في كتابه الذي يدعي طيماوس، ثم ذكر هذا العالم و مدحه، فقال: إله جوهر شريف سعيد، و إن النفس أغا صارت في هذا العالم من فعل البارى الخير ليكون هذا العالم حيّاً ذا النفس أغا صارت في هذا العالم من فعل البارى الخير ليكون هذا العالم حيّاً ذا عبر ذي عقل، و لم يكن من الواجب إذا كان هذا العالم عقل و ليست له نفس، فلهذه عبر ذي عقل، و لم يكن ممكناً أن يكون للعالم عقل و ليست له نفس، فلهذه العلم أو أسلل البارى النفس إلى هذا العالم و أسكنها فيه، ثم أرسل نفوسنا فسكنت في أبداننا ليكون هذا العالم و أسكنها فيه، ثم أرسل نفوسنا فسكنت في أبداننا ليكون هذا العالم و الكمال لأنه كان ينبغي أن يكون في العالم الحستى من أجناس الحيوان ما في العالم العقلي.

و أمّــا الآثــار فقــد تكلّم المتمسّكون بهذه الشريعة الحقة في ماهية الرّوح، فقوم منهم بطريق الذوق و الوجدان، لا باستعمال الفكــر حـــتى تكلّــم في ذلك مشايخ الصّوقية مع أنهم تأذّبوا بآداب رسول الله(ص) و لم يكشفوا عن سرّ الرّوح إلا على سبيل الرمز و الإشارة، و نحــن أيضــاً لا نستكلّم إلا عبن بعـض مقامات الروح الإلهى و قواه و منازله النفسيّة و العقليّة، لاعن كنهه لامتناع ذلك.

فقـد قـال الجنيد ره: الرّوح شيء استأثره الله بعلمه، ولا يجوز العبارة عنه

<sup>\*</sup> قوله: «و قال في كتابه...» أي قال افلاطون في كتابه الذي يُدعى فاذن.

بأكثر من موجود. و لعلّه أراد أنه موجود بحت و وجود صرف كسائر الهويّات البسيطة العقلمية الّتى هى إنيّات محضة، متفاوتة بالأشدّ و الأضعف ليست لها ماهيات متقومة من جنس و فصل.

و قــال ابــو يــزيد البسطامي رض: طلبت ذاتى فى الكونين فما وجدتها أى ذاته فوق عالم الطبيعة و عالم المثال؛ فيكون من المفارقات العقلية.

و قــال أيضــاً: انــــلخت مــن جلدى فرأيت من أنا. فســـــى البدن قشراً و جلداً. و هذا تصريح بأنَّ هويّة الإنسان و إنيّته شىء غير الجــــد.

و قــال أيضـــاً: لَو أنَّ العرش و ما حواه وقعت فى زاوية من زاويا قلب أبى يزيد لما أحسَّ بها. و ظاهر أنَّ هذه السعة ليس لبدنه ولا لجسم آخر.

و قال ابن عطا: خلق الله الأرواح قبل الأجساد لقوله تعالى: ولقد خلقناكم يعنى الأرواح ثم صورًىناكم.

و قال بعضهم: الرَّوح لطيف قائم في كتيف، و في هذا نظر \* وله وجه صحيح.
و قال بعضهم: الرَّوح عبارة و القائم بالأشياء هو الحيّ. و فيه أيضاً نظر إلا أن
يحمل عملى معنى الإحياء، و مع ذلك يدلَّ قوله على أنَّ الرَّوح حيُّ بذاته لابحياة
الجسم. و قال بعض المفسّرين في قوله تعالى: «قل الرَّوح من أمر ربي»: أمره
كلامه فصار الحيَّ حيَّاً بقولمه كن حيَّا، فعلى هذا لايكون الرَّوح في الجسد\*.

واعسلم أنَّ أهسل الشريعة اختلفوا في الرّوح الّذي سئل رسول الله(ص) عنه فمن الأقوال المنقولة عنهم ما يدلُّ على أنَّ قائله يعتقد بقدم الرّوح.

و منها ما يدلُّ على أنه يعتقد حدوثه.

و أيضاً قال قوم: إنَّ الرَّوح هو جبرئيل(ع) و هذا القول يشبه قول من قال:

<sup>\*\*</sup> قوله: «فعلى هذا لايكون الروح في الجسد» و ذلك لأنه كلام الله الجرّد القائم به تعالى.

باتخــاد النفس بالعقل الفعّال عند استكمالها. و يقرب منه الحديث المنقول آنفاً عن أميرالمؤمنين(ع): الرّوح ملك من ملائكة الله لم سبعون ألف وجه.

وروى عن ابن عباس: إنَّ الرَّوح خلق من خلق الله صوّرهم على صور بني آدم و ما نزل من السماء ملك إلا و معه واحد من الرَّوح.

و قال أبوصالح: الرّوح كهيأة الإنسان و ليسوا بناس.

و قــال مجاهد: الرّوح على صور بنى آدم لهم أيد و أرجل و رؤس يأكلون الطعام و ليسوا بملائكة.

أقدول: المسراد من إثبات هذه الأعضاء في الرّوح حيثما وقع في كلام هؤلاء القدوم لسيس إثبات الجوارح الجسمانية بل أجزاء روحانية و قوى معنوية كما يلميق بلطافة الرّوح، نظير ما ذكروه قول المعلم الأول للمشائين حيث قال في كتاب أثولوجيا: إن الإنسان الحسي أنما هو صنم للإنسان العقلي، و الإنسان العقلي دوحانية، و ليس موضع البد غير موضح الرجل، ولا مواضع الأعضاء كلها مختلفة لكنّا في موضع واحد.

و قــال سعيدبن جبير: لم يخلق الله خلقاً أعظم من الرَّوح غيرالعرش، و لو شاء أن يــبلع الســماوات الســبع و الأرضــين فى لقمة لفعل، صورة خلقه على صُورة الملائكة، و صورة وجهه على صورة الآدميّين، يقوم يوم القيمة عن يمين العرش و الملائكة معه فى صف واحد، و هو ممن يشفع لأهل التوحيد، و لولا أنَّ بينه و بين السماوات ستراً من نور لاحترق أهل السماوات من نوره. فهذه الأقاويل لايكون منهم إلا نقلاً و سماعاً بلغهم عن رسول الله(ص) كذلك.

و قال بعضهم: الرّوح لم يخرج من كن لأنه لو خرج من كن كان عليه الذلّ. قـيل: فمــن أيّ شــىء خــرج قــال: مــن بين جماله و جلاله سبحانه بملاحظة

<sup>\*</sup> قوله: «ولو شاء أن يبلع...» أي و لوشاء الروح أن يبلع الخ.

الإشارة ، خصّها بسلامه و حيّاها بكلامه فهي معتقة من ذلّ كن.

أقول: أراد إنه ليس من الموجودات الطبيعية الكائنة لأنَّ كل كائن فاسد، و قد برهمًّا على أنَّ الأرواح العقلية من سرادقات الإلهية و شؤون الصمدية، و إمكاناتها أمور ذهنيَّة غير واقعة في نفس الأمر بل باعتبار بعض الملاحظات \*\*. و قال بعضهم: الرَّوح لطيفة تسرى من الله إلى أما كن معروفة لا يعبَّر عنه بأكثر من موجود بإيجاد غيره.

أقسول: و قسد مسرَّ تأويلسه بأنَّ المراد إنه محض الوجود المجهول بالإبداع لا بالتخليق من شيء آخر كموضوع أو مادة.

و سئل ابوسعید الخرآز عن الرّوح أهی مخلوقة؟ قال: نعم لولا ذلك ما أفـرَّت بالرّبوبـیة حبـث قالـت بـلی، قال: و الرّوح هی الّق قام بها البدن و استحق بها اسم الحیاة، و بالرّوح ثبت العقل\*\*\*، و بالرّوح قامت الحجة؛ و لولم یكن الرّوح كان العقل معطّلا لاحجة علیه ولاله.

و قــال بعضـهم: إنهــا جوهــر مخلــوق و لكــنّها ألطف المخلوقات و أصفى الجواهــر و أنورها. و بها يرى المغيبات. و بها يكون الكشف لأهل الحقائق. و إذا حجبت الرّوح عن مراعات الـــرأساءت الجوارح الأدب.

و قال الآخر: الدُّنيا و الآخرة سواء عند الرُّوح.

<sup>\*</sup> قولسه: «بملاحظة الإشارة...» أى بملاحظه الإشارة والنجلّى خصّها بسلامه و حيّاها ـ من النحيّة ـ بمكلامه. معنى كلامه أن الروح هو أمره تعالى، و قوله «كن» هو نفس أمره تعالى الذى به يتكوّن الأشياء، فسائر الهوجودات خلقت و كانت من أمره و أمره لايكون من أمر و إلا لزم التسلسل أوالسدور، بسل عمالم أسره سبحانه وتعالى إن شاء من ذاته نشر الضوء من الشمس و النداوة من البحر.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بل باعتبار بعض الملاحظات» ككونها معلولة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و بالروح ثبت العقل» أى العقول الجزئية.

و قــال بعضـهم: الأرواح تجول فى البرزخ و تبصر أحوال الدنيا، و الملائكة يتحدّثون فى السماء عن أحوال الآدميّين؛ فأرواح تحت العرش و أرواح طيّارة إلى الجنان و إلى حيث شائت على أقدارهم من السعى إلى الله أيام الحياة.

و روى سعيد بسن مسيّب عن سلمان رض قال: أرواح المؤمنين تذهب فى بـرزخ مـن الأرض\* حيـت شـائت بـين الأرض و السـماء ِ حـتّى يردّها إلى جسدها.

و قيل: إذا ورد على الأرواح ميّت من الأحياء التقوا و تحدّثوا و تسائلوا. و كلّ الله بها ملائكة تعرض عليها أعمال الأحياء حتّى إذا عرض على الأموات مـا يعاقـب علـيه الأحـياء فى الدنـيا من أجل الذنوب كان عذراً ظاهراً عند الأموات، فإنه لا أحد أحبُّ إليه العذر من الله تعالى.

و مـن هـذا القبيل ما رواه الشيخ ابوجعفر محمّدبن الحسن الطوسى ره إنه سئل أبو بصير أبا عبدالله جعفر بن محمّد الصادق(ع) عن أرواح المؤمنين فقال: في الجنّة على صور أبدانهم لو رأيته لقلت فلان.

و روى أيضاً محمد بن يعقوب الكليني ره في أواخر كتاب الجنائز من الكافي عن جعفرالصادق(ع) إنَّ الأرواح في صفة الأجساد في شجر في الجنة تتعارف و تتسائل، فإذا قدمت روح على تلك الأرواح تقول: دعوها فإنه قد اقبلت من هول عظيم، ثم يسئلونها ما فعل فلان و ما فعل فلان، فإن قالت لهم تركته حياً ارتجوه "، و إن قالت لهم قد هلك قالوا: قدهوى بهوى.

و فى الكـافى عـنه(ع) إنَّ أرواح المؤمـنين فى حجرات فى الجنة يأكلون من طعامهـا و يشــربون مــن شــرابها، و يقولون ربّنا أقم لنا الساعة و أنجزلنا ما وعدتنا، و ألحق آخرنا بأوّلنا.

<sup>\*</sup> قوله: «تذهب في برزخ من الأرض» كنوادي السلام. .

<sup>\*\*</sup> قوله: «ارتجوه» أي ارتجوه وانتظروه، وإن قالت لهم قد هلك و مات قالوا قد هوي بهوي.

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

وروى في أرواح الكفّار بضدّ ذلك.

و روى أيضاً محسد بن الحسن الطوسى وه فى التهذيب عن الامام أبى عبدالله (ع) إنه قال: ليونس بن ظبيان ما يقول الناس فى أرواع المؤمنين؟ فقال يونس: يقولون: فى حواصل طبير خطر فى قناديل تحت العرش، فقال (ع): سبحان الله المؤسن أكسرم عملى الله من ذلك أن يجعل روحه فى حوصلة طائر أخضر، يما يونس المؤمن إذا قبضه الله تعالى صير روحه فى قالب كفالهم فى الدنيا فيأكلون و يسربون، فإذا قدم عليهم القادم عرفوه بتلك العثورة التى كانت فى الدنيا. والأخبار المنقولة عن أثمتنا أهل بيت رسول الله (ص) أكثر من أن تحصى، ولا تظنن أنَّ اتصالى الأرواع بتلك الصفات من الشكل و الحيأة والمتحدث والأكل و الشرب و غيرها مماتنا فى تجردها عن هذا العالم الطبيعي، بل يؤكّده لأنَّ الروع يتسكل و يتحور و يتجسّم فى غير هذا العالم الطبيعي، بمن يخير هذا العالم بعضها ألطف من بعض كلها مقارى عن هذا العالم و عن المواذ كثيرة غير هذا العالم بعضها ألطف عن بعض كلها مقارى عن هذا العالم و عن المواذ مع تجردها و مقارقتها عن الأبعاد و الأجرام ذاتاً و وجوداً لا فعلاً و مثالاً.

سئل الواسطى لأى علّه كان رسول الله(ص) أحكم الحلق قال: لأنه خلق روحه أولا فوقع لمه صحبة التمكين و الاستقرار، ألاتراه كيف يقول: كنت نبيّاً و آدم بسين المساء والطين. و في رواية العوارف بين الرّوح و الجسد أى لم يكن روحاً ولا جسداً انتهى كلامه.

قولسه: «في حواصل طبير خضر...» حواصل جمع حوصلة، و الحوصلة حايقال بالفارسية چينددان، و الحواصل علم لطير و ذلك لعظم حوصلفه، و قلت في «قصيدة شفشقيّة» من ديواني: نياني خرشنوا مرغ شب آهنگ
 چو چوك از خول كيري تا حواصل

و قولمه: «خضر» بالضم فالسكون جمع أخضرو خضّراء؛ قال ابن مالك فى باب جمع التكسير من الألفيّة: «هُمُلٌ لنحو أحمر و حمراء...».

و قــال بعضهم: الروح خلق من نور العزّة. و إبليس خلق من نار الغرّة. و لهذا قال: خلقتني من نار، ولم يدر أنَّ النور خير من النار.

و قسال بعضهم: قسرن الله العسلم بالرّوح فهى للطافتها تنمو بالعلم ُ كما أنَّ البدن تنمو بالغذاء.

و المختار عند أكثر المتكلمين أنَّ الإنسانيَّة و الحيوانيَّة عرضان خلقا فى الإنسان، و الموت يعدمهما، و أنَّ الرّوح هى الحياة بعينها صارالبدن بوجودها حيّاً، و بالإعادة إليه فى القيامة يصير حيّاً.

أقول: هذا الكلام ممّا لـه وجه صحّة و تحقيق لو صدر عن ذى بصيرة و كشف، و كذا ما ذهب إليه بعض المتكلمين من أنه جسم لطيف اشتبك بالأجسام الكتيفة اشتباك الماء بالعود الأخضر، و هو اختيار أبي المعالى الجويني أستاد الشيخ أبي حامد الفزالى، و ذلك لأنَّ ذلك الجسم البرزخى أيضاً من مظاهر الروح، و كينونته في هذا البدن ليس بتداخل و اشتباك لكن يشبههما. و أصرَّ بعض متأخريهم على أنه عرض مع ما سمعوا من الأخبار الواردة فيه الدالة على استقلاله و جوهريته من العروج و الهبوط و التردد في البرازخ. و أما قول ابن عباس حين سئل و قيل له: أين تذهب الأرواح عند مفارقة و أما قول ابن عباس حين سئل و قيل له: أين تذهب الأرواح عند مفارقة الأبدان فقال: أين تذهب ضوء المصباح عند فناء الأدهان. فغرضه أنَّ ذهاب

السروح إلى المقسام الّذي جاء منه. فمن علم كيفية مجيء الرّوح من ذلك المقام

قوالسه: «فهمى للطافستها تسنمو بالعلم...» فإئها انتجرادها تدرك المعقولات و تنمو و تستكمل بإدراكها: و جاء هذا الحكم الحكيم في ديواني هكذا:

تن همی زنده ز آب و نان باشد علم آب حیات جان باشد

و قوله: «أنّ الإنسانيّة و الحيوانيّة...» قيل فى بيانه كما فى تعليقة مخطوطة: لعلّ مراده أنّ الإنسانيّة و الحيوانيّة لانكونان ذاتيتين للبدن بل خارجتان عنه. لا أنّ الانسانيّة و الحيوانيّة تكونان بالذّات للنفس و بواسطتها للبدن و الموت يعدمهما أى عن البدن.

العقسلى مـن غـير لزوم حركة و تجسم يمكنه أن يعلم ذهابه إلى ذلك العالم من غـير زيـادة مكان أو تغيّر أو تكثّر هناك. و قيل لـه: أين يذهب الجسوم إذا بليت قال: أين يذهب لحمها إذا مرضت.

وقــال ابوطالـب المكّى: فى قوت القلوب ما يميل إلى أنَّ الأرواح أعيان فى الجســد وكذا النفوس لأنه يذكر أنَّ الرّوح يتحرَّك و من حركتها يظهر نور فى القلـب، يــراه الملك فيلهم الحير° عند ذلك، و أنَّ النفس تتحرَّك و من حركتها يظهر ظلمة فى القلب فيرى الشيطان الظلمة فيقبل بالإغواء.

أقـول: مـراده مـن هذه الحركات: الحركات الفكريّة الّتي قد تكون برهانية عقلية يستدعى فيضان الصوّرة العقليّة النوريّة على النفس، و قد تكون قياساً سفسطياً وهمياً مؤدّياً إلى تصوّر النفس بصورة فاسدة مظلمة و نتيجة باطلة و هو من فعل الشيطان، و هذه الحركات لاتنافي تجرّدالنفوس.

و قال الشيخ الغزّالى: إنَّ الرَّوح إذا فارقت الأبدان تحمل معها القوّة الوهميّة بتوسط النطقية فتكون حينئذ مطالعة للمعانى الهسوسة لأنَّ تجرِّدها من هيأة البدن غير ممكن، و هي عند الموت شاعرة بالموت، و بعد الموت متخيّلة نفسها مقبورة، و يتصور جميع ما كانت تعتقده حال الحياة، و تحسن بالتواب و العقاب في القبر، و هذا كلام صحيح برهاني يؤيّد ما ذهبنا إليه من تجرّد القوة الخيالية و ما يصحبها. و سيرد زيادة تحقيق و إيضام له.

و قسال صاحب العوارف و المعارف: ما وجدناه أيضاً فى كتاب الطواسين و اليواسين\*\* و هو أنَّ الرّوح العلوى السماوى من عالم الأمر، و الرّوح الحيوانى البشسرى مـن عــالم الخلـق، و هــو محل الرّوح العلوى و مورده. و هذا الرّوح

<sup>\*</sup> قوله: «فيلهم الخير...» يلهم فعل مضارع مجهول من الإلهام.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: هفى كتاب الطواسين واليواسين...» قبل هو للحسين بن المنصور الحملاج. و قوله: «والروح الحيوانى البشرى» أى الروح البخارى. و قوله: «هذه الروح لسائر الحيوانات» أى لتعامها.

الحبيواني جسماني لطيف حبامل لقبوة الحس و الحركة و هذا الرّوح لسائر الحميوانات و مسنه يفيض قوى الحواس، و هو الّذي قواه الغذاء و يتصرف فيه بصلم الطب، و بنه اعتدال مزاج الأخلاط ولورود الرّوح الإنساني على هذا السرُّوم تجـنَّس و باين أروام الحيوانات، و اكتسب صفة أخرى فصارت نفساً محملا للمنطق و الإلهمام، قمال تعمالي: «و نفس و ما سوّيها فألهمها فجورها و تقواهمًا ﴾ فتسويتها بورود الروح الإنساني عليها. و اقتطاعها عن جنس أرواح الحيوانات. فتكوَّنت النفس بتكوين الله من الروح العلوي في عالم الأمر. و صار تكوُّنها منه في عبالم الأمر كتكوَّن حوَّاء من آدم(ع) في عالم الخلق، و صار بيسنهما من التأليف و التعاشق كما بين آدم و حواء، و صار كلّ واحد منهما يـذوق الموت بمفارقية صباحيه، قال الله تعالى: «و خلق منها زوجها ليسكن إليها» فسكن آدم إلى حواء و سكن الروح العلوى إلى الروح الحيواني و صيّره نفساً. و يتكوَّن من سكون الروح إلى النفس القلب و أعنى بهذا القلب اللطيفة الَّتَى محلَّها المضغة اللَّحمية، فالمضغة اللَّحمية من عالم الخلق، و هذه اللطيفة من عالم الأمر. وكان تكوَّن القلب من الروح والنفس في عالم الأمر كتكوَّن الذريَّة مـن آدم و حـوًاء في عــالم الخلق، و لولا المساكنة بين الزوجين الَّذين أحدهما السروح و الآخر النفس ما تكوَّن القلب، فمن القلب متطلع إلى الأب الَّذي هو السروح العلسوى مسيّال إليه و هو القلب المؤيّد الّذي ذكره رسول الله(ص) فيما رواه حَدَيفة قال(ص): القلوب أربعة قلب أجرد فيه سراج يزهر؛ فذلك قلب المؤمن. و قلب أسود منكوس؛ فذلك قلب الكافر. و قلب مربوط على علاقة؛ فذلك قلب المنافق. و قلب مصفّح فيه إيمان و نفاق؛ فمثّل الإيمان فيه مثل الـبقلة بمدَّهــا المـــاء الطبّـــب، و مــثل الــنفاق فــيه كمثل القرحة بمدَّها القبح و الصَّديد \*. فأيَّ المدَّتين غلبت عليه حكم لــه بها، و القلب المنكوس ميَّال إلى

<sup>\*</sup> قوله: «القيم و الصديد» القيم ما يقال بالفارسية جرك؛ و الصديد: جرك و خون.

الأم الَّتي هي النفس الأمَّارة بالسوء. و من القلوب قلب مترددة في ميله إليهما و بحسب غلبة ميل القلب يكون حكمه من السَّعادة و الشقاوة. و العقل جوهر السروح العلسوي و لمسانه الدالُّ عليه. و تدبيره للقلب ُ المؤيَّد و النفس الزكيَّة المطمئمنة تدبير الوالد للولد البارُّ و الزوجة الصالحة، و تدبيره للقلب المنكوس والنفس الأمَّارة بالسوء تدبير الوالد للولد العاق و الزوجة السيِّئة، فمنكر المما من وجه و منجذب"" إلى تدبيرهما من وجه إذلا بدَّله منهما، فالروح العلوى يهم بالارتشاء إلى مولاه تشوقاً و حنواً و تنزّهاً عن الأكوان، و من الأكوان القلب و النفس، فإذا ارتقى الرُّوح يجنو القلب حنوُّ الولد الحسن البارُّ إلى الوالمد، و يحسنو المنفس إلى القلب حنو" الوالدة الحنينة إلى ولدها، و إذا حنّت المنفس ارتقست منن الأرض و انتزوت عبروقها\*\*\* الضاربة في العالم السفلي وانكوى هواها و انحسمت مادتها و زهدت في الدنيا، و تجافت من دار الغرور و أنابِت إلى دارالخلبود، و قد تخلُّد النفس الَّتي هي الأم إلى الأرض بوضعها الجـبِلُّـي لكونهــا من الروح الحيواتي المجنِّس، و مستندها في تكوِّنها إلى الطبائع الُّــتي هـــي أركان العالم السفلي. قال تعالى: «ولو شئنا لرفعناه ولكنَّه أخلد إلى الأرض و اتبع هواه» فبإذا سكنت النفس الَّتي هي الأم إلى الأرض انجذب إليها القلب المنكوس انجذاب الولد الميّال إلى الوالدة المعوجّة الناقصة دون الوالمند الكنامل المستقيم، و ينجذب الروح إلى الولد ألذى هو القلب لما جبّل علميه من انجلاب الوالمد إلى ولده، فعند ذلك يتخلُّف عن حقيقة القيام بحق

<sup>\*</sup> قوله: «و تدبره للقلب» العبارة مصحّفة والصواب و تدبيره للقلب.

<sup>\*\*</sup> قوله: هو سنجذب...» العبارة مصحّفة و الصواب: و منجذب إلى تدبيرهما من وجه إذلابدً له منهما.

مولاه، و فى هذين الانجذابين يظهر حكم السعادة و الشقاوة ذلك تقدير العزيز العليم.

و قــال أبوســعيد القرشــى": الــرّوح روحان روح الحياة و روح المماة فإذا اجتمعا عقل الجسم، و روح الممات هى الّتى إذا خرجت من الجسد يصيرالحـىّ ميّتاً. و روح الحياة ما به مجـارى الأنفاس و قوة الأكل و الشرب و غيرهما.

و قــال بعضـهم: السنفس لطبيفة مودعة فى القالب منها الأخلاق و الصفات المذمومة كما أنَّ الروح لطينة مودعة منها الأخلاق و الصفات المحمودة، و كما أنَّ العـين محـلُّ الـرؤية، والسـمع محـلُّ الأذن، و الأنف محلُّ الشمَّ، و الفم محلُّ الذوق، فهكذا النفس محلُّ الأوصاف الذميمة، و الروح محلَّ الأوصاف المحمودة، و جـيع أخــلاق النفس و صفاتها من أصلين: الطيش و الشره، و طيشها من

<sup>\*</sup> قوله: «و قال أبوسعيد القرشي...» في المقام تعليقة مخطوطة في بعض نسخ الكتاب بهذه الصورة: قال فصل في توضيح ما ذكر في تحقيق الحركة الكميّة: اعلم أنّ كلّ ما يتقوم ذاته من عدة معان فلم تمايّة بما هو كالفصل الأخير لم فتعيّنه محفوظ مادام فصله الأخير متعيّن، و باقى المقولات لماهية من الاجتناس و الفصول التي هو لوازم وجوده و أجزاء ماهيته غير معتبرة فيه على المخصوص فتبدكا لايقدح في بقاء ذاته، فالاتصال و تبدل الأبعاد مثلاً فصل للجسم بما هو جسم بالمنى الذي هو به مادة و هو في ذاته نوع برأسه، وله قويًا كالمُولى الأولى و هي قوي الإتصال، و بمقالمة هو كونه بالفعل، و تبدله يوجب تبدل الجسم بما هو جسم فقط، و كذلك النامي فصل للجسم النامي و به تماميّة ذاته، و ليس تابتة بمجرد الجسميّة بل هي مبدأ قوّته و حامل إمكانه، فلاجرم تبدل أجرام الجسميّة لايوجب تبدل ذات الجوهر النامي، لأنها معتبرة فيه على وجه الخصوص و التقيّد، فالنامي إذا تبدلت مقاديره فعند ذلك وجمه بنخصه فهو بما هو جسم طبيعي مطلق تبدل جسميّته بشخصها و لاتبدل ذاته، و جوهره النّامي بشخصه فهو بما هو جسم طبيعي مطلق قد انعدم شخصه عند النمو و الذبول، و بما هو جسم طبيعي تامّ لم ينعدم بشخصه لا هو و

مقاتيجالاسرار لسلاك الاسقار \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

جهلها و شرهها من حرصها، و شبّهت النفس في طبشها بكرة متسديرة على مكان أملس لاتزال متحركة بجبلّها، و شبّهت في حرصها بالفراش الذي يلقى نفسه على ضوء المصباح، ولا تقنع بالضوء اليسير دون الهجوم على جرم الضوء اللذي فيه هلاك. فهذه جملة من أقوال علماء الشريعة، و إشارات مشايخ الطريقة دالله على أنَّ في الإنسان جوهراً روحانيًا، و جميع ما نقلناه منهم مما له وجه وجيه، و إن كان ظواهر بعضها مواضع إيرادات و أنظار لكن عند البصير العارف بأسرار الشريعة الآلهية لها محامل صحيحة و معانى لطيفة، مشيرة إلى أسرار غامضة شريفة لأنهم في أقوالهم تتبعوا أحاديث الرسول(ص) مشيرة إلى أسرار غامضة شريفة لأنهم في أقوالهم تتبعوا أحاديث الرسول(ص) لا ينطق بالهوى إن هيو إلا وحيى يوحيى علّمه شديد القوى، و لولا مخافة لاينطق بالهوى إن هيو إلا وحيى يوحيى علّمه شديد القوى، و لولا مخافة الإطناب لشرحنا كلامهم، و أوضحنا مرامهم على وجه يطابق البراهين القطعية، و القوانين الحكمية من غير شائبة شك و ريب، و شانئة نقص و عيب، القطعية، و القوانين الحكمية من غير شائبة شك و ريب، و شانئة نقص و عيب،

# الباب السابع

فى نــبذ مــن أحوال النفس الناطقة من حيث نسبتها إلى عالم الطبيعة و فيه فصول:

#### فصل (۱)

# في كيفية تعلق النفس بالبدن

اعسلم أنَّ تعلَق الشيء بالشيء و حاجته إليه متفاوتة بحسب القوة؛ فأقوى الستعلَقات و أنسدُها همو التعلَق بحسب الماهية و المعنى ذهناً و خارجاً كتعلَق الماهية بالوجود.

و الثاني ما بحسب الذات و الحقيقة بأن يتعلّق ذات الشيء و هويّته "بذات المتعلّق به و هويّته كتعلّق الممكن بالواجب.

والثالث ما بحسب الذات و النوعيّة جميعاً بذات المتعلّق به و نوعيّته كتملّق العرض كالسواد بالموضوع كالجسم.

قوله: «بأن يتعلّق ذات الشيء و هويّته...» أى بأن يتعلق ذات الشيء و وجوده بذات المتعلق
 بـه و هويسته الخ. و قولسه: «والغالث ما بجسب المذات و النوعيّة جميعاً...» أى بحسب الوجود و الماهيّة جميعاً بذات المتعلق به و نوعيّته.

والرابع ما بحسب الوجود و التشخص حدوثاً و بقاءاً بطبيعة المتعلق به و نوعيّته كتعلق الصورة بالمادّة؛ فإنَّ حاجة الصورة في تشخصها ليست إلا بادة لابعينها بل بواحدة منها بالعموم كتعلق السقف المستحفظ بالدعامات على سبيل البدل بواحدة منها لابعينها، و كحاجة الجسم الطبيعي في وجوده إلى مكان ما لابعينه ولهذا يسهل حركته عن كل واحد من الأمكنة إلى مكان آخر. والخمامس ما بحسب الوجود و التشخص حدوثاً لابقاءاً كتعلق النفس بالبدن عندنا حيث أنَّ النفس بحسب أوائل تكوننها و حدوثها حكمها حكم الطبائع المادية التي تفتقر إلى مادة مبهمة الوجود، فهي أيضاً تتعلق بادة بدنية مبهمة الوجود حيث يتبدل هويّته بتوارد الاستحالات و تلاحق المقادير، فالشخص الإنساني و إن كان من حيث هويته النفسية شخصاً واحداً ولكن من حيث جسميّته أي التي بمني المنس أو النوع حيث جسميّته أي التي بمني المنس أو النوع حيث بالمسخص، و قد سبق تحقيق كون موضوع الحركة الكميّة أمراً ليس واحداً بالشخص، و قد سبق تحقيق كون موضوع الحركة الكميّة أمراً نوعياً بحسب الجسمية شخصياً بحسب الطبيعة أو النفس.

و السادس ما يكون التعلّق بحسب الاستكمال و اكتساب الفضيلة للوجود الابحسب أصل الوجود كتعلّق النفس بالبدن عند الجمهور من الفلاسفة مطلقاً. و تعلّقها به بعد البلوغ الصورى الذى عند صيرورتها نفساً ذات قوة متفكّرة و عقل عصلى بالفعل قبل أن يخرج عقله النظرى من القوة إلى الفعل عندنا، و هذا أضعف التعلّقات المذكورة و هو كتعلّق الصانع بالآلة إلا أن هذا التعلّق بهذه الآلات البدنية تعلّق طبيعى ذاق، و تعلّق النجّار مثلا بالآلة عرضى بهذه الآلات البدنية تعلّق عليها خالية فى مبادى تكوّنها عن الكمالات و خارجى، و ذلك لأنَّ النفوس كلّها خالية فى مبادى تكوّنها عن الكمالات و الصفات الوجودية سواءاً كانت بحسب الحيوانية مطلقاً أو بحسب الإنسانية خاصة، و لم يكن لها تحصيل هذه الكمالات إلا بحسب استعمال الآلات، و كان من الواجب أن تكون تلك الالآت مختلفة بعضها من باب الحركات و بعضها من باب الحركات، و المقها من باب الحركات، و المقها من باب الحركات، و المنه من باب الحركات، و المقها

الشهوة و بعضها من باب الغضب، و الَّتي من باب الإدراكات بعضها من باب الإبصار، و بعضها من باب السماع، و هكذا غيرها. ولو لم تكن آلات " النفس مخسئلفة حتَّى تفعل بكلِّ آلة فعلا خاصاً لازدحمت عليها الأفعال. و لاجتمعت الإدراكــات كلّهــا عــلمي الـنفس، و كانت حينئذ يختلط بعضها علمي بعض، ولم يحصل منها شيء على الكمال و النمام؛ و لأنَّ صور الأشياء أنما تحصل للنفس أولاً في حسَّمها ثم في خيالها ثم في عقلها النظري و لهذا قيل: من فقد حسًّا فقد عــلماً ولاشـــيء من المحسوسات بحيث يكون جامعاً لذاته بحسب وجود واحد لجميع الكيفيات و الصفات الَّتي يقع الإحساس بها، فإنَّ المبصر غيرالمسموع، و الرائحة غير الطعم, فهكذا يجب أن تكون مدارك هذه الكيفيّات و الكمالات و مشاعرها الجزئية مختلفة، و هذا بخلاف وجود الأشياء في العقل حيث يجوز أن يكـون هـناك شــىء واحــد مجسب وجود واحد عقلم, شمّاً و ذوقاً و رائحة و صوتاً ولونـاً و حـرارةً و بـرودةً و غير ذلك من الصفات على وجه أعلى و أشرف كما بيّنه الفيلسوف العظيم \* في كتابه، فثبت أنّ من الواجب أن يكون إدراك المحسوسات بما هي محسوسات لايمكن إلا بآلات مختلفة حسب اختلاف أجناسها كيلا يختلط على النفس ويتشوش إدراكاتها ولما اختلفت الآلآت فلاجرم النفس اذا حاولت الإيصار التفتت إلى العبن فتقوى على الإبصار التام، و إذا حاولت السماع التفت إلى الاذُن فقويت على السماع التام. و كذلك القول في سائر الأفعال بسائر القوى و إذا تكررت منها هذه الأفعال باستعانة هـذه الآلآت وقعـت لها ملكة و اقتدار على تحصيل تلك الأمور الُّتي لم يمكن

<sup>\*</sup> قولـه: «و هكذا لم يكن آلات...» في العبارة سقط و تمامها هكذا: «و هكذا غيرها ولو لم تكن آلات النفس مختلفة...»

<sup>\*\*</sup> قوله: «كما بيَّنه الفيلسوف العظيم...» يعني به أفلاطون.

حصول حضورها إلا باستمانة الآلآت من غيرالاستعانة بشيء منها بل تستحضرها و تتصرف فيها كما تشاء بذاتها و في عالمها. فعلم من هاهنا أنَّ النفس في أول تكوّنها كالميولي الأولى خالية عن كلّ كمال صورى و صورة محسوسة أو متخيلة أو معقولة، ثم تصير بحيث تكون فمّالة للصور الجردة عن المسواد \_ جزئية كانت أو كلية \_ ولا محالة تلك الصور أشرف و أعلى من هذه الصور الكائنة الفاسدة، فما أشد سخافة رأى من زعم " أنَّ النفس بحسب جوهرها و ذاتها شيء واحد من أول تعلّقها بالبدن إلى آخر بقائها؟ و قد علمت أنها في أول الكون لاشيء محض كما في الصّحيفة الآلهية: «هل اتى على الإنسان حين من الدّهر لم يكن شيئاً مذكوراً» و عند استكمالها تصير عقلا فغالا.

فإن قلت: قد ثبت أنَّ النفس كمال أوّل لجسم طبيعي، و الكمال و الصّورة شسىء واحــد بالذات متفاير بالاعتبار فكيف يحكم بأنَّ النفس فى أول الفطرة معرّاة عن كلَّ صورة؟

قلمنا: الصورة صورتان: إحداهما صوره مادية وجودها وجود أم منقسم

<sup>\*</sup> قوله: «بحيث تكون...» العبارة بصورتها الصحيحة هكذا: «فقالة للصّور المجرّدة عن الموادّ...» و قوله: «جزئية كانت...» الصور الجزئيّة المجرّدة عن المواد كالصّور الحياليّة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فما أشدّ سخافة رأى من زعم...» ناظر إلى ما مر في الفصل النامن من الطرف الأول من المسلك المخامس من هذا الطبع في العقل و المعقول (ج ٣. ص ٣٨٣) حيث قال: والعجب من المسلك المخامس من هذا الطبع في العقل و المعقول (ج ٣. ص ٣٨٣) حيث قال: والعجب من النبخ مع عظم شأنه و قدره حيث حكم بأنّ النفس الانسانية من مبدأ كونها بالقوة في كل ادراك حتى الاحساس و التخيل إلى غاية كونها عاقلاً بالفعل في أكثر المعقولات بل في كلها، كما هو شأن العقل البسيط لم يصر بحيث يصدق على ذاتها بذاتها شيء من الأشياء التي لم يكن صادقاً عليها في أوائسل الفطرة حتى كانت نقوس الأنبياء عليهم السلام ونفوس الجمانين و الأطفال بل الأجلة في يطون الأمهات في درجة واحدة من تجوهر الذات الإنسانية و حقيقتها...» فراجع.

متحير ذيجهة، ووحدتها عين قبول الكثرة، و ثباتها عين التجدد و الانقضاء، و فعلها عين قوة الأشياء فكونها صورة مصحوب بكونها مادة. و الثانية صورة غسر مخلوطية بالمبادة سيواءأ كانت مشروطة بوجود المادة على وضع خاص بالقياس إلى آلتها أم لا. و هذه بقسميها هي الحريّة باسم الصورة دون الأولى لأنَّ الاوُّل ضعيفة الوحدة. ضعيفة الوجود «كسراب بقيعة يحسبه الظمآن ماءاً حـتّى إذا جائـه لم يجـده شـهناً» و لذلـك لم يكن لها وجود إدراكيّ فلايكون بوجودها الخيارجي محسوسية ولا متخيّلة ولا معقولية، و الثانية لها وحود إدراكيّ صورى بلامادة فتكون إما محسوسة إذا احتاجت في وجودها إلى نسبة وضعية لمظهرها\* و مرآة حضورها بالقياس إلى مادة، و إما متخيلة أو معقولة إن لم يكن كذلك. فإذا تحقّق ما ذكرناه و تبيّن و ظهر أنَّ النفس في أول الفطرة ليست شيئاً من الأشياء الصورية بالمعنى الثاني، ولا أيضاً كانت مما قد حصل لها شيء من الصور الحسية أو الخيالية أو العقلية إذ وجود الشيء للشيء فرع على وجود ذلك الشيء في نفسه بنحو ذلك الوجود إن خارجاً فخارجاً، و إن حسيًّا فحسيًّا. و إن خيالياً فخياليًّا و إن عقلا فعقلاً، فهي حين حدوثها نهاية الصور الماديمات و بدايمة الصور الإدراكيات، و وجودها حينئذ آخر القشور الحسمانية و أول اللّبوب الرّوجانية".

#### فصل (۲)

في تحقيق حدوث النفوس البشرية

ما مرًّ من الكلام يكفى لإنبات أنَّ هذه النفوس حادثة بحدوث الأبدان. إذ

قوله: «إلى نسبة وضعية لمظهرها» المظهر هو الحواس.

 <sup>\*</sup> قول.»: «أول الربوب الروحانية» قد صحفت العبارة. والصواب: و أول اللبوب الروحانيّة؛ و سيأتي الكلام في ذلك أيضاً في آخر الفصل السادس من هذا الباب.

قــد ظهــر أنها متجددة مستحيلة من أدنى الحالات الجوهرية إلى أعلاها. ولو كانــت فى ذاتهــا قديمــة لكانــت كاملة الجوهر فطرة و ذاتاً فلا يلحقها نقص و قصــور، ولــو لم يكن فى ذاتها ناقصة الوجود لم يكن مفتقرة إلى آلات و قوى بعضها نباتية و بعضها حيوانية.

و أيضاً لو كانت قديمة لكانت منحصرة النوع فى شخصها، ولم يكن يسنح لها في عالم الإبداع الانقسام و التكثّر لأنَّ تكثّر الأفراد مع الاتحاد النوعى أنما هو من خواص الأجسام و الجسمانيات المادية، و الذى وجوده ليس بالاستعداد و الحدركة و المسادة و الانفعال فحقٌ نوعه أن يكون فى شخص واحد، و النفوس الإنسانية متكثرة الأعداد متحدة النوع فى هذا العالم كما سيجىء، فيستحيل الونسانية متكثرة الأعداد متحدة النوع فى هذا العالم كما سيجىء، فيستحيل القول بأنَّ لهذه النفوس الجزئية "وجوداً قبل البدن فضلا أن تكون قدية.

و اعـلم أنَّ المـنقول مـن بعـض القدماء كأفلاطون "" القول بقدم النفوس الإنسانيّة، و يويّده الحديث المشهور «كنتُ نبيّاً و آدم بين الماء و الطين». و قولـه صلى اله عليه و آله: «الأرواح جنود مجنّدة فما تمارف منها ائتلف، و ما تماكر مـنها اختلف.» و لعلّـه لـيس المـراد أنَّ النفوس البشرية بحسب هذه التعيّـنات الجزئية كانت موجـودة قبل البدن و إلا لزم المحالات المذكورة، و تعطيل قواها عن الأفاعيل إذ ليس النفس بماهى نفس إلا صورة متعلّقة بتدبير البدن ها قوى و مدارك، بعضها حيوانية و بعضها نباتية بل المراد أنَّ لها كينونة

<sup>\*</sup> قوله: «إذ قد ظهر أنها متجدّدة مستحيلة...» و كلّ متغيّر حادث.

 <sup>\*\*</sup> قوله: «بأن لهذه النفوس الجزئية... \* قد عرض العبارة في الطبعة الأولى الرّحلية سقط و تمامها
 حكذا: بأن لهذه النفوس البشرية مجسب هذه النعيّنات الجزئية وجوداً الجر.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «واصلم أن المنقول من بعض القدماء كأفلاطون...» قد تقدّم البيان في تبيين كلام أفلاطون في الفصل التاسع من المرحلة الرابعة، و في الفصل السابع من الطرف التاني من المسلك المخامس، و سيأتي بهانه أيضاً في آخرالفصل التالت من هذا الباب السابع من كتاب النفس.

أخرى لمبادى وجودها فى عائم علم الله من الصور المفارقة العقلية، و هى المثل الآلحية السي أثبتها أفلاطون و من قبله، فللنفوس الكاملة من نوع الإنسان أنحاء من الكون بعضها عند الطبيعة، و بعضها قبل الطبيعة، و بعضها ما بعدالطبيعة على ما عرافه الراسخون فى الحكمة المتعالية، و ذلك مبئ على ثيوت الأشد و الأضعف فى الجوهر، و على وقوع الحركة الاشتدادية فى الجواهر المادية، و على تحقيق المبادى و الغايات فإنَّ نهايات الأشياء هى بداياتها.

و أما أرسطا طاليس و من تأخر عنه من المشائين و الأتباع فقد اتفقوا على حــدوث هــذه النفوس. و هذه إحدى المسائل التى اشتهرأئه وقع الخلاف فيها بــين هذيــن الحكــيمين. و نحن وجّهنا قوليهما فى قدم النفوس و حدوثها على وجه يتوافق مغزاهما و يتّحد معناهما كما أشرنا إليه.

أما حجة كلُّ من الفريقين فالمتعصبون لمذهب أفلاطون احتجوا عليه بثلاث

الأولى: أنَّ كلَّ ما يحدث فإنه لابدَّ لمه من مادة مخصصة تكون باستعدادها سبباً لأن يصير أولى بالوجود بعد أن لم يكن، فلوكانت النفوس حادثة لكانت مادية، و التالى باطل، فالمقدم كذلك.

والثانية: أنَّ النفوس لو كانت حادثة لكان حدوثها بجدوث الأبدان، لكنَّ الابدان الماضية غير متناهية النفوس الماضية التي بإزائها غير متناهية، لكنَّ النفوس بالاتفاق باقية بعد مفارقة الأبدان، فالنفوس الحاصلة في هذا الوقت غير متناهية؛ لكنَّ ذلك أي وجود نفوس غير متناهية موجودة بالفعل معاً محال لكونها تقبل الزيادة و النقصان مع أن كـلَّ ما كان كذلك فهو متناه، فإذن ثبت أنَّ النفوس الموجودة بالفعل متناهية، فإذن ليس حدوث الأبدان سبباً لحدوث النفوس، فإذن حدوث النفوس عن عللها لايتوقف على حدوث الدن و استعداد المادة فهي قديمة.

الثالثة: إنها لو كانت حادثة كانت غير دائمة إذ كلُّ كائن فاسد، و كلُّ ماهو

أبدىً فهو أزلىّ، و قد ثبت إنها باقية أبدية كما سيجىء بيانه فهى إذن أزلية. أمـا الجـواب عـن الأوّل فـلما سيأتى تحقيقه على مذهبنا من كون النفس جـــمانية الحدوث روحانية البقاء. و على مذهب القوم من أنَّ النفس حادثة مع المادة لا فى المادة.

و أمــا عــن الـــثانى فبأنَّ النفوس المفارقة و إن كانت غير متناهية لكنّها ليست مرتــبة لاترتــباً طبيعــياً و لا وضــعياً. و البرهان الدال على استحالة اللاتناهى فى الأعداد إنما ينهض لو كانت مترتبة مجتمعة. و إلا فلم يقم على استحالته برهان.

و أمــا عــن الثالث فالنفس الإنسانية من حيث ذاتها الجمردة غير كائنة ولا فاسدة. و أما من جهة مايقع تحت الكون فهى فاسدة أيضاً كما أنها كائنة.

و أما حجج القائلين بحدوث النفوس: فمنها أنها لو كانت موجودة قبل الأبدان فإمّا أن كانت واحدة أو كثيرة، فإن كانت واحدة فإمّا أن تتكثر عند التعلّق أولا تتكثر فإن لم تتكثر كانت النفس الواحدة نفساً لكلّ بدن، ولو كان كذلك لكبان ما علمه إنسان علمه كلّ إنسان، و ما جهله إنسان جهله كلّ إنسان و ذلك محال، و إن تكثرت فمالا مادة له لايقبل الانقسام و التجزية، و إن كانت قبل البدن متكثرة فلابد و أن يمتاز كلُّ واحد منها عن صاحبه إمّا بالماهية أو لوازمها أو عوارضها، و الأول و الثاني محالان لأنَّ النفوس الإنسانية مستحدة بالنوع فيتساوى جميع أفرادها في جميع الذاتيات و لوازمها فلايمكن وقوع الامتياز بها، و أما العوارض اللاحقة فحدوثها أمّا يكون بسبب المادة و مادة النفس بوجه هي البدن، و قبل البدن لامادة فلايمكن أن يكون هيئاك عوارض عنتلفة، فئيست أنه يمتنع وجود النفس قبل البدن لاعلى نعت الكثرة فإذن القول بقدمها باطل.

واعترض صاحب الملخص\* على هذه الحجة بوجوه:

<sup>\*</sup> قولــه: «واعترض صاحب الملحّص...» صاحب الملحّص هوالفخرالرازي، والاعتراضات كلُّها

أحدها أنه لم لايجوز أن يقال: إنها كانت قبل الأبدان واحدة ثم تكثّرت؟ و لـيس لقائل أن يقول: كلُّ ما كان واحداً و كان مع ذلك قابلا للانقسام فكانت وحدتـه اتصـالية فكانـت جسماً؟ لأمًا نقول: ممنوع إنَّ كلَّ ما وحدته اتصالية فإنـه قابل للانقسام، و ليس بحسلّم أنَّ كلَّ قابل للانقسام فوحدته اتصالية لأنَّ للوجبة الكلّية لاتنعكس كنفسها.

الثانى: سلّمنا أنَّ النفوس كانت متكتّرة قبل الأبدان لكن لم قلتم بأنه لابدً و أن يخستص كلَّ منها بصفة مميّزة؟ لأنه لوكان التميّز لأجل الاختصاص بأمر مّا لكسان ذلك الأمر أيضاً متميّزاً عن غيره، فإمّا أن يكون تميّزه عن غيره بما به تميّزه عدن غيره قسيلزم الدّور، أو بشىء ثالث فيلزم التسلسل، و لأنَّ المميّز لايخستص بشمى، بعيسنه إلا بعد تميّزه عن غيره، فلو كان تميّز الشىء عن غيره باختصاصه بشىء لزم الدّور.

الثالث: سـلّمنا أنه لابدً في الأمور المتكثّرة من مميّز فلم لايجوز أن يكون المميّز صفة ذاتية؟ و بيانه بما بيّناه من اختلاف النفوس بالنوع.

الرابع: سلّمنا أنه لايتميّز النفوس بشيء من المقوّمات فلم لايجوز أن يتميّز بشيء من العوارض؟ قولكم: العوارض بسبب المادة و المادة هي البدن، و قبل السبدن لابدن فنقول: لم لايجوز أن يكون النفس المتملّقة ببدن كانت قبل البدن متملّقة ببدن آخر؟ و كذلك قبل كلّ بدن ببدن آخر لا إلى نهاية، ولا ينقطع هذه المطالبة إلا بإبطال التناسخ، فإذن الحجة المذكورة في إثبات حدوث الأرواح مبتّية عملي إبطال التناسخ، لكن الحكماء الذين أبطلوا التناسخ بنوا إبطالها عملي حدوث الأرواح، حيث قالوا: لوجاز انتقال النفس من بدن إلى

سيّما الحسامس و السادس منها بمنزل عن التحقيق جدّاً. و المتدرّب فى الفلسفة الرائجة لايتغوّ، بأستال هذه الأقوال فضلاً عن المتوغّل فى الحكمة المتعالية. و إن شنت فراجع فى المقام أيضاً إلى معتبرأبى البركات (ط ١، ج ٢، ص ٣٧٥).

آخر لكان لبدن واحد نفسان لأنَّ النفوس لاتحدث عن المبادى إلا بسبب استعداد البدن، فإذا حدث بدن باستعداده فلابد أن يحدث عن المبادى نفس متعلَقة به، فلو تعلَقت به نفس أخرى مستنسخة أيضاً يلزم أن يجتمع لبدن واحد نفسان و هو محال أ. فهذه حجتهم و هي مبنية على حدوت النفس، وحدوثها مبتن على إبطال التناسخ فيلزم الدور، و لأجل ذلك تعجب صاحب المعتبر أبو البركات البغدادى لما ذكر هذا السؤال من ذهول المتقدمين، و غفلتهم في مثل هذا المهم العظيم.

الحامس: سلّمنا أنَّ النفوس لاتتناسخ لكن لم لايجوز أن تكون قبل الأبدان موصـوفة بعـوارض تمـيّز بعضـها عن بعض؟ ثم يكون عروض عارض بسبب عارض آخر قبله لا إلى نهاية.

السادس؛ المعارضة و هى أنَّ النفوس بعد المفارقة لايكون تمايزها بالماهية و لوازمها و إنحا يكون بالعوارض، لكنَّ النفوس الهبولانية التي لم تكتسب شيئاً من العوارض إذا فارقست الأبدان لايكون فيها شىء من العوارض إلا مجرد ذاتها التي كانت قبل ذلك متعلقة بأيدان متغايرة، فإن كفى هذا القدر في وقوع التمايز فكفى أيضاً كونها بحيث يحدث لها بعد ذلك التعلق بأبدان متمايزة.

ولسيس لأحمد أن يقبول: ما قالمه الشيخ جواباً عن ذلك من أكها و إن لم تكتسب شميئاً من الكمالات إلا أنَّ لكلَّ منها شعوراً بهويته الحناصّة، و ذلك الشعور غير حاصل للنفس الاُخرى.

لأنا نقول: شعور الشيء بذاته هو نفس ذاته على ما ثبت في باب العلم، فلو اختلفا في الشعور بذاتيهما لكانا مختلفين بذاتيهما و ذلك يبطل أصل الحجة.

و أيضاً لـو ثبـت هـذا القـدر \* في حصول الامتياز فلم لايجوز أن يحصل

<sup>\*</sup> قوله: «و هو محال» و ذلك للزوم كون شخص واحد شخصين.

<sup>\*\*</sup> قولهه: «و أيضاً لو ثبت هذا القدر...» أي لو ثبت هذا القدر من الشعور بالذات في حصول

الامتياز بهذا القدر قبل التعلّق بالأبدان؟

و الجسواب أما عمن الأول فكل ذات واحدة شخصية موجودة إذا انقسمت و تكثّرت بعد وحدتها فوجب أن يكون جزئه مخالفاً لكلّه، ضرورة أنَّ الشيء مع غيره ليس هو بعينه ذلك الشيء لامع غيره، فتلك المخالفة في الوجود إن كانت بالماهية و لوازمها اى منشأ تعددها في الوجود تخالفها بالماهية فيلزم أن يكون تلك الأجزاء مستمايزة دائماً لافي وقت دون وقت، فيكون ما فرضناه واحداً من هذه الأمور المتعلّقة بالأبدان متكثّرة حينئذ، و إن كانت مخالفتها لا بالماهية ولا بلوازمها فيكون تعددها بعد اتفاقها النوعى بالجزئية و الكلّية تخالفاً في المقدار و صغره، و الكلّية إذا لم يكون بحسب عظم المقدار و صغره، و إلا لم يكن إحداها أولى بالكلّية والآخر بالجزئية دون العكس.

و أيضــاً أجــزاء الشـــىء إذا كانــت من جزئيات ماهيته\*\* كان ذلك الشىء مقداراً أوذا مقدار. فيلزم أن تكون النفس مقداراً أو متقدراً. و هو باطل.

الامتياز الخ. قوله: «والجواب أما عن الأول...» أقول: الظاهر أنَّ الجوابين الأول والتانى ليسا من المصتف ــ قدّس سرّه ــ ؛ و قوله بعد كل واحد منهما أقول مؤيّد لنا لأنَّ أقول كلامه بلاريب. ثم إنّ مفاد قوله أقول بقى الكلام فى أنَّ هذه النفوس اه، هوما أفاد فى أولّ هذا الفصل فى تبيين كلام أفلاطون فى قدم النفس من إثبات المبدأ المغارق العقلى الذى هو مُنشىء النفس و مبدعها، أى المسئال الإلمى الذى هو ربّ النوع الإنسانى، فهو ــ قدّس سرّه ــ كأنّه يقول الجيب: وليكن هاهنا وجــه آخر فى الجواب و هو أن تكون النفوس لها كينونة أخرى الخ، فتبصرً. و قوله: «ضرورة أن السيء مع غيره...» الشىء و هو الجزء؛ مع غيره و هو الكل.

<sup>\*</sup> قوله: «تخالفاً في المقدار» فيكون جسماً.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «من جزئيات ماهيته...» أى إذا كانت أجزاء الشىء من جزئيّات ماهيّته و أفرادها كمان ذلـك الشمىء مقـداراً أو ذا مقدار. لأن المقدار و ذا المقدار تكون أجزائهما مشاركةً لهما في الماهيّة و غيرهما لايكون كذلك.

و أيضاً لـو سلّمنا كون الذات الجرّدة يمكن أن تنقسم بعد وحدتها بأجزاء مماثلة لها بالماهية أو مخالفة لها، فيكون كلُّ واحدة من تعيّنات تلك الأجزاء أنما يحدث بعد التعلّق بالأبدان، فيكون كلُّ واحدة من تلك النفوس من حيث هي هادئة و ذلك هوالمطلوب.

أقبول: بقسى الكلام فى أنَّ هذه النفوس المتعيَّنة بهذه التعيَّنات الحادثة الجوهرية هل لهما كينونة أخرى عقلية قبل وجود البدن، كما أنَّ لها عنداستكما لها بالعقل بالفعل كينونة أخرى عقلية تخالف كينونة النفوس الإنسانية المتنفقة النوع، أم ليس لها قبل البدن نحو من الوجود أصلاً؟ فهذه مسألة يحتاج تحقيقها إلى استيناف بحث على غبط آخر، وليس كلُ أحد مما يتسع ذوقه لإدراك هذا المشرب بل يشمئزً عبلى غبط أكثر الطبائع اشمئزاز المزكوم لرائحة الورد.

و أما الجواب عن الثانى فنقول: إنه إشكال برأسه فى باب التميّز بالعوارض قد أورده هذا المورد مع عظم شأنه فى غير هذا المقام و ما قدر على حلّه، ثم حاول دفعه عن هذا المقام فقال: هب أنَّ الأمر كما قلتموه و إلا أنا نعرف بالبديهة أنَّ كلَّ نوع من أنواع النفوس فأنها مقولة على أشخاص عدّة لأنا بالضرورة نعلم أنَّ كل إنسان لا يجب أن يكون مخالفاً لجميع الناس فى الماهية، وإذا وجد شخصان من نوع من النفوس فقد تمت الهجة ...

أقــول: مفــاد مــا يدريــك لعلَّ هذه المعرفة من بديهة الوهم بعد أن أقيمت الحجــة القوية عندك على أنَّ الامتياز بالعوارض دون الذاتيات غير ممكن، ثمَّ

<sup>\*</sup> قوله: «هب أنَّ الأمر كما قلتموه» أي كما قلتموه من لزوم الدور أو التسلسل.

<sup>\*\*</sup> قول...ه: «نقد تمّت الحجّه» أى تمّت الحجّة على الحدوث. و قوله: «أقول مفاد ما يدريك...» صحّحت العبارة في بعض النسخ من الأسفار التي عندنا هكذا: «هذا مفاد ما يدريك و لمل الحج»؛ باضافة هذا و الواو؛ و في نسخة أخرى جعلت كلمة «مفاد» زائدة و ضرب عليها خطّ البطلان، و عدة نسخ مخطوطة مطابقة لما في الكتاب، و العبارة محرّفة و المعنى ظاهر.

لايخفى ما فى كلامه حيث جزم بالبديهة أولاً أنَّ كلَّ نوع من أنواع النفوس مقولة على أشخاص عدّة، و علَل هذا الجزم بقوله: لايجب أن يكون كلُّ إنسان مخالفاً لجميع الناس فى الماهية.

والُّـذي صـحُّ أن يقــال\* في دفع هذا الإشكال هو أنَّ المميّز قد يكون ذاتياً للمتميّز به، عرضيّاً للأمر المشترك فيه، و مثل هذا العروض ليس بحسب الوجود بل بحسب الماهية كمروض الفصل لماهية الجنس، و عروض الوجود و التشخص لماهية النوع، فإنُّ امتياز الإنسان عن الفرس مثلاً بعد اشتراكهما في الحيوانية و لوازمها بالناطق، والناطق من عوارض ماهية الحيوان ليس من ذاتياتها، ثمُّ عروضه لها لو كان بعد وجودها لكان متوقفاً علم. تميّزها و تحصّلها بفصل آخــر فيلزم التسلسل أو الدّور، لكنَّ هذا العروض أنما يكون في ظرف التحليل العقبلي دون ظرف الوجود الخارجي الّذي يتّحد فيه الجنس والفصل بوجـود واحد، فلا يلزم أن يكون تميّز المميّز الفصلي للنوع الّذي يتميّز به عن سائر الأنواع المشاركة له في ماهية الجنس متوقفاً على تميّز هذا النوع في نفسه أوَّلا؛ لأنَّ الفصـل محصّـل للجـنس مقدم عليه وجوداً و إن تأخر عنه ماهية. كالحال بين الوجود والماهية، و هكذا الأمر في المميّزات الشخصية لأفراد النوع الواحد إذ التشخص عندنا بنحو الوجود و الوجود متقدم على الماهية في العين نحواً آخر من التقدم، و زيادته عليها أنما هي بحسب التصوّر كما بيّن مراراً.

و أسا الجسواب عن التالث فسنبين أنَّ النفوس البشرية متحدة نوعاً من حيث وجدها التعلقي الطبيعي قبل خروج عقولها الهيولانية من القوة إلى الفعل. و البرهان قائم على أنَّ القوى المستعلقة بالأجسام الكائنة الفاسدة لايمكن أن يكون نوعها منحصراً في فرد\* لقصور جوهرها عن التمام، و عدم احتمال واحد شخصى منها

<sup>\*</sup> قوله: «و الذي صمَّ أن يقال...» تحقيق أنيق في التميز.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لايمكن أن يكون نوعها منحصراً في فرد...» فيجب أن تكون لها أفراد متعاقبة لينحفظ بها النوع.

البقاء الأبدى. لما مر أنَّ القوى الجسمانية متناهية الأفعال و الانفعالات.

و أما عن الرابع فلما سيظهر لك بطلان التناسخ لا بوجه يتوقف بيانه على حدوث النفوس بل من جهة إثبات الفايات.

و أساعن الحنامس فلأنَّ العوارض المتسابقة في الزمان المتواردة على ذات واحدة لايمكن أن يكون ورودها إلا بأسباب عائدة إلى القابل من جهة حركاته الاستعدادية التي لاتكون إلا في مادة جسمانية، و قبل الأبدان لايمكون للنفوس استعدادات جسمانية يقبل بها صفات متعاقبة يتخصّص بسبب سابقها بلاحقها، و هكذا لا إلى بداية.

و أما عن السادس فلأن النفوس الهيولانية يتميز بعضها عن بعض بلواحق حاصلة لها بسبب المادة لأن النفوس جسمانية المحدوث حكمها حكم الصور و الطبائع المادية المتكثرة بسبب مميزات جسمانية، ثم يلزم تعين كل منها بوجودها الخاص و هو عين شعورها بذاتها، و ذلك الذي يستمر استمراراً ثابتاً مع ضرب من التجدد الوجودي؛ فلا جرم يبقى الامتياز بينها دائماً و إن حصل لكل منها تفاوت وجودي بحسب تجوهرها من أول تكونها إلى غاية كمالها الجوهري. فالحاصل أن الامتياز في أفراد نوع واحد لابد و أن يكون أولا بشيء خارج عين الماهية و لوازمها، و ذلك لايكون إلا من عوارض المادة، فالنفوس التي بعد الأبدان يتصور بينها التكثر، و الامتياز الحاصل لها حين تلبسها بالأبدان، ثم يستصحب حكم ذلك فيها بعد الأبدان لبقاء أثر التميز فيها و لو بالنصرض بل بحسب التبعية. و قد ثبت أن قبل عالم الحركات و الاتفاقات لايكن بالعرض بل بحسب التبعية. و قد ثبت أن قبل عالم الحركات و الاتفاقات لايكن عروص مخصيص خارجي و مميز عرضي مفارق؛ فليس هناك امتياز بالعوارض عروص مخصيص خارجي و مميز عرضي مفارق؛ فليس هناك امتياز بالعوارض عبد اتفاق في الماهية و المقيقة، فهذا ما يكن أن يتكلف في تقرير هذه المجة.

حجّـة أخــرى عــلى حــدوث الــنفس ذكــرها أبوالبركات فقال: لو كانت النفس موجــودة قــبل الــبدن لكانت إما متعلّقة بأبدان أخرى أوغير متعلّقة بأبدان أخرى. و باطل أن تكون متعلّقة بها لأنَّ ذلك قول بالتناسخ، ثمّ إنه أبطل التناسخ بمجة ذكرها المستكلّمون من أنَّ أنفسنا لو كانت فى بدن آخر لكنا نعلم الآن شيئاً من تلك الأحوال التى مضت علينا، و نذكّر أنا كنّا فى بدن آخر و على حالة أخرى، فلما لم نتذكّر شيئاً منها علمنا أثاما كنا موجودين فى بدن آخر، و باطل أن لايكون متعلّقة ببدن آخر لأنها حينئذ تكون معطلة ولا تعطل فى الطبيعة. و هذه الحجة ضعيفة بوجوه:

الأول أنَّ الحجـة الَــق أوردهـا فى بطــلان التناسـخ الّذى هو مبنى هذا الدليل ضــعيفة لجواز أن لايكون شىء من الأحوال و العلوم السابقة بحفوظة فى الذاكرة، بــل تكــون منمحــية بانمحاء المدارك و تبدل القوى و المشاعر، اللّهم إلا أن تكون الآتــار الباقية من باب أمور استعدادية، و لهذا تتفاوت النفوس فى الاستعدادات و تتخالف فى الذكاء و البلادة و قبول التعاليم و اكتساب الملكات و غيرها.

الـشانى أنَّ التعطيل أغا يلزم إن كانت النفوس موجودة قبل الأبدان بما هى نفوس و ليســت مــتعلَقة بالأبدان. و أما اذا كانت لها نشأة أخرى و نحو آخر من الوجود فوق كونها نفساً كالعقل أودون النفسية كالطبيعة و ما يجرى مجراها فلم يلزم تعطيل.

الثالث أنها يجوز أن تكون موجودة قبل هذه الأبدان في عالم آخر متعلّقة بأبدان آخر المتعلّقة بأبدان آخر غيرالأجساد الطبيعية عنصرية كانت أو فلكية عابلً استعالة التناسخ أنما يقام عليها البرهان إذا كان عبارة عن تردّد النفوس و الأرواح في هذا العالم من بدن مادى آخر على سبيل الاستعداد و تهيّؤالمواد، كما يظهر من برهان استحالته حسب ما أصّلناه كما سيجيء ذكره إنشاءالله تعالى.

### فصل (٣)

فى ايضاح القول فى هذه المسئلة المهمة° و تعقيب ما ذكروه و هدم ما أصلوه اعـــلم أنَّ هذه المسألة دقيقة المسلك بعيدة الغور و لذلك وقع الاختلاف بين

<sup>\*</sup> قوله: «نصل في إيضاح القول في هذه المسئلة المهمّة» أي في حدوث النفس

الفلاسفة السابقين في بابها، و وجه ذلك أنَّ النفس الإنسانية ليس لها مقام معلوم في الهوية ، ولا لها درجة معينة في الوجود كسائر الموجودات الطبيعية و النفسية و العقلية التي كُلِّ له مقام معلوم، بل النفس الإنسانية ذات مقامات و درجات متفاوتة، و لها في كلِّ مقام و عالم صورة أخرى كما قيل:

لقد صارقلبي قابلا كلّ صورة \* فمرعى لفزلان و ديراً لرهبان. و ما هذا شأنه صعب إدراك حقيقته و عسرفهم هويّته، و الّذي أدركه القوم

<sup>\*</sup> قوله: «و وجه ذلك أن النفس الانسانية ليس لها مقام معلوم في الهوية...» أي ليس للنفس مقام معلوم في الهوية...» أي ليس لما بحسب الوجود حدّ تقف عنده و يعبّر عن هذا المعنى بأن النفس لها مقام فوق التجرّد وله المناله السبزواري: هو أنها بحت وجود ظلّ حق / عندي و ذا فوق التجرّد انطلق». فتدبّر قوله تعالى: «قل لو كان البحر مداداً الكلمات ربّي لنفد البحر قبل أن تنفد كلمات ربّي ولا جننا بمثله مداداً (الكهف، ١٠٠). و قوله تعالى: «ولو أن ما في الأرض من شجرة أقلام و البحر يمدّ من معده سبعة أبحر ما نفدت كلمات الله عزيز حكيم» (العمان، ٢٨). و الترآن مأدبة الله، و مما على تلك المأدبة و هي غير متناهية طعامك فلينظر الإنسان إلى طعامه فلنات ظرف يتسبع ما على تلك المأدبة، و هان قير متناهية طعامك فلينظر الإنسان إلى طعامه عليه السلام: «كلّ و عام يضيق بما جعل فيه إلا وعاء العلم فإنه يتسع»، و هذه كلها تدلّ على أن النفس ليس لها مقام معلوم في الهوية. و قد قال الإمام أميرالمؤمنين على الوصيّ عليهالسلام في وصيته لابنه محمد: «اعلم أن درجات الجنة على عدد آبات القرآن، فإذا كان يوم التبامة يقال لقارئ القرآن، فإفا كان يوم التبامة يقال لقرق، فالهم.

ثمُّ إن للنفس نشئات سابقة بنحوالجمع، و نشئات لاحقة بنحوالغرق. و البيت من ترجمان الأشواق للشيخ الاكبر محيىالدين (ص ٣٣ من طبع بيروت و بعده):

و بیت لأوثان و كعبة طائف و ألواح توراة و مصحف قرآن

<sup>\*\*</sup> قوله: «و لها نشئات سابقة ولاحقة...» للنفس نشئات سابقة بنحوالجمع. ولا حقة بنحو الفرق.

من حقيقة النفس ليس إلا ما لزم وجودها من جهة البدن و عوارضه الإدراكية و التحريكية، و لم يتفطنوا من أحوالها إلا من جهة ما يلحقها من الإدراك و التحريك، و هدان الأمران مما اشترك فيهما جميع الحيوانات. و أمّا ما أدرك مسنها أزيد من ذلك و هو تجردها و بقائها بعد انقطاع تصرفها عن هذا البدن فأغما عرف ذلك من كونها محل العلوم، و أنَّ العلم لاينقسم و محل غيرالمنقسم غيرمنقسم، فالنفس بسيطة الذات، و كل بسيطة الذات غيرقابل للفناء و إلا لزم تركّبه من قوة الوجود و العدم و فعلية الوجود و العدم هذا خلف. هذا لزم تركّبه من قوة الوجود و العدم و فعلية الوجود و العدم هذا القدر عرف علية النفس فقد استسمن ذا ورم، و من اقتصر في معرفة النفس على هذا القدر عبد عليه فيرة عليه إشكالات كثيرة لا يكنه النفصى عنها "".

منها أنَّ كونها بسيطة الذات ينافي حدوثها.

و مـنها أنَّ كونها روحانية الحقيقة عقلية يناقض تعلَّقها بالبدن و انفعالاتها البدنية كالصحة و المرض و اللذة و الألم الجسمانيين.

و مـنها أنَّ بساطتها و تجردها عن المادة ينافى تكثرها بالعدد حسب تكثر الأمدان.

و تمسًا يلمـزم هـؤلاء القــوم المـنكرين لكــون النفس متطورة فى الأطوار منقلبة فى الشؤون الحسية و الغيالية و العقلية أنَّ كلَّ نفس من لدن أول تعلّقها بالبدن و حدوتها إلى أقصــى مراتـب تجـردها و عاقليتها و معقوليتها شىء واجد و جوهر واحد، واقع تحت ماهية نوعية إنسانية كوقوع الإنسان تحت ماهية جنسية حيوانية.

<sup>\*</sup> قوله: «و أمّا ما أدرك منها...» و العبارة في بعض النسخ هكذا: و أمّا مَن أدرك منها.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «لايمكنها التفصّى عنها» و الصواب لايمكنه. و الضمير راجع إلى من فى قوله «و من اقتصـر فى مصرفة السنفس» و قولسه: «حنها أنّ كونها بسيطة الذات ينافى جدوتها» و ذلك لأنّ الحمادت فاسد، و البسيط لايقبل الفساد.

و أقبول: هاهنا دقيقة أخرى فيما يلزم هؤلاء القوم و هو أنهم معترفون بأنَّ النفس فصل استقاقى مقبوم لماهية النوع المركب منها و من الجسد في الخارج كالحسّاسة للحيوان و الناطقة للإنسان، و قائلون: بأنَّ الجنس و الفصل بإزاء المادة و الصّورة في المركبات الطبيعية، و قائلون: أيضاً إنَّ الفصل المحصّل لماهية النوع محصّل لوجدود جنسه، و إنَّ كون الجنس عرضاً بالقياس إلى الفصل المقسّم ليس معضاه أنه من عوارضه الخارجيّة له التي يمكن تصور انفكاكه عنها بحسب الواقع بل إنحاء معناه كونه من العوارض التخيلية " ألتى لا يتصور الانفكاك بين العارض و المعروض في هذا النحو من العروض إلا بضرب من الاعتبار الذهني.

فإذا تقررً هذا فنقول: لمولم تكن للجوهر النفساني الإنسى حركة جوهرية و استحالة ذاتية لمرم كونه دائماً متحدالوجود بالجسم النامي الحساس، لأنَّ النفس مبدء فصل النوع الإنساني أعنى مفهوم الناطق الذي هو من الفصول المنطقية، و كذا الحساس للحيوان بإزاء النفس الحساسة التي هي من الفصول الاشتقاقية كالناطقة، و الفصول الاشتقاقية بعينها هي الصور النوعية للأجسام الطبيعية، و تلك الصور بما هي فصول \*\*\* لا بما هي صور يحمل عليها الجسم بما هو جنس و إن لم يحمل عليها بما هو مادة، فعلى رأيهم يلزم كون النفس جسماً بأحد الوجهين المذكورين مع أنهم قائلون بمتجرد الناطقة حدوثاً و بقاءاً، لا كما ذهبنا إليه من كونها مع أنهم قائلون بمتجرد الناطقة حدوثاً و بقاءاً، لا كما ذهبنا إليه من كونها

<sup>\*</sup> قولسه: «و همو أنهم معترفونَ بأنَّ النفس فصل اشتقاقى» يعنى أنه مهدأ اشتقاقى مقوّم لماهية النوع الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «من العوارض التخيّلية...» والصواب من العوارض التحليليّة، و التخيّلية من الأغلاط المطبعية. أو من الكاتب.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «بسا هي فصول...» أى بما هي فصول ولا بشرط لابماهي صور و بشرط لايممل عليها الجسسم بما هو جنس، و ما في العبارة بما هو جسم تصحيف من الكاتب أو من الطبع. و قوله: «بأحدالوجهين» أى لابشرط.

جسمانية الحدوث روحانية البقاء. فهذا أحدالبراهين على ثبوت الاشتداد في مقولة الجوهم كما في مقولة الكيف و الكم، و به ينحل كثير من الإشكالات الواردة في حدوث النفس و بقائها بعد الطبيعة. و الجمهور لعدم تفطنهم بهذا الأصل " ألَّـذَى بيِّسناه في هــذا الموضع و قبل هذا بوجوه قطعيَّة أخرى تراهم تحــيّروا في أحــوال الــنفس و حدوثهــا و بقائها و تجرّدها و تعلّقها حتى أنكر بعضهم تجرَّدها، و بعضهم بقائها بعد البدن، و بعضهم قال: بتناسخ الأرواح. و أميا الراسخون في العبلم الجنامعون ببين النظر و البرهان، و بين الكشف و الوجــدان فعــندهم أنَّ للنفس شؤوناً و أطواراً كثيرة، و لها مع بـــاطتها أكوان وجودية بعضها قبل الطبيعة و بعضها مع الطبيعة و بعضها بعد الطبيعة. ورأوا أنَّ المنفوس الإنسانية موجودة قبل الأبدان بحسب كمال علَّتها و سببها، و السبب الكــامل يلزم المسبب معها، فالنفس موجودة مع سببها لأنَّ سببها كامل الذات تام الإفادة، و ما هو كذلك لاينفك عنه مسببه \*\* لكن تصرفها في البدن موقوف عــلـى اســتعداد مخصوص و شروط معينة، و معلوم أنَّ النفس حادثة عند تمام استعداد البدن و باقية بعدالبدن إذا استكملت، و ليس ذلك إلا أنّ سببها \*\*\* يبقى أبدالدهمر فإذا حصل لك علم يقيني بوجود سببها قبل البدن، و علمت معنى السببية و المسببية، و أنَّ السبب الذاتي هو تمام المسبب و غايته حصل لك عسلم بكونها موجودة قبل البدن \*\*\* بحسب كمال وجودها و غنائها، و الّذي

<sup>\*</sup> قوله: «والجمهور لعدم تفطَّنهم بهذا الأصل...» يعني بهذا الأصل الحركة في الجوهر. ·

<sup>\*\*</sup> قولــه: هو مـا هـو كذلـك لاينفك عنه مسبَّه» و ذلك لأن الكامل هو الناقص مع الزّيادة. فالكامل واجد للناقص بنحو أعلى.

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «و ليس ذلك إلا أنّ سببها...» والصواب إلا لأنّ سببها، و العبارة حرّفت من الكاتب، أو في الطبع.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «حصل لك علم بكونها موجودة قبل البدن» أي موجودة بوجود جملي.

يتوقف على البدن هو بعض نشأتها، و يكون استعداد البدن شرطاً لوجود هذه النشأة الدنية و الطبيعة الكونية؛ و هى جهة فقرها و حاجتها و إمكانها و نقصها لاجهة وجوبها و غنائها و تمامها، و لوكان البدن شرطاً لكمال هويتها و تمام وجودها كما فى سائر الحيوانات و النباتات كان زوال البدن موجباً لزوالها كما يلزم أن ينعدم بعدم الآلة، و فساد المزاج البدنى تصرف الصانع و عمله الحستاج إلى الآلة كسائر القوى المادية الدائرة الفاسدة المتجددة الزائلة، و البرهان قائم على أنَّ للنفس قوة عقلية تتصرف فى العقليات بذاتها لا باستعمال آلة و هى كمالها الذاتي وجهة غنائها عن البدن و سائر الأجسام، فهى بكمالها السبى خارجة عن عالم الأكوان المتجددة.

فالحقُّ أنَّ النفس الإنسانية جسمانية الحدوث و التصرف روحانية البقاء و التعقل؛ فتصرفها في الأجسام جسماني و تعلقها لذاتها و ذات جاعلها روحاني. و أما العقول المفارقة فهي روحانية الذات و الفعل جميعاً، و الطبائع جسمانية الذات و الفعل جميعاً، فلكل من تلك الجواهر مقام معلوم بخلاف النفس الإنسانية. و لهذا حكمنا بتطورها في الأطوار إذ ليس تصرفها في البدن كتصرف المفارقات في الأجسام لأنها بذاتها مباشرة للتحريك الجزئي و الإدراكات الجزئية على سبيل الانفعال و الاستكمال لا على وجه الإفاضة و الإبداع.

و لـنرجع إلى تـتمة أقـوال القـوم و متمسكاتهم فى بـاب حدوث النفس الإنسانية و قدمها و تزييف ما قالوه و هدم ما أصلوه أمّا احتجاجاتهم الباقية على الحدوث:

فمنها ما ذكره صاحب الكتاب " المسمى محكمة الإشراق من قوله: وليس

<sup>\*</sup> قوله: «و تعلُّقها لذاتها» والصواب و تعقُّلها لذاتها. و قد حرَّفت فى الطبع أو من الكاتب.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فمنها ما ذكره صاحب الكتاب...» أقول: الأدلُّه التي أقامها الشيخ الإشراقي ناظرة إلى

هـذا النور أى النفس الإنسانية قبل البدن؛ فإنَّ لكلَّ شخص إنسانى ذاتاً تعلم نفسها و أحوالها الخفيّة على غيرها، فليست الأنوار المدبرة الإنسية واحدة و إلا ما علم واحد كان معلوماً للجميع و ليس كذلك فقبل البدن إن كانت هذه الأنوار موجودة لا يتصور وحدتها، فإنها لاتنقسم بعد ذلك إذهى غير متقدرة، و لا برزخية أى جسمانية حتى يمكن عليها الانقسام، ولا يتصور تكثرها فإنَّ هذه الأنوار الجمردة قبل الصياصى لايمتاز بشدة و ضعف إذ كلُّ مرتبة من الشدة و الضعف مالا يحصى ولا عارض غريب فإنها ليست في عالم الحركات حينئذ فلما لم يكن كثرتها ولا وحدتها قبل تصرّف الأبدان فلايمكن وجودها.

أقدل فيه نظر من وجوه: الأول إنه يرد على إبطال الشق الثاني " أنا لا نسلم أنها متحدة نوعاً بمنى أنها أفراد لنوع واحد متمايزة فى الوجود بل هى بأجزاء شيء واحد وحدة نوعية، بأجزاء شيء واحد وحدة نوعية، و المستند أنَّ الجواهـر العقلـية عـند بعض الفلاسفة الكاملين وجودات محضة بلاماهية، و تلك الوجودات متفاوتة بالأشدّ و الأضعف، و معنى الأشد هو كون

أن النفوس الإنسانية ليست موجودة قبل الأبدان على كثرتها المتميّرة بعضها عن بعض، كما ذهب إليه أكثر المتكلّمين بأنها حادثة قبل الأبدان على وجه الكثرة. و هذا قول حق ذهب إليه المحقّقون سن الرااسخين في الفلسفة الإلهيّة كالمصنّف و الشيخ في الشفاء و غيرهما. و كلام السهروردى لايسنفي وجود النفوس بوجودها الجسمي قبل الأبدان كيف و هو راسخ في اثبات المثل الإلهيّة في عدة مواضع من كتاب حكمة الإشراق، و اعتراضات المصنّف غير واردة عليه بلا كلام و دغدغة. و قعد أعرضنا عن الحنوض في ردّ واحد واحد من إيراداته اعتماداً على أنَّ هذه الإشارة تكفى الناقد البصير، فنهصرً.

<sup>\*</sup> قوله: «ولا يتصوّر تكثّرها» و إلا لزم كونها ماديّة.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «على إبطال الشقّ التانى...» و العبّواب على إبطال الشقّ الأول. و الثانى من طفيان قلم الناسخ.

الوجود بحيث كأنه يشتمل على أمثال ما فى الأضعف، و يترتب عليه أضعاف ما يترتب عليه أضعاف ما يترتب عليه أضعاف ما يترتب على الفرد الضعيف، فهذه النفوس قبل نزولها فى الأبدان متمايزة بجهات و حيشيات عقلمية مستقدمة على أكوانها الطبيعية بالذات، لابعوارض قابلية لاحقمة لماهياتها؟ و إليه الإشارة بقولم صلى اله عليه وآله: «نحن السابقون اللاحقون» و قوله(ص): «كنت نبياً و آدم بين الماء و الطين».

والثانى إنه يرد على إيطال الشق الأول أنا لا نسلّم لزوم ما ذكرتم إن أريد بالإدراكــات الإدراكــات المتوقفة على الآلات، و إن أريد بها الإدراكات الفير المتوقفة على الآلآت فلزومه مسلّم و لا نسلّم عدم اشتراك الكلّ فيها ألاترى إنها اشتركت فى العلم بذواتها و فى إدراك كثير من الأوليات الغير المتوقفة على الآلآت.

و لعلّـك تقــول: إذا اتحدت النفوس كان جميع الآلآت لذات واحدة فتكون تلك الذات مدركة لجميع المدركات بجميع الآلآت فكان كلُّ أحد منّا يدرك ما يدركه الآخر فيدرك الكلّ.

أقول: كلامنا في اتحاد النفوس قبل الأبدان لا في اتحادها عندالتعلق بالأبدان، والاتحاد بحسب كل نشأة يخالف الاتحاد بحسب نشأة أخرى، ولا شبهة لأحد في أن نشأة التعلق بالبدن غير نشأة التجرد عنه؛ كيف و النفوس في هذه النشأة البدنية صارت بحيث ترتبط و تتأحد كل واحدة منها بالبدن اتحاداً طبيعياً يحصل منهما نوع طبيعي حيواني، و في النشأة العقلية يكون عند استكمالها متحدة بالعقل المفارق كما عليه أفضل الأقدمين، فكيف يقاس اتحاد النفوس في عالم الأبدان و عالم التفرقة في المبدواز و عدمه؟ و لوجاز اتحاد النفوس في عالم الأبدان لجاز اتحاد الأبدان بعضها ببعض؛ لأن البدن لا يتشخص إلا بالنفس. و الحاصل إن ودراك الشيء بتالمة متقوم بتلك الآلة، فإدراكات النفوس لما كانت بالآلات كانت مدركة من حيث حصولها بآلات

أُخــرى مدركة لذاتها من حيث ذاتها ولا لذاتها من حيث لها آلات أُخـرى غير الآلآت الّــى بها أدركت تلك الإدراكات و المدركات.

الثالث: إنَّ قوله لا يتصور وحدتها لأنها لا تنقسم بعد ذلك: فيه إنَّ الوحدة تكون على وجوه شتى كالعقلية، و النوعية، و العددية، و المقدارية، و لكلَّ وحدة كثرة تقابلها، و ليس كلَّ وحدة تقابلها كلَّ كثرة؟ فإنَّ موضوع الوحدة العقلية قد يكون كثيراً بالأجزاء، و قد علمت أيضاً فيما سبق أنَّ العقل البسيط كلُّ الأثنياء المعقولة فكذلك فيما نحن فيه، فإنَّ النزول من نشأة العقل إلى نشأة الأبدان يقتضى تكثير الواحد، و الصعود من هذه النشأة إلى نشأة العقل يقتضى توحيد الكثير منحصراً فيما يتعلق توحيد الكثير منحصراً فيما يتعلق بالمقادي و الأجرام كما ذكره حقى يلزم كون النفوس متقدرة جرمية.

و منها أيضاً ما ذكره في ذلك الكتاب و هو إنها لو كانت موجودة قبل الأبدان فسلم يمنعها حجاب ولا شاغل عن عالم النور المحض، و لا اتفاق ولا تفير في ذلك العالم؛ فتكون كاملة فتصرفها في البدن يقع ضائعاً، ثم لا أولوية لتخصيص بعضها ببدن و الاتفاقات أنما هي في عالم الأجسام، وليس في عالم المنور الهض اتفاق يخصص ذلك الطرف؟ و ما يقال: إنَّ المتصرفات في الأبدان يسنح لها حال موجب لسقوطها عن مراتبها كلام باطل؛ إذ لا تجدد فيما ليس في عالم الحركات و التعلقات.

أقـول: قد ذكرنا فى تعاليقنا على حكمة الإشراق جواباً عن هذه الحجة أنَّ للمنفوس كيـنونة في عالم العقل، و كينونته في عالم الطبية والحس. و كينونتها همناك تخالف كينونتها هاهنا، و هى و إن كانت هناك صافية نقية غير محتجبة ولا ممسنوعة عن كمالها العقلى النوعى ولكن قد بقى لها كثير من الحيرات التي

<sup>\*</sup> قوله: «أنَّ للنفوس كينونة...» أي كينونة جميَّة في عالم العقل، و كينونة فرقيَّة في عالم الطبيعة.

لائيكن تحصيلها إلا بالهبوط إلى الأبدان و الآلآت بحسب الأزمنة و الأوقات و فنون الاستعدادات، فتصرّفها فى الأبدان الجزئية بعد كينونتها فى المقامات الكلّية لايقـع ضـائعاً كمـا زعمـه، بل لحكمة جليلة لا يعلمها إلا الله والراسخون فى العلم.

ثم العجب أنَّ هذا الشبيخ و كثير ممن يسلك طريقه قائلون: بارتقاء بعض النفوس من هذا العالم إلى عالم النور المحض و العقل الصرف من غير استلزام تجدّد و ايجاب و استيجاب سنوح حالة تجددية فى ذلك العالم كما هو الأمر المحقق عند العارف، فكيف ينكر هبوطها من ذلك العالم إلى هذا العالم من غير لزوم تجدّد و تقير هناك؟ و حال الإعادة كحال الابتداء من غير فرق فى صعوبة الدرك و غموض الفهم و دقة المسلك، و من هان عليه التصديق باتصال بعض المتصرفات فى الأبدان بصالم العقبل البرىء عن السنوح و التجدّد فليسهل عليه الإذعان بانفصالها عن ذلك العالم و اتصالها بالأبدان، و كلَّ ما يصحّح أحد الأمرين من البدو و الإعادة يصحّح الأخرى، و لهذا كثيراً مًا وقع فى الكتاب الإلحى إثبات البعود الإعادة بنبوتِ البداية كقوله تعالى: «كما بد أنا أول خلق نعيده».

و اعلم ن حكاية هبوط النفس الآدمية من عالم القدس موطن أبيها المقدس الميوانية إلى هذا العالم موطن الطبيعة الجسمانية التي كالمهد؛ و موطن النفس الحيوانية التي همي بجنزلة أمّها بما كثرت في الصحف المنزلة من السماء، و مرموزات الأنبياء، و إشارات الأولياء والحكماء الكبراء، ففي القران العزيز ذكر هبوط النفس و صعودها في آيات كثيرة كقوله تعالى: «لقد خلقنا الإنسان في أحسن تقويم، ثمّ رددناه أسفل سافلين إلا الذين آمنوا و عملوا الصالحات» و كقولم تعالى في حكاية آدم و هبوطه من عالم الجنان: «قلنا اهبطوا منها جميعاً فإمّا يأتينكم متى هدى فمن تبع هداى فلا خوف عليهم ولا هم يجزئون» و قولم تسالى: «قال اهبطوا بعضكم لبعض عدو ولكم في الأرض مستقر و متاع إلى حين» و قولم عوله م تعالى: «ألهاكم التكاثر حتى زرتم المقابر إلى قوله: ثم لتسئلنً

يومـئذ عـن النّميم» و قوله تعالى: «إن منكم إلا واردها كان على ربّك حتماً مقضـيّاً ثمّ نـنجّى الّذيـن اتقوا و نذرالظالمين فيها جثيّاً» و قولـه تعالى: «كما بدأكم تعودون فريقاً هدى و فريقاً حقّ عليهم الضّلالة».

و فى الحديث النبوى: «الناس معادن كمعادن الذهب و الفضّة» إشارة إلى تقدم وجودها فى معادن ذواتها من العقول المفارقة ألّتي هى خزائن علم الله، و كيفية هذا التقدم فى الوجود كما حققناه و وجهناه من أنَّ للنفوس كينونة عقلية تجرّدية كما أنَّ لها كينونة تعلقية، و كما أنَّ للأشياء الخارجية الجزئية تبوتاً فى القضاء السابق الإلهى و هى هناك مصونة عن التغير و الهو و الإثبات، و هاهنا واقعة فى الكون والفساد و الهو والاثبات لقوله تعالى: «يحو الله ما يشاء و يثبت و عنده أمَّ الكتاب» يعنى اللوح المحفوظ عن التغير و التبدل.

و فى كلام أميرالمؤمنين(ع) «رحم الله امرءاً عرف من أين وفى أين و إلى أيسن» فالأولى إشارة إلى حال النفس قبل الكون، و الوسط إلى ما مع الكون، والاخر إلى ما بعدالكون. و فى كلامه(ع) أيضاً: «و ليحضر عقله وليكن من أبناء الآخرة فإنه منها قدم و إليها ينقلب». و روى عنه(ع) أيضاً فى ماهية النفس و مبدئها و معادها: «اعلم أنَّ الصورة الإنسانية هى أكبر حجة الله على خلقه، و هى الكتاب الذي كتبه بيده، و هى مجموع صورة العالمين، و هى المختصر من اللوح المحفوظ، و هى الشاهد على كلَّ غائب، و هى الطريق المستقيم إلى كلَّ خبر، و الصراط المدود بن الجنة و النار».

و قىال معلّم الفلاسفة أرسطاطاليس فى كتاب اثولوجيا فى فائدة هبوط السفس إلى هذا العالم ما معناه: إنها لم يضرها هبوطها إلى هذا العالم شى، بل انتفعت به، و ذلك أنها استفادت من هذا العالم معرفة الشيء، و علمت ما طبيعته بعد أن افرغت عليه قواهنا، و ترائت أعمالها و أفاعيلها الشريفة الساكنة الدي كانت فيها و هى فى العالم العقلى، فلولا أنها ظهرت أفاعيلها و افرغت قواها و صيرتها واقعة تحت الإبصار لكانت تلك القوى و الأفاعيل فيها

باطلا، و لكانت النفس تنسى الفضائل و الأفعال المحكمة المتقنة إذا كانت خفيّة لاتظهـر، ولو كان هذا هكذا لما عرفت قوة النفس ولا شرفها، و ذلك أنَّ الفعل أثما هو إعلان القوة الخفية بظهورها، و لو خفيت قوة النفس ولم يظهر لفسدت و لكانت كأنها لم تكن انتهى كلامه.

و فى أقــوال الحكمـــاء الأقدمــين إشـــارات لطيفة و رموز شريفه إلى هبوط النفس من ذلك العالم و صعودها. و حكايات مرشدة إلى ذلك.

منها قصّة سلامان و أبسال ".

و منها قصّة الحمامة المطّوقة المذكورة فى كتاب كليلة و دمنة.

و منها حكاية حيّ بن يقظان.

و للشيخ الرئيس قصيدة في السؤال عن علَّة هبوط النفس أوَّلها:

هبطت إليك من الحمل الأرفع \* ورقاء ذات تعزّز و تمنّع كـلّ ذلـك يفسيد أنّ للسنفس كيسنونة قبل الهدن، و وجوداً في العالم الشامخ

الآلهـى، و أنَّ لها عوداً و رجوعاً إلى ما هبطت منه، و طلوعاً لشمس حقيقتها و كواكـب قواهـا مـن مغـربها إمـا مشـرقة مستقيمة و إما منكسفة منكوسة مكدّرة.

و قولـــه قــدس سره: و ما يقال: إنَّ المتصرفات في الأبدان يسنح لها حال

ولد: «و منها قصة سلامان و أبسال» قصة سلامان و أبسال نقلت مترجمة بالفارسية في كتاب «نامه دانشوران» في شرح حال أبي عبدالله الجوزجاني (ط ۱ من الرحلي. ج ۲، ص ۴۱۷). ثم إن شئت بيان تفصيل ذكر قصة سلامان و أبسال فراجع إلى تعليقاتنا على الفصل الأول من النبط التاسيع مين شرح الحواجة نصيرالدين الطوسي على إشارات الشيخ الرئيس (ج ٣. ص ١٠١٧ بتصحيحنا و تحقيقاتنا و تعليقاتنا عليه) حيث يقول: «فإذا قرع سمك فيما يقرعه، و سرد عليك فيما تسمعه قصة لسلامان و أبسال، فاعلم أن سلامان مثل ضرب لك. و أن أبسالاً مثل ضرب لدرجتك في العرفان إن كنت من أهله، ثم حل الرمز إن أطقت.

موجب لسقوطها عن مراتبها إلى آخره.

قلت: في الحواشمي إنَّ سقوط النفس عبارة عن صدورها عن سببها الأصلى، و نزولها عن أبيها المقدّس العقلي، و الحال الّتي توجب سقوطها عن ذلـك العـالم شــؤون فاعلها وجهات علَّتها و حيثياتها. و قد وقع التنبيه سابقاً عـلى أنَّ المعلـولات الـنازلة الصادرة عن فواعلها أنما صدرت عنها بجهاتها و لوازمهما الإمكانية، و نقائصها و إمكاناتهما و فقر ذواتها إلى جاعلها التام القيَّومي، و يعبّر عن بعض تلك النقائص بالخطيئة المنسوبة إلى أبينا آدم. و عن صدور النفوس عنها بالفرار من سخط الله و ذلك ليس إلا ما تقتضيه الحكمة في ترتيب الوجود؛ فإنَّ النور الأنقص لا تمكِّن لبه في مشهد النور الأشد؛ ألا ترى أنك إذا أردت أن تنظر في مسألة إلهية شديدة الغموض لَمْ تُحْكمُها بَعْدُ، و توغلت فيها توغلا قويّاً يكلَّ ذهنك قبل أن يحصل لك ملكة الرجوع إليها. و يكون سبريع الانصراف منها إلى شغل آخر من الأُمور الدنيَّة فراراً من أن يحترق دماغك من استيلاء ظهورها العقلى كما يستولى نور الشمس على أعين الأخافيش، و إليه الإشارة في الحديث النبوي «إنَّ لله سبعين حجاباً من نور لو كشـفها لأحَرقـت سـبحات وجهه" كلُّ ما انتهى إليه بصره» و الحكماء ذكروا وجوهاً عديدة على طريق الرمز و الإشارة تشعر إلى علَّة هبوط النفس.

فمن أقوال الفلاسفة المتقدمين ما ذكره أنباذ قلس و هو إنّ النفس كانت فى المكان العالى الشريف فلما أخطأت سقطت إلى هذا العالم. و إنما صارت إلى هذا العالم ضارت غياثاً العالم ضارت غياثاً للنفوس التي قد اختلطت عقولها.

<sup>\*</sup> قوله: «لأحرقت سبحات وجهه...» سبحات بضمّ السين و الباء أى نوره. و أراد بالوجه الذات. و بما انتهى إليه بصره جميع المخلوقات لأنّ يصره محيط بجميعها. أى لو أزال المانع من رؤية أنواره لأحرق جلاله جميعهم.

و منها قال أفلاطون الربانى فى كتابه فاذن: علَّة هبوط النفس إلى هذا العالم سقوط ريشها. فإذا ارتاشت ارتفعت إلى عالمها الأول.

و منها منا قبال هبو أيضاً في كتابه الّذي يدعى طيماوس: إنَّ علّة هبوط النفس إلى هذا العالم أمور شتّى و ذلك أنَّ منها ما اهبطت لخطيئة أخطأتها. و إنحنا هبطت إلى هذا العالم لتعاقب و تجازى على خطاياها. و منها ما اهبطت لعلّت أخبرى غبير أنبه اختصر في قوله و ذمّ هبوط النفس و سكناها في هذه الأجسام.

و قال في موضع آخر من كتاب طيماوس: إنَّ النفس جوهر شريف سعيد و إغما صارت في هذا العالم من فعل الباري الخيّر، فإنَّ الباري لمّا خلق هذا العالم أرســل الله النفس\* و صيّرها فيه ليكون العالم ذاعقل؛ لأنه لم يكن من الواجب إذا كان هذا العالم متقناً في غاية الإتقان أن يكون غير ذي عقل. ولم يكن ممكناً أن يكمون العمالم ذا عقمل و ليست لممه نفس، فلهذه العلَّة أرسل الباري تعالى الـنفس إلى هـذا العـالم و أسـكنها فـيه، ثمَّ أرسل نفوسنا و أسكنها في أبداننا لـيكون هــذا العالم تامّاً كاملا. و لئلا يكون دون ذلك العالم في التمام و الكمال فينبغي أن يكون في العالم الحسي من أجناس الحيوان ما في هذا العالم العقلي. و منها ما قاله أرسطاطاليس في مواضع كثيرة من كتابه في معرفة الربوبيّة مـن ذلـك قولـــه: الطبيعة ضربان عقلية و حسّية، و النفس إذا كانت في العالم العقلي كانت أفضل و أشرف. و إذا كانت في العالم الحسّي كانت أخسّ و أدنى مـن أجـل الجــسم الّــذي صارت فيه، و النفس و إن كانت عقلية و من العالم الأعــلي العقــلي فلابدُّ أن ينال من العالم الحـسّى شيئاً و تصير فيه لأنَّ طبيعتها مــتلاحمة للعالم العقلي و العالم الحستي. و لا ينبغي أن تذمّ النفس أو تلام على

<sup>\*</sup> قوله: «أرسل الله النفس...» قد حرّفت العبارة و صوابها هكذا: فإنَّ البارَى لمَّا خلق هذا العالم أرسل إليه النفس و صبَرها فيه الح.

ترك العالم العقلى و كينونتها فى هذا العالم. لأنها موضوعة بين العالمين جميعاً. و إنحما صارت النفس على هذه الحال لأنها آخر تلك الجواهر الشريفة الآلهية؛ و أول الجواهس الطبيعية الهسئية. و لما صارت مجاورة للعالم الهستى لم تمسك عنه فضائلها بل فاضت عليه قولها، وزيّنته بغاية الزينة؛ و ربما نالت من خساستها ذلك إلا أن يحذر و يحترز.

و من ذلك قولم في موضع آخر: إنَّ النفس الشريفة و إن تركت عالمها المالى و هبطت إلى هذا العالم السفلى فإنها فعلت ذلك بنوع استطاعتها و قوتها العالمية ليتصور الإنبة التي بعدها و لتدبّرها. و إن هي افلتت من هذا العالم بعد تصويرها و تدبيرها إياه و صارت إلى عالمها سريعاً لم يضرّها هبوطها إلى هذا العالم شيء بل انتفعت به؛ و ذلك أنّها استفادت من هذا العالم معرفة الشيء و علمت ما طبيعته.

و منه قوله فى موضع آخر: إذا فارقت النفس العقل و أبت أن تتصل به و أن تكون و العقل أن تكون هو واحداً اشتاقت إلى أن تنفرد بنفسها و أن تكون و العقل إشنين. ثم اطلعت إلى هذا العالم و ألقت بصرها على شيء من الأشياء دون العقل استعادت الذكر حيننذ و صارت ذات ذكر؛ فإن ذكرت الأشياء التي هناك لم ينحط إلى هاهمنا، و إن ذكرت إلى هذا العالم السفلى انحطت من ذلك العالم الشريف.

و منه قوله فى موضع آخر: فإن قال قائل: إن كانت النفس تتوهم هذا العالم قـبل أن ترده فلا يخلو أنها تتوهمه أيضاً بعد خروجها منه و ورودها إلى العالم الأعـلى. فـإن كانت تتوهمه فإنها لا محالة تذكره، و قد قلتم إنها إذا كانت فى العالم الأعلى لا تتذكّر شيئاً من هذا العالم ألبتة.

قلسنا: إنَّ السنفس و إن كانست تستوهم هذا العالم قبل أن تصير فيه و لكنّه تتوهمه بتوهم عقلي.

و ممَّــا يسدلَ أيضاً من كلامه على أنَّ النفس كان لها وجود في عالم العقل و

وجود في عالم الطبيعة. و أنَّ كلا من الوجودين غير الآخر قول هذا الفيلسوف في الميمر المثاني: فنريد الآن أن نذكر العلَّة الَّتي بها وقعت الأسامي المختلفة عــلى النفس، و لزمها ما يلزم الشيء المتجزى المنقسم الذات، فينبغي أن يعلم هل تتجزى النفس أم لاتتجزى، فإن كانت تنجزى فهل تتجزى بذاتها أم بعـرض. و إذا كانــت لاتتجزى فبذاتها لاتتجزى أم بعرض. فنقول: إنَّ النفس تتجزى بعرض. و ذلك أنها إذا كانت في الجسم فقبلت التجزية بتجزى الجسم. كقولـك: إنَّ الجِسزء المـتفكر غيرالجسزء البهيمي، و جزئها الشهواني غير جزئها الغضم، فالسنفس أنما تقميل الستجزية بعرض لا بذاتها، و إذا قلنا إنَّ النفس لاتستجزى فأنما نقول ذلك بقول مرسل ذاتي، و إذا قلنا إنها تقبل التجزية فإنما نقول ذلك بقول مضاف عرضي، و ذلك أنا إذا رأينا طبيعة الأجسام تحتاج إلى الـنفس لـتكون حية، و الجسم يحتاج إلى النفس لتكون منبئة في جميع أجزائه انتهى هذا الكلام. و قد تبيّن منه أنّ النفس لها وجود لايتجزى لا بالذات و لا بالعرض و هو وجودها العقلي، و لها وجود يتجزي بالعرض بوجود الطبيعة، و ظاهر أنَّ الوجود الَّـذي يستجزي ولـو بالعـرض غـير الوجود العقلي الَّذي لابتحزى أصلا بذاته لا بالذات و لا بالعرض.

و قال في موضع آخر منه: إن العقل إذا كان في عالمه العقلي لم يلق بصره على شيء من الأشياء التي دونه إلا على ذاته، و إذا كان في غير عالمه أى في العالم الحسسى فإنه يلقى بصره مرَّة على الأشياء و مرَّة على ذاته فقط، و إغا صار ذلك حال البدن الذي صار فيه بتوسط النفس، فإذا كان مشوباً بالبدن جداً ألقى بصره على الأشياء، و إذا تخلص قليلا ألقى بصره على ذاته فقط. و العقل لايستحيل ولا يميل من حال إلى حال إلا بالجهة التي قلنا. و أما النفس فإنها تستحيل إذا أرادت علم الأشياء، إلى آخر هذا الكلام و غير ذلك من كلماته الشريفة تصريحاً و تلويحاً إلى أن للنفس كينونة قبل هذه النشأة و بعدها في عالم العقل، يظهر لك بالمراجعة إليها و التأمل فيها.

ثم لا يخفى أنَّ عادة الأقدمين من المكماء تأسياً بالأنبياء أن يبنوا كلامهم على الرموز و التجوزات لحكمة رأوها و مصلحة راعوها، مداراة مع العقول الضعيفة "، و تروّفاً عليهم، و حنذراً عن النفوس المعوجة الفسوفة و سوء فهمهم، فما وقع في كلامهم أنَّ النفس أخطأت و هبطت فراراً من غضب الله عليها فهم و أمنالهم يعلمون أنَّ في عالم القدس لا يتصور سنوخ خطيئة أو اقتراف معصية، ولايتطرق إليه مستحدثات آثار الحركات بل عنوا بخطيئة النفس ما أشرنا إليه من جبة إمكانها و حصولها عن مبدئها و نقصها الموجب لتعلقها بالبدن أو كونها بالقوة، فجريتها الطبيعية نقص جوهرها، و هبوطها صدورها عن المفارق بالعلاقة البدنية و كونها عقلا بالقوة، و أنها لا تتسع القوة النظرية متمكنة عمّا من شأنها أن يصدر عنها إلا بعد حين يستعمل القوة العملية في أفاعيلها الحيوانية و النفسانية، فالنفس منصرفة الوجه عن أبيها المعملية في أفاعيلها الحيوانية و النفسانية، فالنفس منصرفة الوجه عن أبيها المعملية في أفاعيلها الحيوانية و النفسانية، فالنفس منصرفة الوجه عن أبيها المعملية في أفاعيلها الحيوانية و من أنماء وجودها، و الفرار من سخط الله

ای برادر قصّه جون پیمانه است معنی اند دانه سعنی بگیرد سرد عسقسل سنگرد پر

معنی اندر وی بسان دانه است ننگرد بیمانه را گر گشت نقل

<sup>\*</sup> قولمه: «مداراةً مع العقول الضعيفة...» قال الله سبحانه فى سورة العنكبوت من القرآن الحكيم:
«سئل الذيمن ائخذوا من دون الله أولياء كمثل العنكبوت ائخذت بهيتاً و إنَّ أوهن البيوت لبيت
العنكبوت لو كانوا يعلمون» ــ إلى قوله سبحانه ــ : «و تلك الأمثالُ نضربها للنّاس و ما يعقلها
إلا العالمون». و قد جرى من قلمى فى مفتح مقدّمة كتاب «كليله ودمنه» بتصحيحى و تعليقاتى
عليه بالفارسية هذا المعنى الرصين و الأمر القويم كما أهديه إليك:

<sup>«</sup>دانایـان جهـان رسـوم مملکت داری و آداب جهانبانی و وظائف زندگانی و معارف و حقایق بــــیاری را از زبـان پی زبانـان در لباس هزل و افسانه بدر آوردند تا خاص و عام را در فرا گــرفتن رغبـت آیــد و هــرکس بقدر استعداد خویش حظّی برد و نصیبی گیرد». و قال العارف الروس فی أواخر الهملّد الثانی س المتنوی المعنوی:

هـذا الشـوق الطبـيعى إلى تدبـير الـبدن لعشقها بكمال ذاتها ليزول عنها هذا النقص الجوهري بكمال وجودها الجوهري التجردي.

وكذا سا نقل عن بعض المشرقيّين الفارسيّين أنَّ الظلمة حاصرت النور و حبسته مدة ثمَّ أمددته و أيّدته الملائكة فاستظهر على أهرمن الذى هو الظلمة فقهـر الظلمة إلا أنه أمهلها إلى أجل مضروب، و إنَّ الظلمة حصلت من النور لفكرة ردّية. فهذا الحديث أيضاً كان عن النفس فإنها جوهرة نورانية من جهة كونهـا عقـلا بالفعل كما برهن عليه. و الظلمة هى القوة الحيوانية و الطبيعية و انحصـارها تسـلط القوى عليها و انجذابها إلى العالم السفلى، و إمداد الملائكة مصـادفة توفييق القـدر بهداية النفس لإشراق عقلى، و خروجها إلى الفعل و الإمهـال إلى أجـل مضـروب بقـاء القوى إلى حين الموت، أو قطع العلاقة، و الفكرة الردّية النفات النفس إلى الأمور المادية.

و من الاحتجاجات على بطلان تقدّم الأرواح الإنسية على أبدانها قول صاحب حكمة الإشراق و التلويحات فى كتابه المذكور: إنَّ الأنوار المدبّرة إن كانست قبل البدن فنقول: إن كان منها مالا يتصرف أصلا أى فى بدن فليس عدبسر و وجوده معطل، و إن لم يكن منها مالا يتصرف كان ضرورياً وقوع وقت وقع فيه الكلَّ و مابقى نور مدبر.

أقدول: قمد ذكرت في الحواشي إيراداً عليه إنَّ لنا أن نختار الشق الأول، و نقدول: إنَّ الوجدود المفارقي للمنفوس غير الوجود التملّقي لها، و من ذهَب منالأقدمين إلى أنَّ للمنفوس وجوداً في عالم العقل قبل الأبدان لم يرد به أنَّ المنفس بما هي نفس لها وجود عقلي، بل مراده أنَّ لها نحواً آخر من الوجود غير وجودها الذي لها من حيث هي نفس مدبرة، فعلى هذا لا يلزم من كونها غير متصرفة في الأبدان تعطيل، و إنما يلزم التعطيل لو لم يكن النفس بما هي نفس متصرفة في البدن، و حينئذ يقع وجودها ضائعا معطلا، ولا يلزم التعطيل لو لم تكن لوجودها العقلي متصرفة في جسم بل هي بماهي عقل لا اشتغال لها بالجسم أصلا، و هي بماهي نفس لاتنفك عن تدبير و مباشرة أصلا.

ولمننا أيضاً أن نحتار الشق الأخير فإنَّ حقيّة هذا الشق لايوجب أن يجيء وقت وقع فيه الكلّ، و مابقي وجود نفس مدبّرة في العالم كما ذكره، و ذلك لأنه إن أراد بالوقت في قولسه: وقت وقع فيه الكل وقتاً محدوداً معيناً و من لفظة الكل الجميع فذلك غير لازم بما ذكره، و إن أراد به كلَّ وقت أوأعم من ذلك و من لفظة الكلَّ الكلَّ الأفرادي قلا محذور فيه، و ذلك لأنَّ الزمان غيرمتناهي الأوقات فعلى تقدير عسدم تناهي النفوس و وجود كلَّ في وقت لايلزم إلا وجود الجميع في أوقات غير متناهية، و ذلك غير ممتنع لا وجود الكل في وقت ممين، فاللازم غير محذور، و المحذور غير لازم.

ثم: نقـول: إن المـبدء العقلى الذى وجدت و انتشرت منه النفوس إلى هذا السالم غيرمتناهى القوى و الجهات و الحيثيات الوجودية، و كلّما انفصلت منه المنفوس بقيـت فيه القوة الغير المتناهية كما كانت على حالها لاتبيد ولا تنفد. لأنه مبدع من مبدء الكل. و ليس وجود النفوس الغير المتناهية في العالم العقلى على نعـت الكـشرة العدديـة، و لا أنها ذات ترتيب ذاتى أو وضعى حتى يرد الذى ذكره في كل واحدة واحدة منها، و يلزم حينئذ ما ذكره من مجىء وقت لم يبق فيه واحد من النفوس.

و إيّاك أن تتوهم ممّا ذكرناه أنَّ وجود النفوس في المبدء العقلي وجود شيء في شيء بالقوة كوجود الصور الفير المتناهية في المبدء القابلي أعنى الهيولي الأولى، و ذلك لأنَّ وجود الشيء في الفاعل ليس كوجوده في القابل، فإنَّ وجوده في الفاعل أشد تحصيلا و أتم فعلية من وجوده عند نفسه، و وجوده في القابل قد يكون أنقص و أخس من وجوده في نفسه و بحسب ماهيته، لأنَّ وجوده في القابل المستعد بالقوة الشبيه بالعدم ، و وجوده عند نفسه بين أن

<sup>\*</sup> قوله: «الشبيهة بالعدم» و الصواب الشبيه بالعدم لكونه صفة للقابل. و الشبيهة من طغيان قلم

يكون و أن لا يكسون. وله فى الفاعل وجود بالوجوب. و وجود النغوس عند مبدئها العقلى و أبيها المقدس وجود شريف مبسوط غير متجز ولا متفرّق. و هـذا ممايحتاج دركه إلى ارتفاع بصيرة القلب عن حد علم اليقين إلى حد عين اليقين.

فإن قلت: ما ذكرته هو قول بانقلاب الحقيقة و هو ممتنع.

قلت: هـذا لـيس من انقلاب الحقيقة في شيء، و ذلك لأنَّ انقلاب الشيء عبارة عـن أن ينقلـب ماهـية شـيء من حيث هيهي إلى ماهية شيء آخر بحسـب المعـنى و المفهوم، و هذا ممتنع لأنَّ الماهية من حيث هي.هي ليست إلا هي. وكذا يمتنع أن ينقلب وجود ماهية إلى وجود ماهية أخرى من غير مادة مشتركة يتبدل عليها الصور بحسب الانفعالات المتواردة عليها، أو ينقلب حقيقة بسيطة إلى حقيقة بسيطة أخرى ، و أما اشتداد الوجود في كماليته و استكمال صبورة جوهرية في نفسه حتّى يصير متقوّماً بأوصاف ذاتية أخرى غــير مــا كانت أولا فليس ذلك بممتنع، لأنَّ الوجود متقدم على الماهية، و هو أصل و الماهيات تبعة لــه، ألاترى أنَّ الصور الطبيعية تتكامل و تشتد إلى أن تستجرُّد عن المادة و تنقلب صورة عقلية موجودة في العالم الأعلى العقلي على وصف الوحدة و المتجرّد، و كذلك النفوس بعكس ذلك كانت في عالم العقل شــيئاً واحــداً جوهراً مبسوطاً متحداً عقلياً فتكثّرت و تنزّلت في هذا العالم. و صارت لضعف تجوهرها متشبّئة بأبدان طبيعية ساكنة في منازل سفلية، فليس في هذيبن الأمرين انقبلاب في الحقيقة عبلي الوجه المستحيل؛ فإنَّ للأشياء النوعسية و المفهومسات المحسدودة كالإنسان و الفلك و الأرض و الماء و غيرها أنحــاءاً مــن الوجــود، و أطــواراً من الكون، بعضها طبيعية، و بعضها نفسية، و

الناسخ. و قوله: «بين أن يكون و أن لايكون» و ذلك لكونه بالإمكان.

<sup>\*</sup> قوله: «أو ينقلب حقيقة بسيطة إلى حقيقة بسيطة أخرى» كالعقل الأول إلى الثاني.

بعضها عقلية. و بعضها إلهية أسمائية. فإنك إذا تعقّلت أو تخيّلت أرضاً أو سماءاً فقيد حصلت في عقلك سماءاً عقلية، و في خيالك سماءاً خيالية كلُّ واحدة من الصورتين سماء بالحقيقة لا بالجاز، كما أنَّ الَّتِي في الخارج عنك سماء. بل الصــورتان الأوليان أحقُّ باسم السماء و أولى من الَّتى في الخارج، لأنَّ الَّتى في الخــارج بموّهــة مغشوشة بغواشي زائدة و أمور خارجة عن ذاتها. و أعدام و ظــلمات و أمــور زائلــة ســائلة مــتجددة،و كذا الحال في كل نوع من الأنواع الطبيعية، فـالكلُّ في قضاءالله السابق على وجه مقدس عقلي. فأيُّ مفسدة في أن يكــون للنفوس الّتي هي صور بعض الأنواع الطبيعية كينوتة على نحو آخر في العالم العقبلي؟ و من زعم أنَّ كون معنى واحد موجوداً بوجودات متعددة ستخالفة النشآت يوجب قلب الماهية وبطلان الحقيقة فليمتنع عنده العلم بحقيقة شيء من الأشياء، فإنَّ العلم بالأشياء الغائبة عبارة عن وجود صورتها المطابقة لها عند العالم، و تلك الصورة للشيء قد تكون عقلية، و قد تكون خيالية. و قد تكون حسّية حسب درجات قوة العالم بها. فالعالم إذا كان عقلا بسيطاً كان علمه بالأشياء صورة بسيطة عقلية تطابق أعداداً بل أنواعاً كثيرة في الخارج، و تلك الأعداد مع كونها متكثّرة المواد الخارجية مختلفة الهويّات الطبيعـية فهي مما يحمل عليها معنى واحد نوعي متحد بها إذا أخذ ذلك المعنى مرسلا من غير شرط و قيد من وحدة أو كثرة عددية، و كذا إذا كان العالم قوة خيالسية كالذوات النفسانية الموجودة في عالم الأشباح و الأمثال تكون صورتها العلمية صورة متخيّلة مطابقة لصورة محسوسة في الحس أو موجودة في المادة بحسب الماهية و الحد مخالفة لها في نشأة الوجود و الهويّة. وكذا القياس في غير مـا ذكـرناه من المواطن الإدراكية، فقد علم أنَّ لحقيقة واحدة نشأت وجوديَّة بعضها أشــد تجــرّداً و أكـــثر ارتفاعاً عن التكثّر و الانقسام، و عن الوقوع في

<sup>\*</sup> قوله: «لصورة محسوسة في الحس» أي في الحس الظاهر كالبصر.

الحسركات و مواد الأجسام. و إذا جاز أن تكون صورة واحدة عقلية في غاية المتجرد صورة مطابقة لأعداد كثيرة من صور جسمانية بحيت تتحد بها فليجز كون صورة واحدة عقلية هي المسماة بروح القدس صورة مطابقة لنفوس كثيرة إنسية تكون هويتها تمام تلك الهويات النفسانية. و ما نقل عن فيناغورس إنه قال: إن ذاتاً روحانية ألقت إلى المعارف فقلت: من أنت قال: أنا طباعك التام يؤيد هذا المطلب. و أنت يا حببي لو تبسر لك الارتقاء إلى طبقات وجودك لرأيت هويات متعددة متخالفة الوجود، كل منها تمام هويتك لا يعوزها شي. " منك؛ تشير إلى كل واحدة منها بأنا، و هذا كما في المثل المشهور أنت أنا فمن أنا.

حجة أخرى ذكرها أيضاً في كتاب حكمة الإشراق يقوله: إذا علمت لانهاية الحسوادث و استحالة النقل إلى الناسوت قم فل كانت النفوس غير حادثة لكانت غير متناهية، فاستدعت جهات غير متناهية في المفارقات و هو محال. أقول: قد أشرنا إلى أنَّ وجود النفوس في عالم العقل ليس كوجودها في عالم الحس متكشرة ذات ترتيب زماني أو وضعى أو غير ذلك، و الذي يلزم من كون النفوس الغير المتناهية في هذا العالم ذات صورة عقلية قمية يكون بها نحو

<sup>\*</sup> قوله: «قام تلك الهويات...» أي تكون هويَّتها تمام تلك الهويّات النفسانيَّة وكمالها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لايعوزها شيء» أي لايفقدها شيء.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: «ذات صدورة عقلسية...» خبر لقوله: «كون النفوس...» و قوله: «أن تكون تلك الصورة» أى تلك الصورة العقلية ذات قوة غير متناهية الخ.

وجودها العقبلي أن تكون تلك الصورة ذات قوة غير متناهية في التأثير و الفعل أعنى بحسب الشدة، و قد سبق الفرق بين اللاتناهي في الشدة و اللاتناهي في العدة أو المددة، و ذلك ليس بمحال إنما المحال تحقق جهات غير متناهية في المسادي العقلية بحسب الكثرة والعدة و حيثية الإمكان؛ فإنَّ جهات الخير و الوجوب غير متناهية شدة، و جهات النقص و الإمكان متناهية شدة، و كذا عدة إلا بالقوة في أوقات و أدوار مختلفة كما يعرفه الحكماء.

ثم العجب من هذا الشيخ قدس سره حيث ذهب إلى أنَّ لكلَّ نوع جسمانى نوراً مدبراً في عالم المفارقات، و أنَّ للنفوس البشرية نوراً مدبراً عقلياً. و ذهب إلى أنَّ النفوس أنوار ضعيفة بالقياس إلى النور المفارق، و أنها بالنسبة إليه كالأشعة بالقياس إلى نور الشمس و أنَّ النور كلّه من سنخ واحد و نوع واحد بسيط لا اختلاف في أفراده إلا بالكمال و النقص، فإذا كانت نسبة النفوس إلى مبدها العقلى هذه النسبة فلزم أن يكون وجود ذلك المبدء العقلى هو تمام وجودات هذه النفوس، و نوره كمال هذه الأنوار.

و حاصل هذا البحث أن وجود النقوس مجردة عن تعلّقات الأبدان في عالم المفارق عبارة عن اتحادها مع جوهرها العقلى الفعالى، كما أن وجودها في عالم الأجسام عبارة عن تكثرها و تعددها أفراداً أو أبعاضاً؛ حتى أن جزء النفس المتعلّق بعضو القلب فير جزئها المتعلّق بعضو الدماغ و غير ذلك من الأعضاء، كما أن جزئها الفكرى غير جزئها الشهوى، و جزئها الشهوى غير جزئها الشهوى غير جزئها التجزية، و

قوله: «إلا بالقوة...» فإنها غير متناهية أيضاً بالقوة.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: ﴿إِلاَ أَنَّ هَـذَهُ السَّجَزِيةَ...> أى إلا أن هـذه التجزية إلى القوى ينحو آخر غير تلك
 التجزية إلى الأعضاء، و للنفس أنحاء من التشريع و التفصيل يعرفها الكاملون. إشارة إلى أطواره
 الوجودية من النزولية و الصعودية، و هى غير تشريع البدن الخ.

للمنفس أنحاء من التشريح و التفصيل يعرفها الكاملون، و هي غير تشريح البدن و الأعضاء اللذي بيّنه الأطباء و المشرّحون، و هكذا وجودها في عالم البرزخ المتوسط بين العالمين العقلي و الحسيّ لمه تشريح و تفصيل بنحو آخر، و وجودها هناك عبارة عن وجود جوهر مثالي إدراكي مجرد عن الأجسام الحسّية دون الخيالية إلا أنَّ ذلك الوجود أيضاً عين الحياة و الإدراك، و قد علمت أنَّ الحيال عندنا جوهر مجرد عن الدماغ و سائر الأجسام الطبيعية، و هي حيوان تام متشخص سائح سائر في دارالحيوان و نشأة الجنان.

#### ذكر تنبيهي

و اعلم أنَّ شارح كتاب حكمة الإشراق العلامة الشيرازى زيَّف هذه الهجيم المذكورة من هذا الشيخ قدس سره في نفى قدم النفوس و تقدمها على الأبدان، و نسبها إلى الإقبناع بمأنَّ كلّها مبتنية على إبطال التناسخ، و زعم أنَّ القول بالتناسخ مذهب قبوى بل حقُّ ذهب إليه الأقدمون من الحكماء المعظمين كأفلاطون و غيره، و نحن مع أنا قد رأينا بطلان التناسخ و ألهمنا ببرهان لطيف على استحالته و فساده، و حملنا كلام أفلاطون و الأقدمين على غير ما فهمه القوم و حملوه، و وجهناه إلى غير ما وجهوه كما سيجىء لك بيانه في مباحث نفى التناسخ ذكرنا وجوه الخلل في أبحاث هذا الشارح التحرير في الحواشي بما يؤدى ذكره هاهنا إلى التطويل، فارجع إلى الحواشي إن اشتهيت أن تسمعها. يؤدى ذكره هاهنا إلى التطويل، فارجع إلى الحواشي إن اشتهيت أن تسمعها. ثم قال بعد ذلك: و ذهب أفلاطون إلى قدم النفوس و هو الحق الذي لايأتيه الباطل من بين يديه ولا من خلفه، لقوله (ع): «الأرواح جنود بجندة فما تعارف» الحديث، و قوله (ص): «خلق الله الأرواح جنود بجندة فما تعارف» الحديث، و قوله (ص): «خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام» و تعارف» الحديث، و قوله (ص): «خلق الله الأرواح قبل الأجساد بألفي عام» و

<sup>\*</sup> قولـه: «في أبحاث هذا الشيخ النحرير» و الصواب: في أبحاث هذا الشارح النحرير. كما في غير واحدة من النسخ.

إنمــا قـــيّـده بــألفى عام تقريباً إلى أفهام العوام و إلا فليست قبلية النفس على البدن متقدرة و محدودة بل هي غير متناهية لقدمها و حدوثه انتهى قوله.

أقول: لو كان مراد أفلاطون بقدم النفوس قدمها عاهى نفوس متكثرة كما توهمه لزم منه محالات قوية منها تعطيل النفوس مدة غير متناهية عن تصرفها في البدن و تدبيرها، و قد علمت أنَّ الإضافة النفسية ليست كإضافة الأبوة و البنوة العارضة، و كإضافة الربان إلى السفينة، و كإضافة رب الدار إلى الدار حتى يجوز أن يزول و تعود تلك الإضافة النفسية و الشخص بحاله، بل النفسية كالمادية و الصورية و غيرها من الحقائق اللازمة الإضافات التي نحو وجودها الخناص مما لزمتها الإضافة، و كالمبدعية و الآلهية لصانع العالم حيث ذاته بذاته موصوفة بها، فالنفس مادام كونها نفساً لها وجود تعلقي؛ فإذا استكملت في وجودها و وصارت عقبلا مفارقاً يتبدل عليها نحو الوجود، و يصير وجودها وجودها أخروياً و ينقلب إلى أهله مسروراً، فلو فرضت وجودها النفسي قدياً لزم التعطيل بالظاهر و التعطيل محال.

و مـنها لــزوم كــشرة فى أفــراد نوع واحد من غير مادة قابلة للانفعال و لا يميّزات عرضية و هو محال.

و مـنها وجـود جهات غيرمتناهية بالفعل فى المبدء العقلى ينثلم بها وحدة المبدء الأعلى إلى غير ذلك من المحالات اللازمة على القول بلا تناهى النفوس المفارقة فى الأزل و على القول بتناهى النفوس القديمة يلزم التناسخ و كثير من المفاسد المذكورة.

<sup>\*</sup> قولسه: «لزم النعطيل بالظاهر» و الصواب لزم التعطيل بالضرورة. و الظاهر تحريف من الكاتب. و قوله: «ومنها لزوم كثرة فى أفراد نوع واحد» هذا مبنىً على كون النفوس متحدة بالنوع. وقوله: «و منها وجود جهات غير متناهية...» و هى جهات صدور النفس. و قوله: «على القول بتناهى النفوس...» قد سقطت الواو من العبارة و الصواب: و على القول بتناهى النفوس الخ.

و بالجملة نسبة القول بقدم النفوس بماهى نفوس إلى ذلك العظيم و غيره من أعاظم المتقدمين مختلق كذب، كيف و هم قائلون مجدوث هذا العالم و تجدّد الطبيعة و دُتورها، و سيلان الأجسام كلّها، و زوالها و اضمحلالها كما أوضحنا طريقه، و نقلمنا أقوالهم فيه. و إن كان مراده بذلك أنَّ لها نشأة عقلية سابقة على نشأتها التعلقية فلا يستلزم ذلك قدم النفوس بماهى نفوس، و لا تناسخ الأرواح و تسردُدها في الأبدان لأنهما باطلان كما مرَّ. ثمَّ إنَّ الآيات و الأخبار الدالة على تقدم النفوس على ما حملناه.

ثمُّ قال: و قد تمسك أفلاطون عليه بأنَّ علة وجود النفس إن كانت موجودة بتمامها قبل البدن الصالح لتدبيرها فوجدت قبله لاستحالة تخلف المعلول عن العلقة الستامة، و إن لم تكن موجودة بتمامها بل به يتم توقّف وجودها عليه لكونه على هذا التقدير جزء علة وجودها أو شرطها، لكنها لا تتوقّف و إلا وجب بطلانها ببطلانه، لكنها لا تبطل ببطلانه للبراهين الدالة على بقائها ببقاء عليتها الفيّاضة، و أخصرها أنها غير منطبعة في الجسم بل ذات آلة به؛ فإذا خرج الجسم بالموت عن صلاحية أن يكون آلة لها فلايضر خروجه عن ذلك جوهرها، بهل لاترال باقية ببقاء العقل المفيد لوجودها الذي هو محتنع التغير فضلا عن العدم كما عرفت، و إذا كان كذلك فيجب وجودها قبل البدن الصالح لمتدبيرها، فعلى هذا "لايكون البدن شرطاً لوجودها بل لتصرّفها فيه فيكون المدن كفتيلة استعدت لاشتعال من نار عظيمة فتنجذب النفس إليه بالخاصية أو البدن إلىها "" كالمقناطيس و الحديد، وليس من شرط جذب المقناطيس

<sup>\*</sup> قوله: «و أخصرها...» الضمير راجع إلى البراهين.

 <sup>\*\*</sup> قول.: «و على هذا...» العبارة الصحيحة بالفاء أى فعلى هذا؛ معناها هكذا: فيجب وجودها
 قبل البدن الصالح لندبيرها أى لندبير النفس إياه، قعلى هذا لايكون البدن الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «أو البدن إليها» أي البدن اليها بالخناصية كالمقناطيس و الحديد. و قوله: «أن يكونا

للحديد أن يكونا موجودين معاً انتهى.

أقبول: إلّــا سنبين كيفية حدوث النفس و تعلُّقها بالبدن، و ما ذكره إشكال سـتقف عــلى حلَّه. و هو احتجاج صحيح على قدم كلَّ بسيط الحقيقة و يلزم منه قيدم المفارق، وكنذا النفوس بحسب وجودها البسيط " العقلي الَّذي هو صــورة مــن صــور ما في علم الله، و شأن من الشؤون الإلهية، و قد علمت أنّ وجود النفس و نفسيته شيء واحد، و هي محسب هذا الوجود صورة مضافة إلى البدن متصرَّفة فيه، لا أنَّ إضافتها إليه و تصرَّفها فيه من العوارض اللاحقة الُّــتي هــي بعــد وجودهــا حــتّـي يــزول و يعود كالإضافة الَّتي بعن المقناطيس والحديد كما زعمه، فالَّذي يحوج إلى البدن هو وجودها التعلُّقي وجهة نفسيَّتها و تصرُّفها فيه و استكمالها به، و هذا النحو من الوجود ذاتي لها حادث مجدوث البدن، وكما تحدث بحدوثه تبطل بيطلانه، يمهن أنها تبطل النفس بما هي نفس ذات طبيعة بدنية، و ينقلب بجوهرها إلى نحبو آخر من الوجود بحسب استكمالاتها الجوهرية المتوجهة إلى الغايات، و فناء الشيء إلى غايته الذاتية و سبدئه أشــرف و أولى لـــه. فقوله: و إلا وجب بطلانها ببطلانه مسلّم و حق. وقولـه: لكنُّها لاتبطل ببطلانه للبراهين الدالَّة على بقائها إلى آخره إن أراد به بقاء النفس عاهي نفس معينة فشيء من العراهين الَّتي وجدناها لا يدلُّ إلا \*\* على أنَّ كلُّ موجود بسيط الحقيقة لايمكن أن يبطل، و أما النفس بما هي نفس

موجودين معاً» أي أن يوجدا معاً.

<sup>\*</sup> قوله: «بحسب وجودها البسيط...» أي لا وجودها النفسي لأنها بحسب وجودها النفسي ليست سبطة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «لايدل إلا...» العبارة قد حرّفت و صحيحها هكذا: لايدل إلا على أن كلّ موجود بسيط الحقيقة لايمكن أن يبطل. و قوله: «فإن قال قائل يلزم...» العبارة الكاملة هكذا: فإن قال قائل إنه يلزم. و قوله: «نشئتان أخريان» و الصواب: نشأتين أخريين.

و كذا كلَّ صورة و طبيعة مادية محصَّلة لِلجسم فليست بسيطة الهويَّة.

فإن قال قائل الله يلزم مما ذكرت أنَّ كلَّ نفس لم تبلغ فى وجودها إلى مقام العقــل البــــيط فــيه هالكــة بهــلاك البدن ودثوره؛ فعلى ما ذكرت لم يبق من النفوس بعد الأبدان إلا نادراً قليلاً فى غاية الندرة.

فنقول: إن للسنفوس بعد هذه النشأة الطبيعية نشأتين أخريين: إحديهما النشأة المقلية، والأخرى النشأة العقلية، فالأولى لمتوسطين والناقصين، والأخيرة للكاملين المقربين.

## ايضاح و تأكيد

قول...ه: و على هذا لا يكون البدن شرطاً لوجودها بل لتصرّفها إلى آخره اعلم أنَّ هذا كلام من يفرق بين التصرّف الذاق الطبيعي و بين التصرّف الصناعي العرضى: فوقع في هذا الإشكال الذي بيناه الاشتباه بين أخذ ما بالذات مكان ... ما بالعرض .. و ذلك لأنَّ حقيقة النفس و ماهيتها ليست كما تصورها من أنَّ ها في نفسها لنفسها وجودها ألذي يخصها أن تتصرّف في جسم من الأجسام و تدبّره و تحركه و تنميه و تكمله و تطعمه و تسقيه، كمن تصرّف في بناء أو غرس شجرة يقوم بتكميله و تعميره بإدخال أجسام أخرى كالتراب و الماء إليه حتى يبلغ إلى كماله فيكمله، و يستكمل هو أيضاً تكميلاً و استكمالا عرضيّين خارجيّين عن هوية ذاته، هيهات إنَّ النفس مادامت هي نفس لها وجود ذاتي تعلقي هي مفتقرة في هذا الوجود الذاتي إلى البدن، متقومة بحسب بعض قواها الحسيّة و الطبيعية به، متعلّقة به ضرباً من التعلقي.

و بالجملة تصرّف النفس في البدن تصرّف ذاتي و هو نحو موجودية النفس، كما أنَّ تكميل الصورة للمادة تعلّق ذاتي لها و هو نحو وجودها، وكما أنَّ حلـول المرض كالبـياض في الجسم هو نحو وجوده، و لا يلزم من ذلك أن يكـون الـنفس ولا الصـورة ولا المرض واقعة تحت مقولة المضاف لما علمت سابقاً ". فزوال التصرّف في البدن من النفس هو بعينه زوال وجودها في نفسها، أو مساوق له إلا أن يستحيل إلى مقام صار وجودها بعينه هو وجودها لذاتها أو لعقلها المفارق، و حيستُذ لم يكن نفساً بل شيئاً أرفع وجوداً منها كما أنها قبل بلوغ الصّورة الطبيعية، و هي كمال أول " لجسم طبيعي آلي إلى مقام النفسية كان شيئاً أخس وجوداً و أدون مرتبة من النفس.

و أما مما ذكره بعض الفضلاء في استحالة تقدم النفس على البدن من أنها لو تقدمت على البدن لكان شيء واحد مفارقاً و مخالطاً للمادة، و محال أن يكون الشيء الواحد مفارقاً ومخالطاً. فمحال تقدم النفس على البدن. فغير صحيح على الشيء الواحد مفارقاً ومخالطاً. فمحال تقدم النفس على البدن. فغير صحيح على هذا الوجه، لا لماذكره جماعة من أهل العلم منهم الشيخ المقتول في كتاب المشارع و المطارحات: من أنَّ النفس ليست بمخالطة للمادة فلايجرى فيه ذلك الكلام بل يستوجه ذلك على الصور و الأعراض؟ ولا لما قيل: إنَّ المخالطة ليست إلا العلاقة و البدنية، فعلا يليزم مما ذكره القائل إلا كون شيء واحد مجرداً عن العلاقة و ذا علاقة؟ و هذا على همذا الوجمه إنما يمتنع إذا كان النجرد و العقلاقة وقعا معاً فيستحيل اجتماعهما؛ أما العلاقة في وقت و التجرد في وقت آخر فهو غير محال في واقع كما للنفس قبل الموت و بعده. أما بطلان الأول فلما علمت أنَّ النفس في أول حدوثها صورة مادية ثمَّ تصير مجردة فئهت كون شيء واحد مخالطاً و مفارقاً أول حدوثها صورة مادية ثمَّ تصير مجردة فئهت كون شيء واحد مخالطاً و مفارقاً فليجز "" في عكسه، و أما بطلان النافي فلأنَّ نفسية النفس و علاقتها بالبدن هذه فليجز "" في عكسه، و أما بطلان النافي فلأنَّ نفسية النفس و علاقتها بالبدن هذه

<sup>\*</sup> قولسه: «لما علمت سابقاً» من أنّه يلزم ذلك إذا كانت الإضافة مقوّمة لماهيّتها لا ما إذا كانت معتبرة في وجوداتها.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و هي كمال اول...» الجملة كاملة هكذا: و هي كمال أول لجسم طبيعي آتي إلى مقام النفسية» فقوله آلي منسوب إلى الآلة، و قوله إلى مقام النفسية حرف جارً متملّق بقوله: بلوغ الصورة...

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «فليجز» في عدة نسخ مصحّحة من المخطوطة و غير المخطوطة عندنا جانت العهارة هكذا: فليجز عكسه. و في نسخة: فليجز فيه ذلك الكلام.

العلاقـة أمـر ذاتى لهـا، و هـو نحـو من أنحاء وجود الشيء بالذات، و لهذا قسّموا الجوهر إلى أقسام هى أنواع محصّلة لمقولة الجوهر، و عدّوا من تلك الأنواع النفس نوعاً قسيماً للعقل، فعلم أنَّ النفس ليست ذاتاً شخصيّة تامّة مفارقة الذات مُمَّ قد عرضت لها التعلّق بالبدن كتعلّق صاحب الدكان بدكانه بإضافة زائدة عليه.

فالحلّ والتحقيق كما ذهبنا إليه من أنَّ كون الشيء مفارقاً عن المادة و مخالطاً لها أغا يستحيل فيما لا يتبدّل أنحاء وجوداته و نشآته، فالنفس قبل التعلّق بالبدن لها نحو من الوجود، و مع التعلّق نحو آخر و بعدالتعلّق نحو آخر، و ليس بين هذه الوجودات الثلاثة مباينة تامّة لأنَّ بينها علّية و معلولية "، و وجود العلول إلا بالكمال و النقص، و لا وجوده يغاير وجودها إلا بالنقص و الكمال فتأمل.

و بالجملة فللمنفس الإنسانية نشآت بعضها سابقة و بعضها لاحقة. فالنشآت السابقة عملى الإنسانية كالحيوانية و النياتية و الجمادية و الطبيعة العنصرية. و نشآت لاحقة\*\*\*كالعقل المنفعل. و الذي بعده العقل بالفعل. و بعده العقل الفعّال و ما فوقه.

# نقل كلام لتشييد مرام

قد تمسك بعض الأفاضل على قدم النفس بأنها لو كانت حادثة لافتقرت إلى علمة تمسك بعض الأفاضل على قدم العلّة إما أن تكون موجودة قبل حدوث النفس أولا يكون كذلك، و الأول يقتضى أن تكون المنفس موجودة قبل وجودها لاستحالة تخلّف المعلول عن علّته التامّة وهو محال. والتاني لايخلو إما أن تكون

<sup>\*</sup> قوله: «ليست ذاتاً شخصيَّة تامَّة مفارقة الذات» و إلا لما كانت قسيماً للعقل.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «لأن بينها علّية و معلوليّة...» فوجودها قبل التعلّق علّة لوجودها التعلّقى و وجودها التعلّقي علّة معدّة لوجودها بعد التعلّق.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و نشئات لاحقة» والصواب: و النشئات اللاحقة. و التحريف من الكاتب.

تلك العلَّة بسيطة أو مركّبة. لاجائز أن تكون بسيطة و إلا لافتقرت من حيث إنها حادثة إلى علَّة أخرى حادثة. و من حيث إنها بسيطة إلى أن تكون علَّتها بسيطة. أما الأول فلأنه لولم يكن للحادث علَّة حادثة لكان إما أن لا يفتقر إلى علَّة أصلا و هــو ظاهــر الـبطلان. أو تكون مفتقرة إلى علَّة دائمة و حينئذ يكون وجوده في بعسض الأحسوال دون بعض ترجيحاً من غير مرجّح، و بطلانه ظاهر أيضاً. و أما الــثاني فلأنه لو كان للبسيط علَّة مركَّبة فإن استقل كلُّ واحد من أجزائها بالتأثير فيه فبلا يمكن استناد المعلمول إلى الباقي، و إلا إن كان لمه تأثير في شيء من المعلول و للباقى تأثير في باقيه كان المعلول مركّباً؟ و إن لم يكن إشيء منها تأثير فيه فأن حصل لها عند الاجتماع أمر زائد هو العلَّة فإن كان عدمياً لم يكن مستقلا بالـتأثير في الوجــود؟ و إن كان وجوديّاً لزم التسلسل في صدوره عن المركّب إن كــان بسيطاً. و في صدور البسيط عنه إن كان مركّباً؟ و إن لم يحصل بقيت مثل ما كانست قسيل الاجتماع فلايكون الكلِّ مؤثراً و قد فرض مؤثرا هذا خلف؟ لاجائز أن تكـون تلك العلَّة مركَّبة لما تقدم أنَّ كلِّ ما علَّته التامَّة مركّبة فهو مركّب. لكنَّ النفس يستحيل أن تكون مركّبة فلا تكون علّتها كذلك انتهى كلامه.

قَـال العلامـة الشـيرازى معترضاً عليه: لايخفى أنَّ كلَّامه مبنى على امتناع صـدور البسيط عن المركّب، و قد علمت ما عليه فى أواخر المنطق عند الكلام على قاعدة يجوز أن يكون للشيء البسيط علّة مركّبة.

أقبول: قبد علمت منافى كلامنا على القاعدة المذكورة أجوبة جميع ما ذكره هبوو غيره، و حبل ما عقدوه فى تجويز تلك القاعدة و تصحيحها من النقض الإجمالى على حجة فسادها، و المناقضة و المعارضة فى مباحث العلّة و المعلول من هذا الكتاب. فارجع إلى النظر فيها إن اشتهيت حتّى يظهر لك حقيّة أنَّ المعلول البسيط لا يكن أن يكون له علّة مركبة، و مع ذلك لا يلزم من ذلك

<sup>\*</sup> قولـه: «حتّى يظهر لك حقيّة أن المعلول البسيط...» قال فى تعليقته على شرح حكمة الإشراق:

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_ ٨٣

قــدم الــنفس بمــا هــى نفس، لأنها غير بسيطة الحقيقة، وكذا كلُّ ما يوجد فى الزمان و الحركة كالطبائع الصورية و غيرها و الله ولى الإنعام.

#### فصل (۴)

## في أن النفس لاتفسد بفساد البدن

استدلت الحكماء عليه كما قرره الشيخ و غيره: بأن النفس يجب حدوثها عند حدوث البدن؛ فلا يخلو إما أن يكونا معاً في الوجود أو لأحدهما تقدم على الآخر؛ فإن كانا معاً فلا يخلو إما أن يكونا معاً في الماهية أولا في الماهية؛ والأول بماطل " و إلا لكانت النفس و البدن مضافين لكنهما جوهران هذا خلف، و إن كانت المعية في الوجود فقط من غير أن يكون لأحدهما حاجة إلى الآخر فعدم كل منهما يوجب عدم تلك المعية لها ولا يوجب عدم الآخر؟ و إما أن يكون لأحدهما حاجة إلى الآخر في الوجود فلا يخلو إما أن يكون المتقدم هوالنفس أو البدن، فإن كان المتقدم في الوجود هو النفس فذلك التقدم إما أن يكون زمانياً أو ذاتياً. و الأول باطل لما ثبت أن النفس لهست موجودة إما أن يكون

كــلام هــذا القائل من أوّله إلى آخر، صحيح و حقّ إلا في شيء واحد و هو أنه زعم أن النفس ليست بسيطةً، و أنه يلزم من هذا الدليل قدم النفس عا هي نفسٌ، و قد علمت أنَّ النفس و كلّ صورة متعلّقة مركّبة الهويّة من أمر يكون به بالفعل و من أمر يكون به بالقوّة. و دليله أنما يدلّ على عدم هويّة بسيطة عقلية هي بالفعل من كلّ جهة و ليست تلك الهويّة هي النفس بما هي بل على على عدم هويّة بسيطة عقلية هي بالفعل من كلّ جهة و ليست تلك الهويّة هي النفس بما هي بل

<sup>\*</sup> قوله: «كما قراره الشيخ...» يعنى الشيخ الرئيس \_ رضوان الله عليه \_ فراجع الفصل الرابع من المقالية الخامسية من الفين السادس من الشفاء (ط ١ من الرحلي الحجري، ص ٣٤٥، و نفس الشفاء بتصحيحنا وتحقيقنا و تعليقاتنا عليه، ص ٣١٧).

<sup>\*\*</sup> قوله: «والأول باطل» أي كونهما معاً في الماهيّة.

قـبل الـبدن، و أمــا الـثاني فباطل أيضاً لأنَّ كلُّ موجود يكون وجوده معلول شي، كان عدمه معلول عدم ذلك الشيء؛ إذ لو انعدم ذلك المعلول مع بقاء العلُّـة لم تكن العلَّة كافية في ايجابه فلم تكن العلَّة علَّة بل جزءاً من العلَّة هذا خلف؟؛ فإذن لو كان البدن معلولاً للنفس لامتنع عدم البدن إلا لعدم النفس، و التالي باطل لأنَّ البدن قد يتعدم لأسباب آخر مثل سوء المزاج أو سوء التركيب أو تفرّق الاتصال فبطل أن يكون النفس علَّة للبدن. و باطل أيضاً أن يكــون البدن علَّة للنفس لأنَّ العلل أربع، و محال أن يكون " فاعلا لها فإنه لا يخلو إما أن يكون علَّة فاعلية لوجود النفس بمجرَّد جسميته أو لأمر زائد على جسميته، و الأوَّل باطل و إلا لكان كلُّ جسم كذلك، و الثاني أيضاً باطل أما أولا فسلما ثبـت أنَّ الصـورة الماديمة أنما تفعل ما تفعل بواسطة الوضع، وكلَّما لايوجد إلا بواسطة الوضع استحال أن يفعل فعلا مجرّداً عن الوضع و الحيّز. و أما ثانياً فبلأنَّ الصُّورة الماديــة أضعف من المجرد القائم بنفسه، و الأضعف لايكون سبباً للأقوى. و محال أن يكون علَّة قابلية لما ثبت أنَّ النفس مجرَّدة و مستغنية عن المادة. و محال أن يكون البدن علَّة صورية للنفس أو تماميَّة \*\* فإنُّ الأمر أولى أن يكون بالعكس، فإذن ليس بين البدن و النفس علاقة واجبة الثبوت أصلا؛ فلايكون عدم أحدهما علَّة لعدم الآخر.

فإن قيل: ألستم جعلتم البدن علّة لحدوث النفس \_ و الحدوث هو الوجود المسبوق بالعدم \*\*\* \_ فإذا كان البدن شرطاً لوجود النفس فليكن عدمه علّة لعدمها.

فقـالوا: إنا قد بيّنا أنَّ الفاعل إذا كان منزّهاً عن التغيّر ثمَّ صدر الفعل عنه

<sup>\*</sup> قوله: «و محال أن يكون...» في العبارة سقط و تمامها هكذا: و محال أن يكون البدن فاعلاً لها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «أو تماميَّة» أي غائيَّة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «هوالوجود المسبوق بالعدم» فشرط الوجود هو شرط الحدوث.

بعد أن كان غير صادر فلابدً و أن يكون وجوده في ذلك الوقت لأجل أنَّ شرط الحدوث قد حصل في ذلك الوقت دون ما قبله، ثمَّ إنَّ ذلك الشرط لما كان شرطاً للحدوث و كان غنياً في وجوده عن ذلك الشرط استحال أن يكون عدم الشرط مؤشراً في عدم ذلك الشيء، ثمَّ لما اتفق أن يكون ذلك الشرط مستعداً لأن يكون آلة للنفس في تحصيل كمالاتها و النفس لذاتها مشتاقة إلى الكمال، لا جرم حَصَل لها شوق طبيعي إلى التصرّف في ذلك البدن و التدبير الكمال، لا جرم حَصَل لها شوق طبيعي إلى التصرّف في ذلك البدن و التدبير فيه على الوجه الأصلح، و مثل ذلك لا يمكن أن يكون عدمه علّة لعدم الحادث. هذا صورة ما قرره المتأخرون كالشيخ الرئيس و من في طبقته.

أقول: و فيه مساهلات و مواضع أنظار، أما في الاستدلال فنقول: إنَّ القول بائنً الصحابة بسين النفس و البدن مجرّد معية اتفاقية ليس بينهما علاقة ذاتية قـول باطل، و معتقد سخيف، كيف و هم قد صرّحوا بأنَّ النفس صورة كمالية للسبدن، و قـد عرفوه " بأنها كمال أول لجسم طبيعي آلي ذي حياة، و حكموا بحصول نوع طبيعي له حدّ نوعي من جنس و فصل ذاتيين كالإنسان والفلك و غيره، و مثل ذلك التركيب يمتنع أن يكون ـ أن يحصل صع ً ـ من أمرين ليس بينهما علاقة العلية و المعلولية.

فالحقَّ أنَّ بينهما علاقة لزومية لا كمعيّة المتضائفين؟ ولا كمعيّة معلولى علَّة واحدة فى الوجـود لايكـون بيـنهما ربط و تعلّق؟ بل كمعيّة شيئين متلازمين بوجه كالمادة والصّورة، و التلازم الذي بينهما كما علمت فى مبحث التلازم بين

<sup>\*</sup> قولـه: «لأجل أن شرط الحدوث...» ففي هذه الصفة أي كونها في ذلك الوقت يحتاج إلى البدن لا في نفس الوجود فلا يكون شرط الحدوث شرط الوجود نفسه.

 <sup>\*\*</sup> قوله: «و قد عرفوه...» و الصواب: و قد عرفوها بأنها كمال الخ. و قوله: بحصول نوع طبيعي.
 اي بحصول نوع طبيعي من النفس و البدن. و قوله: «يمتنع أن يكون من أمرين...» و العبارة الصحيحة: يمتنم أن يحصل من أمرين.

الهيولى الأولى و الصّورة الجرمية، فلكلّ منها حاجة إلى الآخر على وجه غير دائر دوراً مستحيلا، فالسبدن محتاج في تحققه إلى النفس لا بخصوصها بل إلى مطلقها، و النفس مفتقرة إلى البدن لامن حيث حقيقتها المطلقة العقلية بل من حيث وجود تعينها الشخصية و حدوث هويتها النفسية.

إذا تقــرر هــذا فـنقول: قولهم: فإن كان المتقدم فى الوجود هو النفس فذلك التقدّم إما زمانى أو ذاتى.

قلنا: إنَّ تقدَّمها على البدن ذاتي.

قولهم: لو كان كذلك لامتنع عدمه \*\* إلا بعدمها،

قلمنا: الأمر هكذا فبإنَّ البدن بما هو بدن مستعد امتنع عدمه مع وجود السنفس، و وجوده مع عدمها، والذّ يبقى بعد النفس و ما يجرى مجراها فى نوعها على الإطلاق ليس ببدن أصلا بل جسم من نوع آخر، بل البدن بما هو بدن مشروط بتعلَّق النفس والنفس شريكة علَّة البدن.

فليس لأحد أن يقبول: لو كانت النفس علّة للبدن لم تكن فى قعلها مفتقرة إلى البدن؟ لأنَّ توسيط المادة بوضعها "" في تأثير الفاعل فى تلك المادة غير معقول، فإذا لم تكن النفس فى فعلها ولا فى ذاتها مفتقرة إلى المادة لم تكن نفساً بل عقلا؟.

لأنــا نقــول: النفس و كلَّ صورة سواءاً كانت مادية الوجود أو مادية الفعل فأنما تؤثر في نفس تلك المادة و حالاتها لاعلى وجه الاستقلال أو بخصوصها\*\*\*\*

<sup>\*</sup> قواسه: «والمنفس مفتقرة إلى البدن...» أى والنفس مفتقرة إلى البدن بخصوصه، لا من حيث حقيقتها المطلقة المغلية الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لامتنع عدمه...» العبارة الصحيحة بلا دغدغة هي هكذا: «لامتنع عدمه إلا بعدمها» و أما ما في الطبعة الرحلية الأولى» إلا بعد عدمها» فمصحفة بلا دغدغة، و قوله: «و ما يجرى مجريها...» كالنفس المتخبّلة الحيوانيّة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «لأن توسيط المادّة بوضعها...» أي بسبب وضعها.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «أو بخصوصها» الضمير راجع إلى النفس في قوله: لأنّا نقول النفس و كلُّ صورة. و

بل على وجه الشركة مع الأمر المفارق بحسب طبيعتها المطلقة، فالنفس بما هى طبيعة نفسانية مطلقة مع المخفاظ وحدتها المتبدلة بواحد عقلى ثابت علّة مقيمة للمبدن، و همى بحسب كملّ خصوصية لها مفتقرة إلى البدن افتقار الصورة في أحوالها المشخصة إلى المادة القابلة.

و قولهم: و الثانى أى كون البدن علَّة للنفس باطل لأنَّ العلل أربع الخ.

قلنا: نختار أنَّ البدن علَّة مادية للنفس بما هي لها وجود نفساني، و قد سبق أنَّ نفسية النفس أي كونها بحيث تتصرف في البدن و تستكمل أمر ذاتي لها و وجسود حقيقي لها، و ليست النفسية لهذا الوجود كالعوارض التي تلحق الشيء بعد تمام ذاتها و هويتها، بل كونها نفساً ككون الصورة صورة و المادة مادة من حيث إنَّ المسمى و المفهوم الإضافي موجود بوجود واحد، و ككون الواجب صانع العالم، و كما أنَّ عالمية الباري بالأشياء و قدرته على الكلّ ليست بأمر زائد على ذاته؛ فكذا نفسية النفس مادام وجودها هذا الوجود التدبيري ليست بأمر زائد في الوجود على وجود المفهوم و الماهية.

فقولهم: في نفى كون البدن علَّة مادية إنَّ النفس مجرَّدة، و الجرَّد مستغن عن المادة.

فنقول: المجرّد و هو الّذى يكون عقلا بالفعل لا تعلّق له بالأجسام أصلا و ليست السنفس كذلـك\*\*؟ فالدليل المذكور إن أقيم على أنَّ الذات العقلية الّتى وجودها وجود عقلى لذاتها ولا تعلّق لها بالأجسام لايفسد بفساد البدن فذلك

قولسه: «بل على وجه الشركة...» أى بعد يحتاج فى التأثير فى مادّتها إلى المادّة والوضع، بل إذا أثّرت فى مادّة الغير احتاجت إلى الوضع، لأنّ تأثيرها فى مادّتها لايكون منها. بل من المفارق ولو كانت بتوسط الصورة و آليّتها. و قوله: «بواحد عقلى...» متعلق بانحفاظ.

<sup>\*</sup> قوله: «من حيث إنّ المسمّى...» أي المصداق.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وليست النفس كذلك» أي ليست النفس عقلاً بالفعل.

بين واضح، ولكن كنون الشيء عقلا مفارقاً ينافي كونه نفساً مديراً للبدن الجزئي المعين على وجه ينفعل و يستكمل به ضرباً من الانفعال و الاستكمال. وقد علمت أن لسيس بين النفس و البدن مجرد معية كالحجر الموضوع بجنب الإنسان بل هي صورة كمالية للبدن و نفس له و يتركّب منهما نوع طبيعي، ومثل هنذا الأمر كيف يكون مفارقاً عن الأجسام؟ و المفارق ليس وجوده هذا الوجود التعلّقي، وليس كون البدن آلة لها ككون المنحت و المنشار آلة للنجار حتى يستعملها تارة و يتركها أخرى، و الذات المستعملة هي كما هي من قبل و من بعد، ولا كونها في البدن ككون الربّان في السفينة و صاحب الدار في الدار، تدخل فيها و تخرج عنها و السفينة بحالها و الدار دار بحالها، فالدليل المذكور لم يدل على أن الجوهر المفارق العقلي غير فاسد بفساد البدن.

بقى الـنظر فى أنَّ الـنفوس بعضـها أو كلّهـا هل يستحيل وجودها إلى وجود جوهر لاتعلّق لـه بالجسم، ولا حاجة إلى استعماله و الاستكمال به. و بقى الكلام فى كيفية هذا التحول و الانقلاب الجوهرى، و طروّ حالة بها يصير الجوهر المتعلّق الوجود بالمادة جوهراً مفارقاً عنها، و ستعلم كيفية هذا عن قريب.

و أمّــا الّــذى ذكــروه مــن أنَّ الفاعل إذا كان منزّهاً عن التغير كان صدور الفعل عنه فى وقت دون ما قبله موقوفاً على شرط. و شرط الحدوث لأمر غنى فى وجــوده عن ذلك الشرط استحال أن يكون عدمه مستلزماً لعدم ذلك الفعل أو مؤتــراً فيه، فكــلام لافــائدة فــيه "، فإنَّ حدوث الشيء ليس إلا وجوده الحناص بــه، و ليس حدوث الوجود صفة زائدة على الوجود عارضة له حتى يكــون شــرطها غير شرط الوجود الم شرط الحدوث و شرط الوجود واحد،

<sup>\*</sup> قوله: «و السفينة بحالها» و السفينة سفينة بحالها، كما في نسخة مصحّحة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كلام لافائدة فيه» والصواب فكلام لافائدة فيه. لأنه جواب و أما الذي ذكروه.

فإذا عدم الشرط عدم المشروط.

و أيضاً لامعنى لكون أمر مادى استعداداً أو شرطاً لوجود جوهر مفارق السذات غسنى الوجسود عن المواد و أحوالها كما هو عندهم. و بالجملة استعداد المسادة لا يكون إلا لما يكون حالا من أحوالها، ولا معنى لكون الشيء مستعداً لأمر مباين الذات عنه؟ فكن مترقباً لما يتلى عليك إنشاءالله تعالى.

#### فصل (۵)

# في أن الفساد على النفس محال

ذكروا في بيانه حجّتين: إحداهما أنَّ النفس ممكنة الوجود، و كلَّ ممكن فله سبب في وجوده فللنفس سبب. و السبب مادام يبقى موجوداً مع جميع الجهات التى باعتبارها كان سبباً استحال انعدام المسبب كما سبق ذكره في مباحث العلّة و المعلول، فالنفس لو انعدمت لكان انعدامها بسبب انعدام سببها أو شيء من أجزاء سببها التام، و الأسباب أربعة: و يستحيل انعدامها لانعدام سببها الفاعلى لأن السبب الفاعلى لها كما سنبين جوهر عقلي مفارق الذات من جميع الفاعلى لأن السبب الفاعلى لها كما سنبين خوهر عقلي مفارق الذات من جميع يكون انعدامها لانعدام السبب المادي، لأنا قد بيّنا أنَّ النفس ليست مادية بل يحردة. و محال أن يكون لعدم السبب الصورى كالكلام في عدم النفس فإن كان و لأنَّ الكلام في عدم ذلك السبب الصورى كالكلام في عدم النفس فإن كان لهدم صورة أخرى لزم التسلسل. و محال أن يكون لعدم السبب التمامى" لهذا الوجه أيضاً فيمتنع عدم النفس مطلقاً. و أما الصور و الأعراض التي يصّع عليها ذلك العدم فذلك لصحّة العدم على أحد أسبابها حتى الفاعلية، لكون عليها ذلك العدم فذلك لصحّة العدم على أحد أسبابها حتى الفاعلية، لكون فاعلها القريب جائز العدم لأنَّ حدوثها لأجل أمزجة مختلفة يفيد استعدادات فاعلها القريب جائز العدم لأنَّ حدوثها لأجل أمزجة مختلفة يفيد استعدادات

<sup>\*</sup> قوله: «لعدم السبب التّمامي» أي لعدم السبب الغائي.

مختلفة، و قد سبق أنَّ الأمر هاهنا ليس كذلك.

و ثانيستهما أنَّ كـلَّ مـتجدّد فإنـه قبل تجدّده ممكن الوجود المتجدّد و إلا لكمان ممتنعاً، و المعتنع غير موجود فإذن المتجدّد غير المتجدّد هذا خلف. و نعـنى بهـذا الإمكـان الاستعداد الـتام على ما عرفت، و ذلك الاستعداد التام يستدعى محلا لأنَّ الذي يوجد فيه إمكان وجود الشيء هو الذي حصلت فيه قوة وجود ذلك الشيء أي استعداده القريب.

إذا ثبت ذلك فنقول ": النفس لو صح عليها العدم لوجب أن يكون هناك شيء يوجد فيه إمكان ذلك الفساد، و ذلك الشيء ليس هو ذات النفس فإن المنفس لا تبقى ذاتها مع الفساد، و الذي فيه إمكان الفساد يجب أن يبقى مع الفساد، فإذن ذلك الشيء مادة النفس، فيكون للنفس مادة؟ فننقل الكلام إلى تلك المادة فإن صح عليها الفساد احتاجت إلى مادة أخرى و لزم التسلسل و هبو محال. و إذا انقطع التسلسل قذلك السنخ الباقى مما لا يجوز عليه الفساد و العدم، و هبو جبزه المنفس ولا يكون جزئها الباقى ذات وضع و إلا لكانت النفس منافية لمقارنة الصور المقلية، و لكانت ذات وضع و حيز و هو محال كما بين، و إذا كان ذلك الشيء الذي ثبت بقاؤه بجرداً عن الوضع و الحيز قابلة للصور المقلية كان ذلك المبيء هو الغيس بعينها إذلا نعنى بالنفس إلا جوهراً للصور المقلية، فالنفس لا يصح عليها العدم.

فإن قيل: أليست لها مادة "" توجد فيها قوة حدوثها فلم لايجوز أن يحصل فى تلك المادة قوة فسادها.

فـنقول: الفرق ثابت لأنَّ الَّذي فيه قوة الحدوث هو البدن؛ و ذلك مما يصحُّ

<sup>\*</sup> قوله: «أن كلَّ متجدّد...» أي كلّ حادث فإلّه قبل تجدّده أي حدوثه الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «إذا ثبت هذا فنقول:...» و الصواب كما في نسبخة مصحّحة: إذا ثبت ذلك فنفول الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فإن قيل أليست لها مادة...» و تلك المادة هي البدن.

أن يبقى مع الحدوث، أما الذى توجد فيه قوة الفساد لو كان هو البدن لكان السدن باقياً مع فساد النفس، و بالاتفاق البدن لا يبقى مع عدم النفس، فظهر الفرق بين البابين. هذا ما فى مسفورات القوم، و الحجتان أغا تنهضان دالاً "على امتناع الفساد على جوهر بسيط مباين الوجود عن المادة و لواحقها لاعلى امتناع فساد ما وجوده هذا الوجود الارتباطى التعلقى؟ و مثل ذلك الوجود " كما يمتنع فساده بفساد البدن كذلك يمتنع عدمه السابق عليه و حدوثه بحدوث البدن، بل لا تجدد له أصلا، فإن كل ما هو كائن فاسد و كل حدوثه بحدوث البدن، بل لا تجدد له أصلا، فإن كل ما هو كائن فاسد و كل مالا فساد له لاكون له. و بالجملة الموجود بوجود واحد بالعدد يمتنع أن يكون حادثاً و مفارقاً عن المادة إلا بأن تقع له الحركة الجوهرية الاشتدادية، و صيرورته مجرداً بعد ما كان متعلقاً.

بقی الأشكال فی أنَّ وجوده التجرّدی كیف حدث و المجرّد لا تعلّق لــه بمادة ولاله استعداد وجود.

و الجواب عنه كما سيجىء حسب ما وعدناه لك، و انموذج ذلك الجواب أن صيرورة النفس مجردة ليست عبارة عن حدوث وجود أمر مجرد لها بل عبارة عن قطع وجودها التعلقي و رجوعها إلى مبدئها الأصلى، فبالحقيقة حدوث الأمر الجرد لشيء عبارة عن حدوث رابطة بينهما كما قبل في حدوث الحافظة للنفس \*\*\* و هي خزانة معقولاتها، و أما الذي ذكر هاهنا من بيان الفرق بين حسامل قبوة الحدوث و حامل قوة الفساد، و أنَّ البدن فيه قوة حدوث النفس لأنه يبقى معها و ليس فيه قوة الفساد إذلا يبقى معها؛

-و شهودها له.

<sup>\*</sup> قوله: «أنما تنهضان دالاً...» والعبارة الصحيحة: أنما تنهضان دليلاً على الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و مثل ذلك الوجود...» أى مثل ذلك الوجود الميائن عن المادّة كما يمتنع فساده الخ. \*\*\* قوله: «كما قيل في حدوث الحافظة للنفس...» فإنها عبارة عن الصال. النفس بالعقل الفصّال

ففيه مغالطة مبناها اشتراك لفظ القبول و اطلاقه تارة بمنى القوة الاستعدادية و تارة بمعنى الانفعال و الاتصاف، أو عدم الفرق بين ما بالذات و ما بالعرض، فإنَّ حامل قوة الحدوث للنفس ليس هوالبدن الحيّ بل شيء آخر كالنطفة و ما يجرى مجراها، و هو غير باق عند حدوث الصّورة النفسانية، و البيدن الباقي مع النفس هو قابل النفس بمعنى المستكمل بها استكمال الجزء المادي بالجيزء الصورى من المركب، و يجوز أن يكون هو بعينه قابل قوة الفساد لها، و الذي يقبل الفساد شيء آخر هو باق مع الفساد، ففي قابل كلّ من الطرفين أي الكون و الفساد اعتباران متغايران اعتبار ما منه الشيء و اعمال الفرق بينهما مغلط فكن متيقظاً، فاستمع ما عبير سمعك يوم يناد المناد من مكان قريب.

### فصل (۶) فی ذکر میعاد مشرقی

اعلم أنَّ المحقق" الفاضل أفضل المتاخرين تصيرالدين محمدالطوسى ره قد يعث رسالة إلى بعض معاصريه من العلماء هوالعالم النحرير شمس الدين المخسروشاهي، و سئل عنه بعض المسائل المعضلة طالباً للكشف عن وجوه إعضالها، و حلَّ عقد إشكالها فلم يأت ذلك المعاصر بجواب، و كانت مسألة بقاء النفس بعد البدن إحدى تلك المسائل غير الجابة و قد قررها بقوله: ما بال القائلين: بأنَّ ما لاحامل لإمكان وجوده و عدمه فإنه لايكن أن يوجد بعد

<sup>\*</sup> قوله: «استكمال الجزء المادى...» والصواب استكمال الجزء المادّى، كما لا يخفى.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «اعــلم أن محقــق...» العبارة الكاملة المصحّحة هكذا: اعلم أنّ الهمقق الفاضل أفضل المتأخرين نصيرالدين محمداً الطوسي وه. الخ.

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_\_

العدم أو يعدم بعدالوجود حكموا بحدوث النفس الإنسانية و امتنعوا عن تجوير فنائها؛ فيإن جعلوا حامل إنكان وجودها البدن فهلا جعلوه حامل إمكان عدمها أيضاً، و إن جعلوها لأجل تجردها عما يحل فيه "عادم حامل لإمكان العدم كيلا يجوز عدمها بعد الوجود فهلا جعلوها لأجل ذلك بعينه عادم حامل لإمكان الوجود فيمتنع وجودها بعد العدم في الأصل، و كيف ينبغى لهم "" أن جعلوا جسماً مادياً حاملا لإمكان وجود جوهر مفارق مباين اللذات إياه؟ فيإن جعلوها من حيث كونها مبدءاً لصورة نوعية لذلك الجسم ذات حامل لإمكان الوجود فهلا جعلوها من تلك الحيثية بعينها ذات حامل لإمكان العدم، و بالجملة ماالفرق بين الأمرين في تساوى النسبتين، هذا ما ذكره بعبارته المنقحة الواضحة الدالة على أنَّ ما أجيب عن هذا الإشكال في الكتب حتى في شرحه للاشارات غير مشبع ولا تام عنده.

و نحسن قد أجبنا عن هذا السؤال \*\*\* في سالف الزمان بأنَّ البدن الإنساني

<sup>\*</sup> قواـــه: «حكمــوا بحــدوث الــنفس الإنسانيّة» فالحكم بالوجود مناقض لعدم إمكان الوجود بعدالعدم تما لاحامل لإمكان وجوده؛ و هكذا الحكم بالامتناع عن تجويز فنائها مناف لعدم العدم بعدالوجود و عدمه.

<sup>\*\*</sup> قوله: «عما يحلّ فيه» والصواب عمّا تحلّ فيه.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و كيف ينبغى لهم» و العبارة المصححة هكذا: و كيف ساغ لهم.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولمه: «ونمن قد أجبنا عن هذا السؤال...» قال قدّس سرّه في تعليقة على شرح حكمة الإشراق: «و الحاصل أنّ البدن باستعداده يستدعى بالذّات صورة مقارنة و بالعرض صورة مجرّدة لكونها من مبادى تلك الصور، فغاض من المبدأ الفيّاض وجودها جيماً، و إذا بطل استعداده بالذات زال عنه الأولى و زوال بزوالها عنه وجودها في نفسه لكون وجودها في نفسه هو وجودها للبدن. و زالت عنه الثانية ولم يزل بزوالها عنه وجودها في نفسها، لأنّ وجودها في نفسها غير وجودها الارتباطي للبدن. و اعلم أن البحث لاينقّح كل التنقيع إلا بعد تحقيق الاتحاد بين المقل و المعتول كما هو رأى بعض الأقدمين، و الناس عنه في حجاب.

استدعى باستعداده الخياص من واهيب الصور على القوابل صُورة مديّرة متصوفة فيه تصوفاً مجفظ به تشخصه و نوعه فوجب صدورها عن الواهب الفياض، لكن وجود صورة بكون مصدراً للتدايير البشرية و الأفاعيل الإنسية الحافظــة لهذا المزاج الاعتدالي لايمكن إلا بقوة روحانية\* ذات إدراك و عقل و فكر و تميز، فلامحالة يفيض من المبدء الفيّاض الّذي لابخل و لامنع فيه جوهر السنفس و حقيقتها، فاذن وجود البدن بإمكانه الاستعدادي ما يستدعي إلا صبورة مقارنــة له متصرفة فيه بماهي صورة مقارنة، ولكن جودالمبدأ الفيّاض اقتضى صورة متصرفة ذات حقيقة "" مفارقة أو مفارق مبدأ، و كما أنَّ الشيء الواحمد يجموز أن يكمون جوهراً من جهة و عرضاً من جهة أخرى كالصورة الجوهرية الحاصلة في الذهن، لما تقرر عندهم أنها جوهر مستغن عن الموضوع بحسب الماهية و عرض مفتقر إليه بحسب هذا الوجود الذهني العلمي بل كيف نفســانی عندهم، و کذا یجوز أن یکون شیء واحد مجعولاً من جهة غیر مجعول من جهة أخرى كالوجود و الماهية لشيء واحد، فكذلك يجوز أن يكون شيء واحــد كالـنفس الإنســانية مجرداً من حيث كونه ذاتاً عقلية، أوله ذات عقلية، ماديـاً من حيث كونه متصرفاً في البدن أوله قوة متصرفة في البدن، فإذا كانت النفس مجبردة من حيث الذات و مادية من حيث الفعل فهي من حيث الفعل مسبوقة باستعداد البدن حادثة بحدوثه زائلة بزواله، و أما من حيث حقيقتها الأصلية أو مبدء حقيقتها فغمير مسبوقة باستعداد البدن إلا بالعرض، و لا فاسدة بفساده، ولا يلحقها شيء من نقائص المادّيات إلا بالعرض فتدبّر.

هذا ما سنح لنا في سالف الزمان على طريقة أهل النظر مع فضل تنقيح، و

<sup>\*</sup> قوله: «لايكن إلا بقوَّة روحانية» خبر لقوله: لكن وجود صورة الخ.

 <sup>\*\*</sup> قولـــه: «ذات حقيقة...» العبارة الصحيحة هكذا: ذات حقيقة مفارقة أو ذات مهدأ مفارق و
 كما أن الشيء الواحد الخ.

أمّــا الّــذي نــراه الآن\* أن نذكــر في دفع هذا السؤال و حلَّ الإعضال فهو أنَّ للـنفس الإنسانيَّة مقامات و نشآت ذاتيَّة، بعضها من عالم الأمر و التدبير «قُل الرُّوح من أمر ربّى» و بعضها من عالم الحلق و التصوير «منها خلقناكم و فيها نعيدكم و منها نخرجكم» فالحدوث والتجدّد أثما يطرءان لبعض نشآتها، فنقول: لمَّا كانت للنفس الإنسانيَّة ترقّيات و تحوّلات من نشأة أولى إلى نشأة أُخرى كما أُسبر إليه بقولم تعالى: «و لقد خلقناكم ثمُّ صوَّرنا كم ثمَّ قلنا للملائكة اسجدوا لأدم» فإذا ترقّت و تحوّلت و بعثت من عالم الخلق إلى عالم الأمر يصبر وجودها وجوداً \* مفارقاً عقليّاً لايحتاج حينئذ إلى البدن و أحواله و استعداده، فــزوال اسـتعداد السبدن إيّاهــا لايضرها ذاتاً و بقاءاً بل تعلّقاً و تصـرَفاً إذ ليس وجودها الحدوثي هو وجودها البقائي لأنَّ ذلك مادي و هذا مفارق عن المادَّة، فليس حالها عند حدوثها كحالها عند استكمالها و مصعرها إلى المبدء الفقيال فهم بالحقيقة جسمانيّة الحدوث روحانيّة البقاء و مثالها كمـثال الطفـل و حاجته إلى الرحم أولاً، و استفنائه عنه أخبراً لتبدل الوجود علـيه. وكمثال الصيد و الحاجة في اصطياده إلى الشبكة أولاً، و الاستفناء في بقائــه عند الصياد أخبراً. ففساد الرحم و الشبكة لاينافى بقاء المولود و الصيد ولا بضرّه.

و أيضاً حاجة الشيء إلى أمرً ما لا يستلزم "` حاجة لوازمه الذاتيّة إليه

<sup>\*</sup> قول،: هو أمّا الذي نراه الأن...» و كذلك قولهم: كلّ حادث مسبوق بالمادّة بحيث يكون حالاً فسها يكسون فسيما يكسون حادثـاً بمالذات لا بالمرض، و البدن اقتضى باستعداده النفس الجرّدة بالعرض لا بالذات.

<sup>\*\*</sup> قوله: «يصير وجوده وجوداً...» والصواب: يصير وجودها وجوداً الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «و أيضــاً حاجــة الشـــى، إلى أمــر ما لايستلزم...» الملزوم جهة المادى، و اللازم جهة التجرّد: فحاجة النفس إلى البدن من جهة الفعل و التصرّف لايستلزم حاجتها إليه من حيث الذات.

كحاجة. الوجود المعلولى إلى جاعل دون ماهيته لألها غير بجعولة كما مرَّ. مع أنـه مــن لــوازم الوجود. و ككون وجود المثلث معلولا و عدم كونه ذا الزوايا الثلاث معلولاً.

ثمُّ اعــلم أنَّ العلَّة المعدة علَّة بالعرض \* عند التحقيق، و ليست علَّيتها كعلَّية العلمل الموجبة حتى يقتضي زوالها زوال المعلول\*\*. و ما ذكروه من قولهم: كلُّ ما لا حامل لإمكان وجوده أو عدمه فإله لايمكن أن يوجد بعد العدم أو يعدم بعــد الوجود، لايستلزم القول بأنُّ ما لا حامل لإمكان وجوده و عدمه لانمكن أن يوجــد بعد الوجود؛ إذ ربَّما يكون وجوده السابق من غير حامل كافياً في رجعان وجوده اللاحق؛ و ذلك إذا كان وجوده اللاحق طوراً آخر من الوحود بـأن يكـون كمـالاً و تمامـاً لوجـوده السـابق، و مـن نظر في مراتب الأكوان الانستدادية لموجـود كوني كالسواد في اشتداده، و كحرارة الفحم في اشتدادها، وجــد أنَّ حــامل إمكــان كــلَّ فرد ضعيف وقوته يزول عنه ذلك الإمكان ولا يـزول حقـيقة ذلـك الفـرد بـل يشتد، و إنما يزول نقصه و ضعفه فلا يلزم في الحركات الاستكمالية أن يكون زوال إمكان الشيء و استعداده منشئاً لزوال وجبوده بل لتبدل وجوده، و تبدل وجود الشيء قد يكون إلى عدمه، و قد يكسون إلى وجسود أقسوى و أكمل من وجوده المتقدم، و من هذا القبيل بطلان استعداد البدن للنفس فإنّه لايستدعي \*\*\* إلا زوال وجودها البدني المفتقر إلى مادةالبيدن، و زوال وجودها الأولى و تبدله لايلزم أن يكون بطريان العدم عليه بل بطريان الوجود الأقوى لها. فالقاعدة المذكورة أي كون ما هو حامل

<sup>\*</sup> قوله: «أن العلَّة المعدَّ، علَّة بالعرض...» أى علَّة لقبول القابل في تهيُّؤ المادَّة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «حتى يقتضي زوالها زوال المعلول» لكن وجود المعلول يقتضي وجودها.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «لايستدعى...» العبارة الكاملة هكذا: فإنه لايستدعى؛ و قد سقطت عبارة «فإنه» في الطبع.

لامكان وجود الشيء فزواله أو زوال استعداده يستدعى زوال ذلك الوجود بعينه حقة لا شبهة فيه، لكن زوال كلّ وجود خاص بخصوصه لايلزم إلى عدم مطلق له بل ربّما يكون تبدله إلى نحو آخر من الوجود كما فير الاستحالات.

فإن قلت: نسنقل الكسلام إلى حسدوث ذلك الوجود المفارقي للنفس كيف حدث لها وكل حادث يفتقر إلى مادة، و المجرد لا مادة له.

قلت: الحادث هاهنا ليس في الحقيقة إلا اتصال النفس بذلك المفارق و انقلابها إليه، لانفس وجود ذلك المفارق، و ذلك الاتصال أو الوجود الرابطي أو ما شئت فسمه حدوثه مسبوق بالاستعداد، و حامل هذا الاستعداد هوالنفس ما دامت متعلّقة بالبدن، و حامل فعلية ذلك الاتصال هوالنفس عند اتحادها بالعقل، و قد مرَّ أنَّ حامل قوة الشيء غير حامل وجوده، و إن وجب أن لا يكون مبايناً صرفاً أيضاً.

ثمَّ إنَّ الهكساء الآلهيين قد أثبتوا للطبائع حركة جبلية ولى غايات ذاتية كسا مرَّ غير مرَّة، و أثبتوا لكل ناقص ميلا أو شوقاً غريزياً إلى كماله، و كلَّ ناقص إذا وصل إلى كماله أوبلغ إلى إنيَّته و إلى حد به و صار وجوده وجوداً أخر، و هذه الجبلية في طبيعة هذا النوع الإنساني إلى جانب القدس معلوم مشاهد لصاحب البصيرة، فإذا بلغت النفس في استكمالاتها و توجهاتها إلى مقام العقل و تحوّلت عقلا محضاً اتحدت بالعقل الفعّال و صارت عقلا فقالا "". بلم ما كانت عقلا منفعلا أى نفساً و خيالاً فزالت عن المادة و سلبت عنها القوّة بل ما كانت عقلا منفعلا أى نفساً و خيالاً فزالت عن المادة و سلبت عنها القوّة

<sup>\*</sup> قوله: «حركة جيلية» أي حركة جوهريّة إلى غايات ذائيّة.

<sup>\*\*</sup> قول ه: «أو بلغ إلى إنهته» في نسخة مصححة: أو بلغ إلى أمنيته. و قوله: «و هذه الجبلية...» العبارة الصحيحة هكذا: و هذه الحركة الجبلية في طبيعة هذا النوع الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و صارت عقلاً فقالاً...» العبارة فى نسخة مصحّحة هكذا: و صارت عقلاً فقالاً بعد ما كانت عقلاً منفعلاً الخ.

و الإمكان و صارت باقية بيقاء الله سبحانه.

و بالجملة تحقيق هذا المبحث و تنقيحه لا يتيسر إلا من عرف كيفية اتحاد النفس بالعقل الفعّال، و مصير الأشياء في المبدء المتعال و ذلك ميسر لما خلق لمه، و اعلم أنَّ نشآت الوجود متلاحقة متفاضلة و مع تفاوتها متصلة بعضها بمبعض، و نهاية كلّ مرتبة بداية مرتبة أخرى"، و آخر درجات هذه النشآت التعلقية أول درجات النشأة التجردية، و عالم التجرد الحض ليس فيه حدوث و تغير و سنوح حالة قبلا يتغير ذلك العالم بدخول النفس إليه كما لا يتغير بصدورها منه كما علمت في الفصل السابق، فورود النفس إلى ذلك العالم بنحو صدورها منه بلا استحالة و تجدد، فعليك بالتأمل الصادق و التفطن اللائق كي تدرك ما ذكرناه، متنوراً بيت قلبك بإشراق نورالمعرفة على أرجائه من عالم تدرك ما ذكرناه، متنوراً بيت قلبك بإشراق نورالمعرفة على أرجائه من عالم الإفاضة و الالهام، و الله يدعو إلى دار السلام.

# فصل (٧) فى أن سبب النفس الناطقة أمر مفارق عقلى قـد سبق فيما مضى أنَّ علَّة النفوس لا يجوز أن يكون هى الجسم بما هو\*\*

قول. « ونهاية كلّ مرتبة بداية مرتبة أخرى...» قد تقدّم الكلام في ذلك أيضاً في آخر الفصل الأول من الباب السابع من هذا المجلّد في سفر النفس حيث قال: فهي حين حدوثها نهاية الصور المأول من الباب السابع من هذا المجلّد في سفر النفس حيث قال: فهي عين حدوثها نهاية و أول اللّبوب الماديات و بداينة الصور الإدراكيات و وجودها حيثلة آخر القشور الجسمائية و أول اللّبوب الرحائية.

<sup>\*\*</sup> قوله: «هي الجسم بما هو...» العبارة الكاملة هكذا: هي الجسم بما هو جسم و إلا لكان كل جسم كذلك الخ.

و قوله: «لأن تلك القوة الح». العبارة أيضاً مضطربة و صوابها هكذا: لأنَّ تلك القوَّة لايخلو إما أن تحتاج فى وجودها إلى ذلك الجسم. أولا تحتاج إليه فى وجودها بل فى تأثيرها فقط الخ. قوله: بل

جسم و إلا لكمان كلُّ جسم كذلك؟ و لا أيضاً يجوز أن تكون قوة جسمانية لأنَّ تلمك القموة لايخلمو إمّا أن تحتاج فى وجودها إلى ذلك الجسم أولا تحتاج إلميه فى وجودهما بسل فى تأثيرها فقط و كلا الشقين ممتنع، فتأثيرها فى وجود النفس ممتنع، و قد فرضت مؤثرة هذا خلف. أما بطلان الأول فلوجوه:

أمّــا أُولًا فــلأنَّ الصــورة الجــــمانية إذا فعلت فى شىء كان فعلها لمشاركة القــابل والقابل هو الجـــم، و الجـــم تمتنع أن يكون جزءاً من المؤثر كما مضى تحقيق هذا الوجه.

و أمّا ثانياً فلأنَّ الصورة الجسمانية أنّما تؤثر بواسطة الوضع و حيثيته؛ لأنَّ حيشية الوضع داخلة في قوام وجوده الجسمى، و يمتنع حصول الوضع بالقياس إلى مالا وضع له\*.

و أَمَّا ثَالِثاً فلأنَّ العلّة أَتم و أقوى من المعلول، و الجسمانى أضعف وجوداً مـن المجرد لأنَّ وجوده قائم بالمادة و وجود المجرد مستغنَّ عنها\*\*. فإذن المؤثر في النفس يمتنم أن يكون محتاجاً إلى الجسم في وجوده.

و أمّا بطلان الثانى و هو أن يكون تلك القوة الموجدة للنفس غير محتاجة إلى الجسم فى وجودها بل فى موجديتها "قلأنَّ الّذى يحتاج فى فاعليته إلى الجسم هو الّذى يفعل فعلا يمكن أن يكون ذلك الجسم آلة متوسطة بينه و بين معلولسه، و توسيط الجسم لايتصور إلا من جهة وضعه و مقداره إذ جسمية الجسم بالوضع و المقدار، فلا محالة يختلف نسبته بالقرب و البعد إلى ما يؤثر فيه و بحسبهما يختلف تـأثيره، فتأثيره فى شىء يتوقف على أن يكون ذلك

في تأثيرها فقط، كالنفس.

<sup>\*</sup> قوله: «بالقياس إلى ما لا وضع له» أى النفس.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و وجود الجرد مستفن عنه» و الصواب مستغن عنها أي عن المادّة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «بل في موجوديتها» العبارة مصحّفة و الصواب: بل في موجديّتها.

الشــي. قريــباً منه ضرباً من القرب، إذ لو لم يتوقف على القرب و لم يتفاوت تــأثيره بــتفاوت درجات القرب وجب أن يكون تأثيره في القريب كتأثيره في البعيد؟ فـلا يكـون لذلـك الجســم" دخلا في التأثير لأنَّ وجود الجسم و نحو تشخّصه أنما يكون بوضع خاص له، فإن كان التأثير في القريب من ذلك الجسم قــبل تأثيره في البعيد عنه وجب أن يكون ذلك الفعل ممّا يصحّ عليه القرب و السبعد فسلا يكسون\*\* أمراً مجرداً روحانياً، فإذن كلُّ ما يفعل بمشاركة الجسم و بواسـطته فهــو ذو وضـع، ر ينعكس انعكاس النقيض إنَّ ما لا يكون ذا وضع امتنع أن يوجد بواسطة الجسم\*\*\*، و النفس ممّا لا وضع لــه. فإذن لا يمكن أن يوجــد بواسـطة الجـسـم. فإذن فاعل النفس غنى في ذاته و فاعليته عن المادة، فالقباعل للسنفس السناطقة أمبر قدسيّ مفارق عن المادة و علائقها سواءاً كان صــورة أو نفســـاً أخــري. و ذلــك الأمر المفارق هو المسمى بالعقل الفعّال عند الحكماء، و عندالأوائل و عظماء الفرس سمّى «روان بخش» بلغتهم، و وجه التسمية بالعقل أنه صورة مجردة معقولة لذاته بذاته \*\*\*\* فإنَّ كلِّ مجرَّد عن المادة كمــا مــرُّ في مباحــث العقــل و المعقول يجب أن يكون عاقلا لذاته. و إنَّ عقله لذاتــه نفــس وجود ذاته لا لأجل حضور صورة أخرى فذاته عقل و عاقل و

<sup>\*</sup> قوله: «فلايكون لذلك الجسم» أي الجسم المفروض آلة.

<sup>\*\*</sup> قولــه: «فلايكون...» ضميرالفعل راجع إلى الفعل فى قوله: وجب أن يكون ذلك الفعل الخ. و قولــه: «فإذن كلّما يفعل»؛ و العبارة الصحيحة: فإذن كلّ ما يفعل الحز.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «امتــنــع أن يكـــون بواسطة الجسم...» و الصواب كما فى نسخة مصحّحة: امتنــع أن يوجـــد بواســطة الجسسم. و قولــــه: «أمر قدسى مفارق عن المادّة...» قال بعضهم كما فى تعليقة عنطوطــة مــن النســـخ الـــقى عندنا: ينبغى أن تكون العبارة هكذا: أمر قدسى غير مقارن بالمادة. فيظهر وجهه بالتأمّل فى قوله سواه كان الحز.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «معقولة لذاته بذاته» أي لابصورة زائدة.

معقول، و إنَّما سمَّى بالفعَّال لوجوه ثلاثة:

أحدهــا ألــه موجــد أنفســنا و مخرجها من حدّ العقل بالقوَّة إلى حدّ العقل بالفعل.

. و ثانسها أنه بالفعل من جميع الوجوه ليس فيه شيء بالقوَّة. و هو كلُّ المعقـولات بل كلُّ الموجودات بوجودها العقلى، فأطلقوا عليه فعّالاً مبالغة في الفعل، فعلى هذا كلُّ عقل فعّال.

و ثالثها أنَّه الموجد لهذا العالم و مبدء صورها الفائضة منه على موادها.

و أمّــا بيان أنَّ ذلك الأمر ليس هو إله العالم واجب الوجود. فهو لأنه آخر المفارقات العقليّـة الّذى فيه شوب كثرة، و البارى واحد حق فى غاية العظمة و الجلال و النفوس كثيرة ٌ.

خيان قلمت: لم لايجموز أن يكون بعض النفوس علّة لبعض كنفس الوالد فى نفس المولود.

قلنا: قد مرً فيما سبق أنَّ تأثير النفس في شيء بمشاركة الوضع فلا تأثير لها فيما لا وضع للا تأثير لها فيما لا وضع لله الشيخ في كتاب المباحثات: من أنَّ النفوس متحدة بالنوع فلو جعلنا النفس علّة لوجود نفس فسلا يخلو إنّا أن تكون واحدة أو أكثر من واحدة، فإن كانت واحدة فإمّا أن تكون معينة، و الأول محال لأنَّ ليس أحدالمتفقين في النوع أولى بأن يكون علّمة للآخر دون العكس. و الثاني أيضاً محال لأنَّ المعلول المعين يستدعى علّة معينة، و أمّا إن كانت كثيرة فهو باطل أيضاً لأنه ليس عدد أولى من عدد " فكان يجب أن يكون المؤثر في النفس الواحد جمع النفوس المفارقة من عدد " فكان يجب أن يكون المؤثر في النفس الواحد جمع النفوس المفارقة

<sup>\*</sup> قوله: «والنفوس كثيرة» لايمكن صدورها عن الواحد من جميع الجهات.

<sup>\*\*</sup> قواسه: «لأنه ليس عدد أولى من عدد...» أى لمّا لم يكن عدد أولى من عدد يُجِب أن تكون العلّة كلّ النفوس و مجموعها لا البعض.

و ذلك محمال لأنَّ الأقسل من الجموع الحاصل في زماننا مستقل بالتأثير لأنَّ المجموع الذي قبل زماننا أقل من هذا الجموع وكان كافياً، و بعض آحاد المجموع إذا كان كافياً م يكن ذلك الجموع مؤثراً لما علمت من امتناع توارد الملتين المستقلين على معلول واحد، فإذن لا يكن تعليل النفس بمجموع السابقة ولا بسعض آحادها دون بعض، فإذن يمتنع استناد وجود النفس إلى شيء من ذلك و هو المطلوب، لأنَّ هذه الهجة مبتنية على اتحاد النفوس في الماهية و هي عندنا كما سيجيء من أحوالها متخالفة الأنواع بسبب رسوخ ملكاتها و أخلاقها الملكية أو الشيطانية أو البهيمية أو السبعية و إن كانت متحدة النوع في أول نشآتها و سزاجة ذاتها القابلة للهيئات و العلوم، فلو كانت بعض النفوس بعيد خروجها في شيء من الملكات من القواد إلى الفعل علة لبعض لم يلزم ما ذكره "".

تم التسم الأولى من سفر النفس و هو السفر الرّابع حسب ترتيب النسخة المطبوعة و أمّا عملى ما عندنا من النسخة الخطبة المستنسخة من النسخة المستنسخة من السخة المستنسخة من نسخة المؤلف عام ١٢١٠ هجريّة هو السفر النّالث و لعلّه أوفق لتطبيق أسفار الكتاب على أسفارالسلاك و العرفاء التي ربّب المؤلّف كتابه طبق حركاتهم و أسفارهم إلى الحق هذا ولا يخفى على القارىء الكريم ما بذلنا من المجهود العظيم و السّمى البليغ في إتقان الكتاب و تصحيحه و إخراجه بهذا

<sup>\*</sup> قولـه: «أقلّ من هذا الجموع» أى من هذا الجموع الحاصل فى زماننا. لأن الجموع الأول جزء الجموع الناني.

 <sup>\*\*</sup> قواله: «لأنّ هذه الهجّة مبتنية...» تعليل لقواله: و هذا أولى تما ذكره الشيخ في كتاب المباحثات من أن النفوس الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «لم يلزم ما ذكره» در شنبه ۱۱ فروردين ۱۳۶۳ هـ. ش تدريس باب هفتم به يايان رسيد. و الحمدلة ربّ العالمين.

مفاتهج الاسرار لسلاك الاسفار للسلام الأنيق و نحمدالله على هذا التوفيق و نسئله أن يوفقنا لطبع سائر أجزاء الكتاب كما أنا نقدتم الشكر الجزيل و الثناء الكثير على الفضلاء الذين ساعدونا و ساهمونا في طبعه و تصحيحه فجزاهم الله خير جزاء النتاكرين. و الله ولي التوفيق و الإحسان.

### الباب الثامن

فى إبطــال تناســخ النفوس و الأرواح\* و دفع ما تشبث به أصحاب التناسخ و فيه فصول

#### فصل (١)

# فی ابطاله بوجه عرشی

اعلم أنَّ هذه المسألة من مزال الأقدام و مزالق الأفهام، و منشأها أنَّ الذي ورد فى كـــلام الســابقين الأولــين من الأنبياء الكاملين و الأولياء الواصلين يدل بظاهره عـــلى تــبوت الــنقل و التناسخ، و الذي يحكى عن الأوائل كأفلاطون و سقراط و غيرهـــا لــــه محـــل صــحيح عــندنا كما سنبين. و نحن بفضل الله و إلهامه عُلمنا

<sup>\*</sup> قولسه: «في إبطال تناسخ المنفوس و الأرواح...» اعسلم أن السين الرابعة و الخمسين من رسالتنا الموسومة بعيون مسائل النفس، و شرحها من كتابنا سرح العيون في شرح العيون. في البحث عن إبطال تناسخ النفوس و الأرواح و دفع ما تشبّث به أصحاب التناسخ؛ و إن شئت فراجع أيضاً النكتة ٨٩٩ من كتابـنا الفارســـى «هزار و يك نكته» أى ألف نكتة و نكتة في إبطال التناسخ أيضاً؛ و الله سبحانه فئاح القلوب و مئاح الغيوب.

ببرهان \* قوى على نفي التناسخ مطلقا سواءاً كان بطريق النزول أو الصعود، و هو أنَّ النفس كما علمت مراراً لها تعلَّق ذاتي بالبدن \*\* و التركيب بينهما تركيب طبـيعي اتحــادي و أنَّ لكل منها مع الآخر حركة ذاتيَّة جوهريَّة. و النفس في أول حدوثهـا أمر بالقوَّة في كلُّ مالها من الأحوال وكذا البدن، و لها في كل وقت شأن آخر من الشؤون الذاتية بإزاء سنّ الصبا و الطفوليّة و الشباب و الشبخوخة و الهرم و غبرها، و همامعا يخرجان من القوَّة إلى الفعل. و درجات القوَّة و الفعل في كـلُّ نفـس معيـنة بـإزاء درجـات القوة و الفعل في بدنها الخاص به مادام تعلُّقها السبدني، و ما نفس إلا و تخرج من القوة إلى الفعل في مدَّة حياتها الجسمانية، و لها بحسب الأفعال و الأعمال حسنة كانت أو سيّئة ضرب من الفعليّة و التحصيل في الوجمود \*\*\* سمواءاً كمان في السمادة أو الشقاوة؛ فإذا صارت بالفعل في نوع من الأنــواع استحال صيرورتها تارة أخرى في حدّ القوّة المحضة. كما استحال صيرورة الحيوان بعد بلوغه إلى تمام الخلقة نطفة و علقة. لأنَّ الحركة جوهريَّة ذاتية لايكن خلافهـا بقسر أو طبع أو إرادة أو اتفاق؛ فلو تعلَّقت نفس منسلخة ببدن آخر عند كونه جنيناً أو غير ذلك يلزم كون أحدهما بالقوة و الآخر بالفعل، وكون الشيء بما هو بالفعل بالقوَّة. و ذلك ممتنع لأنَّ التركيب بينهما طبيعي اتحادي. و التركيب الطبيعي يستحيل بين أمرين أحدهما بالفعل و الآخر بالقوة.

هـذا مــا سنح لنا بالبال و بيانه على الوجه المقرر عند القوم أنَّ الصورة فى كلّ مركــب طبــيعى مــن مــادة و صورة سواه كانت نفساً أو طبيعة بينها و بين مادتها

<sup>\*</sup> قوله: «علَّمنا ببرهان...» علَّمنا فعل مجهول من النعليم، صيغة المتكلِّم مع الغير.

<sup>\*\*</sup> قوله: «تعلَّق ذاتى بالبدن» أي تعلَّق ذاتى وجودى بالبدن.

 <sup>\*\*\*</sup> قول ه: «من الفعل و التحصيل في الوجوب» العبارة مغلوطة صحيحها هكذا: من الفعلية و التحصيل في الوجود.

سبواء كانبت يدنياً حيوانيها أو جسماً طبيعيًا آخر أو أمراً آخر نوع اتحاد لايمكن زوال إحديهما و بقاء الأخرى بما هما مادة أو صورة؛ فإنَّ نسبة المادة إلى الصورة نسبة النقص الى الكمال كما" برهن عليه بالبيانات الحكمية و التعليمات الإلهية؛ فوجــود كلُّ مادة أنّما هو بصورتها الّتي يخرج بها من القوة إلى الفعل. و هذيّة كلّ صورة من حيث ذاتها وماهياتها بما هي تلك الصورة بمادتها ألَّتي هي حاملة تشخصها و مخصصة أحوالها و أفعالها الخاصة، فإذا تكوَّنت مادة من المواد فهي إنما تكوَّلت بـتكون صـورتها معها ألَّتي من سنخها، و إذا فسدت فسدت معها صورتها لما علمت أنَّ صورة كلُّ شيء تمامه و كماله. فوجود الشيء الناقص من حيث هو ناقص مستحيل لأنَّ تمام الشيء مقوَّمه وعلَّته، وكذا كمال الشيء بما هو كماليه إذا فسيد فسد ذلك الشيء، نعم ربّما تكون الصورة لا عاهي صورة لشيء بـل باعتبار كونها ذاتاً مستقلة و صورة لذاتهما لها وجود آخر؛ و حينئذ وجودها لا يستلزم وجود مادة معها، وكذلك قد يكون لمادة الشيء لا عاهي مادة لــه تقــوم بصــورة أخــرى غير تلك الصورة فتوجد معها و تتحد بها في نحو آخر من الوحيود؛ و ذلك لأنَّ حقيقة المادة في ذاتها حققة مهمة حنسية شأنها الاتحاد عبادي فصول متخالفة هي صور نوعية، فكما أنَّ كلُّ حصَّة من الجنس إذا عدمت عبدم معهما الغصل المحصل لهما، وكذا إذا عدم ذلك الفصل عدمت تلك الحصة الجنسيه الَّتي يتحد معها و يتقوّم بها نوعاً فكذلك حال كل نفس نسبتها إلى البدن الخـاص بهـا في الملازمـة بينهما في الكون و الفساد؛ فإنَّ النفس من حيث هي نفس همو بعيمنها صبورة نوعمية للمبدن وعلمة صورية لماهية النوع المحصل النفساني، و البدن بما هو بدن مادة للنفس المتعلقة به و علة مادية للنوع. و قد

<sup>\*</sup> قولــه: «نســبة الـنقص كما...» في العبارة سقط، و كاملها هكذا: فإنّ نسبة المادّة إلى الصورة نسبة النقص إلى الكمال كما برهن عليه المز.

علمت غير مرة أنَّ النفس مادامت تكون ضعيفة الجوهر خسيسة الوجود تحسام إلى مقارنة البدن الطبيعي كسائر الصور و الأعراض؛ فإذا كان الأمر بينهما على هذا النحو كان التلازم في الوجود و المعية الذاتية بينهما على الوجه المذى تقدم ذكره في مبحث تلازم الهيولي ثابتاً لاسحالة؛ فكان زوال كلَّ منهما يوجب زوال الآخر، و لكن لما كان للنفوس البشرية نحو آخر من الوجود غير الوجود التملقي الانفعالي الطبيعي سواءاً كان عقلياً محضاً أو غيره ففسادها من حيث كونها نفساً أو صورة أخرى طبيعية لايوجب فساد ذاتها مطلقا لأنَّ دينها قد تحصلت بوجود مفارقي و ذلك الوجود يستحيل تعلقه بادة بدنية بعد انقطاعها. فقد ثبت و تحقق أنَّ انتقال نفس عن بدن إلى بدن آخر مستحيل، و انقطاعها. فقد ثبت و تحقق أنَّ انتقال نفس عن بدن إلى بدن آخر مستحيل، و انقطاعها. فقد ثبت و تحقق أنَّ انتقال نفس عن بدن إلى بدن آخر مستحيل، و انقطاعها. فقد ثبت و تحقق أنَّ انتقال نفس عن بدن إلى بدن آخر مستحيل، و انقطاعها. فقد ثبت و تحقق أنَّ انتقال نفس عن بدن إلى بدن آخر مستحيل، و انقطاعها. فقد ثبت و تحقق أنَّ انتقال نفس عن بدن إلى بدن آخر مستحيل، و انقطاعها. فقد ثبت و تحقق أنَّ انتقال نفس عن بدن إلى بدن آخر مستحيل، و انقطاعها. فقد ثبت و تحقق أنَّ انتقال نفس عن بدن إلى بدن آخر مستحيل، و هذا برهان عام يبطل به جميع أقسام التناسخ سوءاً كان من جهة النزول أو من جهة العود أو غير ذلك ".

و ستعلم الفرق بين التناسخ و المعاد الجسماني بوجه مشرقي، و كذا بينه و بين ما وقع في قوم موسى(ع) كما حكى الله تعالى عنه بقوله: «و جعل منهم القردة و المنازير» فالتناسخ بمعنى انتقال النفس من بدن عنصرى أو طبيعي منه ألى بدن آخر منفصل عن الأول محال سواءاً كان في النزول إنسانياً كان و هو النسخ أو حيوانياً و هو المسخ أو نباتياً و هو الفسخ أو جادياً و هو الرسخ أو في الصعود و هيو بالمكس من الذي ذكرناه، و إن كان إلى الجرم الفلكي كما ذهب إليه بعض السلماء و حكى الشيخ الرئيس عنه و صوبه ما قاله في نفوس البله و المتوسطين

<sup>\*</sup> قوله: «أو صورة أخر طبيعيَّة» و الصواب: أو صورة أخرى طبيعيَّة.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «أو غير ذلك» كأن يكون من بدن إنسان إلى بدن انسان آخر، أو من بدن حيوان إلى بدن حيوان ألى بدن حيوان أخر.

<sup>\*\*\*</sup> قولــه: «مــن بــدن عنصــرى أو طبــيعى...» شامل للفلك أيضاً. و قوله: «سواء كان في النزول إنسانياً...» أي من بدن إنساني إلى بدن آخر أدون و أنزل من الأول.

من أنها تتعلق بعد انقطاعها بالموت الطبيعي عن هذا البدن إلى جرم فلكي. و أمــا تحــول الــنفس مــن نشــأة الطبــيعة الدنيوية إلى النشأة الأخروية و صيرورتها بحسب ملكاتها وأحوالها مصورة بصورة أخروية حيوانية أو غبرها حسنة بهيّة نورية أو قبيحة ردّية ظلمانية سبعية أو بهيمية متخالفة الأنواع حاصلة من أعمالها و أفعالها الدنيوية الكاسبة لتلك الصورة و الهيئآت، فليس ذلـك مخالفـاً للتحقـيق بــل هو أمر ثابت بالبرهان، محقق عند أئمة الكشف و العيان، مستفاد من أرباب الشرائع الحقة و سائر الأديان، دلَّت عليه ظواهر النصوص القرآنية و الأحاديث النبوية بل الكتاب و السنة مشحونة بذكر تجسم النفوس بصور أخلاقها و عاداتها و نيّاتها واعتقاداتها تصريحاً و تلويحاً كما في قول عالى: «ما من دابة في الأرض ولا طائر يطير بجناحيه إلا أمم أمثالكم ما فرطنا في الكتاب من شيء» و قوله تعالى: «و جعل منهم القردة و الخنازير و عبد الطاغوت» و قوله تعالى: «فقلنا لهم كونوا قردة خاسئين» و قوله تعالى: «شهد علميهم سمعهم و أبصارهم و جلودهم بما كانوا يعملون» و شهادة الأعضاء بحسب هيئأتها المناسبة لملكاتها الحاصلة من تكرر أفعالها في الدنيا و قولمه تعالى: «يوم تشهد عليهم ألسنتهم و أيديهم و أرجلهم بما كانوا يعملون» فصورة الكلب مثلا و لسانه أو صوته الذي بواسطة لسانه تشهد بعمله الذي هو الشرّ، و على سوء باطنه و عادته، و كذا غيره من الحيوانات الهالكة تشهد علميها أعضاؤها بأفعالها السيّئة، و كقوله تعالى: «و نحشرهم يوم القيمة على

<sup>\*</sup> قولــه: همــا مــن داتــة فى الأرض...» أى حاصلة و متولدة من المسوخات. و قوله: هما فرّطنا فى الكــتاب مــن شـــىء» ســـواء كان فى الدنيا كالمـــوخات أو فى الآخرة. و قوله: هو جعل منهم القردة و الهـنـازير...» قال الجماهد ما مسخت صورتهم ولكن قلوبهم تمثّل بالقردة. و قوله تعالى: «ققلنا لهم كونوا قردة خاسئين» يعنى بعد المفارقة عن البدن ميدأ و معاد.

وجوههم\*» و كقوله تعالى: «فيها زفير و شهيق» و كقوله تعالى: «قال اخسؤوا فيها ولا تكلّمون» إلى غير ذلك من آيات النسخ.

و أمّــا مــا وقــم فى الحديث فكقوله(ص): يحشر الناس على وجوه مختلفة أي عــلمي صــور مناســبة لأعمالها المؤدية إلى ضمائرها و نياتها و ملكاتها المختلفة و كقولسه (ص): كما تعيشون تموتون و كما تنامون تبعثون، و روى عنه إنه قـال(ص): يحشـر بعض الناس على صورة يحسن عندها القردة و الخنازير، و في الحديث أيضاً ما معناه من خالف الإمام في أفعال الصلاة يحشر و رأسه رأس حمــار، فإنّــه إذا عاش في المخالفة الّتي هي عين البلاهة تمكّنت فيه. و لتمكّن صفة الحماقية فيه يحشير عبلي صبورة الحمار""، و في حديث آخر في صفة المنافقين يلبسون للنَّاس جلود الضأن و قلوبهم كالذَّئاب. هذا كلَّه بحسب تحوَّل الباطن من حقيقة الإنسانية قبوة أو فعملا إلى حقيقة أخرى بهيمية أو سبعية، و بالجملة ثبوت الـنقل عــلى هذا الوجه تحوّل بحسب الباطن، ثمَّ حشر الأرواح إلى صورة تناسبها في الآخسرة أمسرورد في جمسيع الأديسان و لسذا قيل ما من مذهب إلا و للتناسخ فيه قدم راسـخ. و ظنى أنَّ ما هو منقول عن أساطين الحكمة كأفلاطون و من قبله من أعاظم الفلاسـفة مــثل ســقراط و فيثاغورس و أغاثاذيمون و أنباذ قلس من إصرار هم على مذهب التناسخ لم يكن معناء إلا ألذي ورد في الشريعة بحسب النشأة الآخرة.

و كـذا ما نقل عن المعلّم الأول من رجوعه من انكار التناسخ إلى رأى أستاده أفلاطون كان فى هذا المعنى من انبعاث النفوس الإنسانية الردية الناقصة فى العلم و

<sup>\*\*</sup> قوله: «ولتمكن صفة الحماقة فيه يحشر على صورة الحمار» لأنّ المخالفة مع الافتداء عين البلاهة. و قولـه: «جلود الضأن» الضأن من الغنم ما يقال بالفارسية: ميش. و قوله: «بحسب تحوّل الباطن من حقيقة الإنسانية...» كالمسوخات في هذا العالم. و قوله: «و بالجملة ثبوت النقل...» و النقل هو التناسخ. أي النقل من هذه الصورة إلى هذه.

العمل أو فى العملم فقيط إلى صور تناسب نفوسها أما المجرمة الشقية فإلى صور الحميوانات المختلفة مناسبة لأخلاقها و عاداتها الردية التى غلبت عليهم فى الدنيا، و أسا السليمه المتوسطة فيهما أو الناقصة فى العلم الكاملة فى العمل فإلى صورة حسنة بهية مناسبة لأخلاقهم أيضاً، و ذلك لأنَّ التناسخ على المعنى المشهور الذى ذهب إليه التناسخية مبرهن البطلان محقق الفساد، و أما النفوس المبالغة إلى حد العقل أى الكاملون فى العلم سواء كملوا فى العلم أو توسطوا فيه فالجميع منققون على خلاصهم عن الأبدان طبيعية كانت أو أخروية، و سواء كان النقل المذى "قالوا به حقاً أو باطلا لكونهم منخرطين فى سلك العقول المقدسة عن الأجراء و المواد.

#### فصل (٢)

فى ابطال التناسخ باقسامه والاشارة الى مذاهب أصحابه و هدم آرائهم أمــا إبطــال مــا قالــه بعــض التناســخية و هو انتقال النفوس الإنسانية "" من أبدانــــم إلى أبــدان الحيوانات المناسبة لها فى الأخلاق و الأعـمال من غير خلاص

<sup>\*</sup> قولـه: «و أما السليمة المتوسطة فيهما» أى فى العلم و العمل. وقوله: «و ذلك لأن التناسخ...» تعليل لقولــه و ظــئى أن مــا هــو منقول عن أساطين الحكمة الخ. و قوله: «سواء كملوا فى العلم...» العبارة مصحّفة. و الصواب: سواء كملوا فى العمل.

<sup>\*\*</sup> قوله: «سواء كان النقل الذي...» أي النقل والتناسخ الذي قالوا به الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «منا قاله بعض التناسخية و هو انتقال النفوس الإنسانية... انهم كانوا قاتلين بأن حياة جميع الهميوانات الأرضية بانتقال النفوس الإنسانية إليها، فلا حيوان عند هؤلاء و هم يوذاسف التناسخي و من قبله من حكماء بايل و فارس كما هوالمشهور غيرالإنسان إلا أنه نسخ البعض و بقي الباقي، و سينسخ الباقي في عنالم غرور إن كان من الناقصين، أو سيرفع إلى عالم النور إن كان من الكاملين، كما سيأتي شرحه و بسطه في هذا الفصل.

كما ذهب إليه شرذمة قليلة من الحكماء المعروفين بالتناسخية، و هم أقل الحكماء تحصيلا و أسخفهم رأيـاً حيـث ذهـبوا إلى امتـناع تجرد شيء من النفوس بعد المفارقية مين البيدن المخصوص لأنها جرمية دائمة التردد في أبدان الحيوانات و غيرهـا فهــو أخــفــّ مؤنة \* و أسهل مأخذاً و ذلك لأنا نقول: لايخلو إما أن تكون منطبعة في الأبـدان أو مجـردة و كلاهما محال، أمّا الأول فلما عرفت من استحالة انطـباع الــنفوس الإنســانية. و مــع اســتحالته مناف لمذهبهم أيضاً لامتناع انتقال المنطبعات صوراً كانت أو أعراضاً من محل إلى محل آخر مبائن للأول، و إنما قيدنا المحسل الآخسر بالمسبائن لأنَّ للصسور الطبيعسية اسستحالات وانستقالات ذاتسية و استكمالات حوه بة من طور إلى طور، و الأبدان أيضاً تُتحول بحسب الكمية و الكيفية بل النوعية أيضاً على وجه الاتصال. و ذلك غير مستحيل كما مر في عدة مواضع من هذا الكتاب. و أما الثاني فلأنَّ العناية الإلهية تأبي ذلك لأنها مقتضية لايصال كـل موجـود إلى غايـته و كمالـه، و كمـال الـنفس المجردة أمّا العلمي فبصـيرورتها عقــلا مستفاداً فيها صور جميع الموجودات، و أما العملي فبانقطاعها عـن هـذه التعلَّقات و تخليتها عن رذائل الأخلاق و مساوى الأعمال\*\*. و صفاء م آتيا عين الكيدورات، فلوكانت دائمة التردد في الأحساد من غير خلاص إلى النشبأة الأخبري و لا اتصال إلى ملكسوت ربّنا الأعلى كانت ممنوعة عن كمالها اللائق بها أبد الدهر و العناية تأبي ذلك.

و أمّا إبطال ما ذهب إليه طائفة أخرى غير هؤلاء فى هذا الباب فنحن ذاكروه و هو ضربان آخران.

<sup>\*</sup> قوله: «فهو أخف مؤنة...» جواب لقوله: أما إبطال ما قاله بعض التناسخيّة.

 <sup>«</sup> وله: «و مساوى الأعمال» قد حرّفت كلمة المساوى في الطبعة الأولى الرحلية بالساوى أى «و
ساوى الأعمال»؛ و المساوى أصلها من سوء بقلب الهمزة ياه، و بدت مساويه أى معاييه و نقائصه.

أحدها ما نسب إلى المسرقيين إنَّ أول منزل للنور الإسفهبدى الصيصية الإنسانية و يسمونها باب الأبواب لحياة جميع الأبدان الحيوانية و النبانية، و هذا هو رأى يوذاسف التناسخى القائل بالأكوار و الأدوار، و هو الذى حكم بأنَّ الطوفان النوحى يقع فى أرضها و حذَّر بذلك قومه، و قيل: هو الذى شرَّع دين الصابئية لطهمورث الملك، فقالوا، إنَّ الكاملين من السعداء تتصل نفوسهم بعد المفارقية بالمالم المقلى و الملأ الأعلى و تنال من السعادة مالا عين رأت، ولا أذن سعت، ولا خطر على قلب بشر، و أما غير الكاملين من السعداء كالمتوسّطين منهم و الناقصين فى الغاية و الأشقياء على طبقاتهم فتنتقل نفوسهم من هذا البدن منهم و الناقصين فى الغاية و الأشقياء على طبقاتهم فتتصر بعضهم على تجويز إلى تدبير بدن آخر على اختلافهم فى جهة النقل حيث اقتصر بعضهم على تجويز النقل من البدن ولكن اشترط أن لايكون إلى بدن حيوانى . و بعضهم جوز النقل من البدن ولكن اشترط أن لايكون إلى بدن حيوانى . و بعضهم جوز النقل من البدن النسانى إلى الجماد أيضاً و إليه ميل إخوان الطفاء . . .

و ثانسيهما مذهب القسائلين بالسنقل من جهة الصّعود فزعموا أنَّ الأولى بقبول الفسيض الجديد همو النبات لاغير، و أنَّ المزاج الإنسانى يستدعى نفساً أشرف و هى التى جاوزت الدرجات النباتية و الحيوانية، فكلَّ نفس أغا يفيض على النبات فتنستقل فى أنواعه المتفاوتة المراتب من الأنقص إلى الأكمل حتّى تنتهى إلى المرتبة

<sup>\*</sup> قولمه: «للمنور الإسفهدى...» أى النفس، والإسفهيد معرّب اسبهيد و سبهسالار. و الصيصية أى الحصار و المبراد بنه هوالمبدن. و يسمّونها أى و يسمّون الصيصية باب الأبواب لحياة جميع الأبدان الحيوانية و النباتية.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «ولكن اشترط أن لايكون إلى بدن حيواني» كلمة لا كما فى الطبعة الأولى الرحلية زائدة. والصواب: «ولكن اشترط أن يكون إلى بدن حيواني».

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و إليه ميل إخوان الصفاء...» و قد طبع كتاب إخوان الصفاء في مجلدات عديدة.

المستاخمة لأدنى مرتسبة من الحيوان كالنّخل ثمّ ينتقل إلى المرتبة الأدنى من الحيوان كــالدود مترقسية منها إلى الأعلى فالأعلى حتى تصعد إلى رتبة الإنسان متخلصة إليها من المرتبة المتاخمة لها.

و لـنذكر حججـاً عــلى إبطــال هذين المذهبين بعضها عامة يبطل بها التناسخ مطلقا. و بعضها خاصة يبطل بها أحد الوجهين ليكون الناظر على بصيرة فى طلب المذهب الحق فى سلوك الآخرة.

أسا الحبجة العامّة "فهى أن النفس إذا تركت تدبير البدن لفساد المزاج و خروجه عن قبول تصرفها فلإيخلو حالها إما أن تنتقل إلى عالم العقل أو إلى عالم الأشياح الأخروية أو إلى بدن طبيعى آخر من هذا العالم أو تصير معطلة عن تدبير نفسانى، فالاحتمالات لاتزيد هذه الأربعة، و الأخيران باطل " فيقى أحدالأولين، أحدها للمقرّبين، و ثانيهما لأصحاب اليمين و أصحاب الشمال على طبقات لكل صنف، فأما بطلان الأخيرين أمّا التعطيل فلما تقرر من أن التعطيل طبقات لكل صنف، فأما بطلان الأخيرين أمّا التعطيل فلما تقرر من أن التعطيل عمال، و أما التناسيخ فلأنه إذا اشتغلت "" بندبير بدن آخر فذلك البدن لابد أن يحدث فيه استعداد خاص و قدمر فيما سبق أن النفوس بما هى نفوس حادثة، و يحدث فيه استعداد خاص و قدمر فيما سبق أن النفوس بما هى نفوس حادثة، و بحسمانية لامتناع كون جسم علّة لنفس، ولا كون صورة طبيعية علّة لها، ولا أيضاً كون نفس علّة لنفس، ولا كون صورة طبيعية علّة لها، ولا أيضاً

<sup>\*</sup> قوله: «و أما الحجَّة العامِّة...» أي الحجَّة العامَّة على إبطال التناسخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: هو الأخبران باطل» والصواب باطلان، و السهو من الكاتب.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إذا اشتغلت...» أي إذا اشتغلت النفس بتدبير بدن آخر.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «لابد و أن ينتهى إلى العلل مفارقة» و الصواب إلى علل مفارقة؛ و العلل من طغيان قلم الناسخ.

فالأعــراض كذلــك عــلى الوجــه الأولى لأنهــا \* تابعة للأمور المذكورة لكرَّ هذه الكيفيات الاستعدادية من الأمزجة و غيرها مخصصات و مُهَيِّئات لتأثير المؤثر العقبلي؛ فحمدوث كملُّ صورة أونفس من المبدء الدائم الفيض لايتوقف إلا على استعدادات القوابـل\*\*، و الَّذي يقبل النفس هو البدن؛ فإذن متى حصل في البدن مزاج صالح لقبولها فبالضرورة تفيض عليه من الواهب النفس المدبرة من غير مهلة ولا تراخ ألبتة كفيضان النور من الشمس على قابل مقابل لها. فإذا حَدث البدن و فرضـنا أنَّ نفســاً تعلَّقت به على سبيل التناسخ فلابد أن يفيض عليه نفس أخرى مـن المـبدء عـلى الوجــه الّــذي بيناه، فيلزم أن يكون لبدن و احد نفسان و ذلك بـاطل؛ لمـا مضم، أنَّ لكل بدن نفساً واحدة سيما على طريقتنا من كون كل نفس هي نحو وجود البدن الَّذي لها و تشخصه، ولا يمكن أن يكون لوجود واحد ذاتان و وجــودان، و ما من شخص إلا و يشعر بنفس و ذات واحدة لــه، و ليس لأحد مينهم أن يقول: النفس المتناسخة منعيت من حدوث النفس الأخرى إذ ليس إحداهسا بالمنع أولى من الأخرى. و قد أشرنا إلى أنَّ استعداد المادة البدنية لقبول النفس من الواهب للصور يجرى مجرى استعداد الجدار لقبول نورالشمس استقامة و انعكاســاً إذا رفــع الحجــاب مــن وجهه فإن كان عند ارتفاع الحجاب ثم جسم صقيل\*\*\* ينعكس منه نورالشمس الواقع عليه إلى ذلك الجدار أشرق عليه النوران الشمىسيان الاستقامي و الانعكاسي، و لا يمنع وقوع النور الانعكاسي وقوع النور الاستقامي عليه، فكذلك قياس ما نحن فيه لكن اجتماع النفسين ممتنع؛ فالتناسخ ممتنع مطلقا سواءاً كان على وجه الصعود أولا.

<sup>\*</sup> قوله: «على الوجه الأول و لاكها» العبارة محرّفة و صوابها هكذًا: على الوجه الأولى لاّلها تابعة الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «على استعداد القوايل» العبارة الصحيحة هكذا: على استعدادات القوابل.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «تُمَّ جسم صقيل...» ثم بغتح الناه المتلَّنه و المبم المشدّدة و ذلك الجسم الصقيل كالمرآة، و قوله: «نور الشمس الواقع عليه» ضمير عليه راجع إلى جسم صقيل.

و أما منع كلية المقدّمة المذكورة أي فيضان الأمر على القابل الإنساني من المبدأ ابتدءاً عند استعداده مستنداً بأن نفوس النبات انتقلت إلى الهيوانات ثم صعدت ما تخلّص منها إلى مرتبة الإنسان فساقط، لأن ذلك الانتقال إن كانت على سبيل الاستكمال الجوهري المتصل في مادة واحدة لا في مواد منفصلة كاستكمالات الصورة الإنسانية من مبدء تكوّنها إلى آخر تجردها فذلك ليس بتناسخ كما أشرنا إليه، إنما الكلام في تعلق النفس من بدن إلى بدن آخر مبائن، و ذلك لأن مادة النبات " إذا استدعى بحسب مزاجه و استعداده نفساً فاستدعاء المادة الإنسانية بمزاجه الأشرف الأعدل للنفس أولى.

لايقال: مثل هذه الأولويّات في عالم الحركات و الاتفاقات غير مسموعة فإنَّ لبعض الأسبياء أسباباً قدرية غائبة عن شعورنا، ولو اتفق الناس على أن يعرفوا أنَّ المقناطيس بأى مزاج استعد للقوة الجاذبة للحديد لم يمكنهم، فليس لأحد أن يقول: إذا استعد المقناطيس لجذب الحديد فمزاج الإنسان أولى بجذبه لأنه أشرف و ذلك لحفاء المرجّع:

لأنـا نقول: المزآج الأشرف الأكمل يستدعى النوع الأشرف الأكمل و تفاوت الشـرف في الوجـود بحسب درجات القرب من المبدأ الأعلى\*\*\* والبعد من المادة

قول.ه: «فيضان الأمر على القابل» الصواب فيضان الاثر على القابل. و قوله: «ثمُّ صعدت ما تخلص منها» و الصواب: ثمُّ صعدت إلى ما تخلُص منها. و قوله: «مستنداً بأن»؛ أى مستنداً فى المنع بأنَّ نفوس النبات الح.

 <sup>\*\*</sup> قول.... هو ذل له لأن مادّة النبات... \* جاء في تعليقة مخطوطة في نسخة من الكتاب عندنا أنّ حق العبارة أن تكون هكذا: و إن كان الانتقال لاعلى سبيل الاستكمال المتّصل في مادّة واحدة، بل على سبيل الانتقال في موادّ مختلفة منفصلة. فسند المنم ممنوع و ذلك لأنّ مادّة النبات آء.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: همزالمبدأ الأعلى...» المبدأ الأدنى عبارة زائدة؛ و العبارة الصحيحة الكاملة هكذا: و تفاوت الشرف في الوجود بحسب درجات القرب من المبدأ الأعلى و البعد من المائة الأولى فكلّ ما كان أشدّ تجرّداً الخ.

الأولى فكملّ مــاكــان أشــد تجرداً و أكثر برائة من عوارض الجسمية و اللواحق الماديــة فهــو أكمــل وجوداً و أقرب إلى منبع الوجود الخالى عن شوب النقص و الحاجة، و جذب الحديد ليس من مراتب الشرف و الكمال يكون في الإنسان أكثر و أولى من الجماد.

ف إن قىالوا: إنَّ المسزاج الأشرف إذا استدعى النفس الأشرف الأتم و هى الَّتى جـــاوزت الدرجات النباتية و الحيوانية فيجب أنَّ النفس\* المتعلَّقة هى الَّتى انتقلت عنها.

قلنا: هذا مجرد دعوى بلابينة فإن نفوس الأفلاك شريفة في الغاية ولم تنتقل إليها من الحيوان و الإنسان نفس، ولو سلم فالتجاوز و الانتقال لايلزم أن يكون من بدن إلى بدن آخر بل باستكمالات ذاتية متصلة؛ فالنفس الإنسانية الحادثة بحدوث مزاج الإنسان من لدن كونه منياً و جنيناً إلى أن تبلغ إلى مرتبة الإنسانية \* قد صادفت الدرجات النباتية و الحيوانية على سبيل استكمال طبيعي حاصل في كملا طرفي المادة \* \* و الصورة و البدن و المنفس، و قد سبق إن استكمالات النطقة الإنسانية و تحولاتها في أطوار الخلقة حيث كانت جاداً ثم نباتاً ثم حيواناً ثم إنساناً يكون على هذا الوجه، لا الذي زعمه الجمهور من أن هاهنا كوناً بعد فساد و فساداً بعد كون من صورة إلى صورة أخرى متبائنة الوجود، فإن ذلك غير صحيح كما مر من بطلان تفويض فاعل طبيعي تدبيره الوجود، فإن ذلك غير صحيح كما مر من بطلان تفويض فاعل طبيعي تدبيره

<sup>\*</sup> قولسه: «فيجب أن النفس...» قد سقط فعل تكون عن العبارة، و العبارة الكاملة الصحيحة هكذا: «فيجب أن تكون النفس المنتعلّقة هي التي انتقلت عنها» أي فيجب أن تكون النفس المتعلّقة بذلك المزاج الأشرف هي التي انتقلت عنها أي عن الدرجات النبائيّة و الحيوائيّة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «إلى مرتبة الإنسانية» والصواب: الى المرتبة الإنسانيّة.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «في كــلا طرفي المادَة...» فإنّ الهادّة تحركت من مرتبة المنويّة إلى مرتبة البدن. و النفس تحركت من مرتبة النفس النبائيّة إلى مرتبة النفس الإنسانيّة.

فى مادة إلى فاعل طبيعيّ آخـر على قياس توارد الفواعل المختارين على موضع واحد فى صنائعهم، وكما استحال انتقال الفعل الطبيعي عن أحد فاعلين طبيعينين إلى الآخر كذلك يستحيل انتقال الفاعل الواحد من فعل طبيعي إلى فعـل طبيعي المنفط المبيعي المنفط المبيعي مباثن لـلأول مـن غير جهة اتحاد بينهما و هو المعنيُّ بالتناسخ فيكون محالاً.

حجـة أخرى عامة هى أنَّ النفس إذا فارقت البدن كان آن مفارقته عن البدن الأول غير آن اتصاله بالبدن الثانى و بين كل آنين زمان \*\*، فيلزم كونها بين البدنين معطلـة عن الندبير و التعطيل محال، و هذا تمام على طريقتنا من أنَّ نفسية النفس نحو وجودها الخاص ليست كإضافة عارضة لها.

و أمّــا الحجــة الخاصة "قق على إبطال النقل فى جهة النزول فهى أنها لوكان ما ذهبوا إليه حقاً لزم أن يتصل وقت كلُّ فساد لبدن إنسانى بوقت كون بدن حيوان صامت، واللازم باطل فالملزوم كذلك.

أمّا بيان الملازمة فيلمّا ذهبوا إليه من أنَّ أول منزل النور الإسفهبدى أى الجوهر الجسرد النفسى هو الصيصية الإنسانية إلى البدن الإنساني """ الذى خلق تام القوى و الآلات، و هو باب الأبواب عندهم لحياة جميع الأبدان المنصرية لأنَّ حسياة جميع الحسيوانات الأرضية بانتقال النفوس الإنسانية إليه فلا حيوان عند هولاه و هم يوذاسف """ التناسخي و من قبله من حكماء بابل و فارس كما

<sup>\*</sup> قوله: «من فعل طبيعي» العبارة ناقصة، والكاملة هكذا: من ضل طبيعي إلى فعل طبيعي مبائن للأول.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و بين كلُّ آنين زمان» و ذلك لاستحالة تشافع الآنات.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و أما الحجّة الحناصّة...» أى الحجّة الخناصّة على إبطال التناسخ في جهة الغزول.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «إلى البدن الإنساني» العبارة مصحّفة، و الصواب: أي البدن الإنساني.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «فلاحيوان عند هؤلاء و هم يوذاسف...» ضمير هم راجع إلى هؤلاء.

هو المشهور غير الإنسان إلا أنه نسخ البعض و بقى البعض و يستنسخ الباقى فى عالم الفرور إن كان من الناقصين أو سيرفع إلى عالم النور إن كان من الناقصين أو سيرفع إلى عالم النور إن كان من الكاملين؛ فأى خُلق يغلب على الجوهر النطقى، و أية هيئة ظلمانية " يتمكن فيها و يركن إلىها فيوجب أن ينتقل بعد فساد بدنه إلى بدن مناسب لتلك الهيئة الظلمانية من الحيوانات المنتكسة الرؤس، فإن لكل خلق أبدان أنواع من حيوانات " مناسبة لذلك الحلق، و لكل باب منه جزء مقسوم أى لكل بدن من الحيوانات التي هى أبواب الجمعيم و هى عالم العناصر عندهم قدر مخصوص من الحلق المتعلق بذلك السنوع من الحيوان؛ فإن نوعى الخنزير، و كذا لايكون حرص بعض أشخاص كل أن حرص النمل ليس كحرص الحنزير، و كذا لايكون حرص بعض أشخاص كل نوع منها "" كحرص الباقى؛ و قس عليه سائر ذمائم الأخلاق و اختلافها شدة نوع منها "" كحرص الباقى؛ و قس عليه سائر ذمائم الأخلاق و اختلافها شدة و ضعفاً و إفراداً و تركيباً كما سيجىء زيادة تفصيل، فاختلاف الحيوانات في

ای دریده پوستین بوسفان گشته گرگان یك بیك خوهای تو صورتی كان پسر نهادت خالبست

گرگ برخینزی از این خواب گران میدرانشد از غضب أعضای شو هم بر آن تصویر حشرت واجب است

\*\*\*\* قولـه: وأشخاص كل منها» و الصواب أشخاص كل نوع منها. و قد سقطت كلمة «نوع» عن العبارة في الطبعة الأولى الرحلية من الكتاب.

<sup>\*</sup> قوله: ﴿إِلاَّ أَنَّهُ نَسَخَ الْمِعْضِ...» أَى نُسِخَ البِعْضِ مِنْ أَفْرَادَ النَّفْسِ الإنسانيَّة و يقي البعض.

 <sup>\*\*</sup> قول.»: هو أية هينة ظلمانية» قد سقط قريب سطر من عبارة الكتاب فى الطبعة الأولى الرحلية، و
 قامها هكمذا: و أيسة هيستة ظلمانيّة تستمكّن فيه و يركن إليها (أى يركن الجموهر النطقى إلى الهيئة
 الظلمانية) فتوجب أن تنتقل بعد فساد البدن إلى بدن مناسب لتلك الهيأة الظلمائيّة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فإن لكلّ طُلقٍ أبدان أنواع من حيوانات...»كما يهديك إلى هذا الأمر القويم الحكيم غير واحمدة من الآيات القرآنية وكتير من الروايات الصادرة عن أهل العصمة فى بيانها و تفسيرها، و قد نظم بعضاً منها العارف الرومى فى كتابه المتنوى المعنوى حيث قال:

الحقائق أنما هو لأجل اختلاف الناس فى الأخلاق المحمودة و المذمومة و فى شدتها و ضعفها و اخستلاف تركيبها. فإنَّ الأخلاق كلّها واردة إليها \* من المنزل الأول و بساب الأبسواب الّسذى هوالإنسان لأنها الّتى كانت موجودة فيه أولا و صارت منه إليها بانتقال جوهر نفسه الموصوفة بها إليها من غير تعطلها فى البين.

و أما بطلان اللازم فلوجهين:

أحدهما ظهمور عدم العلاقمة اللزومية الموجبة لاتصال وقت فساد البدن الإنساني بوقت كون البدن الحيواني الصّامت. و منع ذلك مستنداً بأنَّ هذه الأمور مضبوطة بهيئات فلكية غائبة عنا كما يجب في خسارة بعض ربح بعض بحيث لا يجتى المال بينهما معطملا مكابرة، إذ مبتاه على مجرد احتمال بعيد، و مثل هذه الاحتمالات البعيدة لا يوقع اعتقاداً ولا يصادم برهاناً و مع تمكينها لايبقى لأحد اعتماد على المحكم على أمرين بالملازمة و على آخرين بعدمها.

و ثانيهما أنه يلزم على ذلك أن ينطبق دائماً عدد الكائنات من الأبدان الميوانية على عدد الفاسدات من الأبدان الإنسانية، و ذلك لأنه لوزادت النفوس على الأبدان لازد حمت عدة منها على بدن واحد، فإن لم تتمانع و تتدافع "فيكون لبدن واحد عدة نفوس و قد بين بطلانه، و إن تمانعت و تدافعت بقيت كلّها أو بعضها معطلة و لا معطل في الوجود، و إن زادت الأبدان على النفوس فإن تعلّقت نفس واحدة بأكثر من بدن يلزم أن يكون الحيوان الواحد بعينه غيره، و إن ل

<sup>\*</sup> قولمه: «فإن الأخلاق كلّها واردة إليها...» أى واردة إلى الحيوانات من المغزل الأول و باب الأبواب المـذى هــو الإنسان، لائها أى الأخلاق التى كانت موجودة فيه أى فى الإنسان أولاً و صارت منه إليها أى إلى الحيوانات بانتقال جوهر نفسه أى نفس الإنسان الموصوفة بها إليها أى إلى الحيوانات من غير تعطّلها فى البين. و قوله: «و مع تمكينها» الضمير راجع إلى هذه الاحتمالات.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فإن لم نتمانع و تتدافع...» ضمير الفعلين راجع إلى النفوس.

تـتعلَق\* فإن حدث لبعض تلك الأبدان نفوس جديدة و للبعض نفوس مستنسخة كـان ترجيحاً بلا مرجح، و إن لم تحدث لبعضها نفوس بقى بعض الأبدان المستعدة للنفس الجديدة بلانفس و الكل محال.

و أسا بطلان التالى \*\* فلأنه قد تكون الكائنات أكثر من الفاسدات إذ في يوم واحد قد يستولّد من النمل ما يزيد عن أموات الإنسان في سنين شتّى \*\*\* بحيث لايستقايس فضلا عنن أموات أهل الحرص منهم في ذلك اليوم، و قد تكون الفاسدات\*\*\* أكثر كما في الوباء العام و الطوفان الشامل.

و أجيب عنه بأنه لانسلم أنَّ عدد الكائنات أكثر من الفاسدات، و إنما يلزم ذلك لو كان تولد كلُّ نملة في يوم بانتقال نفس حريص مات في ذلك اليوم إليه، و هو غير لازم لجواز أن يكون بانتقال نفس حريص مات في الوف من السنين و قد فارقت أبداناً كثيرة إلى أن وصلت إلى هذه النملة، فإنَّ نفس الحريص لاتلحق البنية النملية عند الموتة الأولى بل بعد موتات كثيرة، فإنَّ من فيه هيئآت ردية يتعلق بحد المفارقة """ بأعظم بدن حيوان يناسب أقوى تلك الهيئآت ثم تنزل على الترتيب من الأكبر إلى الأوسط و منه إلى الأصغر إلى أن تزول تلك الهيئة الرية على الميئة الرولى في القوة متدرجاً في المنزول إلى أن يقني كل تلك الهيئآت؛ وحينئذ تفارق عالم الكون و الفساد و

<sup>\*</sup> قوله: «و إن لم تتعلَّق...» ضميرالفعل راجع إلى نفس واحدة.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: هو أســا بطــلان الـــتالى...» و هـــو انطــباق عدد الكائنات من الأبدان الحيوانية على عدد الفاحــدات من الأبدان الإنسـانيّــد.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «بشتَّى» العبارة الصحيحة هكذا: في سنين شتَّى بحيث لايتقايس فضلاً الخ.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: هو قمد يكون الفاسدات...» أى و قد تكون الفاسدات من أبدان الإنسان. و قوله: «لا نسلّم أن عدد الكائنات...» أى لا نسلّم أن عدد الكائنات من أبدان الحيوان أكثر من الفاسدات.

<sup>\*\*\*\*\*</sup> قوله: «يتعلَّق بعد المفارقة...» أي يتعلَّق بعد المفارقة من البدن الإنساني بأعظم بدن الخ.

تتعلق بـأول مـنازل الجـنان لـزوال العلائـق البدنـية الظلمانية والهيئآت الردية المجسـمانية. ولا نسـلم أيضـاً أن الفاسدات تكون أكثر من الكائنات و إنما يلزم ذلـك لـو جـاز أن يرتقى من أبدان الحيوانات إلى الانسان شيء في نفوسها ليلزم صحوبة انطـباق العـدد الكـنير من أبدان حيوانات كثيرة الأعداد قصيرة الأعمار كأبدان الذباب و البق و البعوض و الحشرات و أمنالها إذ بأقل حرارة " أو برودة أو ربح يموت و ينفسد من كل واحد من هذه الحشرات في ساعة ما لا يتكون من الإنسان إلا في ألوف من السنين.

لايقــال: قــد يحصل و ياء عام أو طوفان كلىّ يهلك كلّ ذى نفس فيلزم زيادة الفاسد على الكاثن ظة.

لأنا تقول "": هذا غير معلوم الوقوع فإن الوباء العالم لجميع أصناف الحيوانات السامل لجميع السنواحى بحيث لايبقى حيوان أصلا غير متيقن، و المتيقن وجود وياء في بعض نواحى الأرض دون غيرها، و كذا الكلام فى الطوفان إذ لا يلزم منه أيضاً أن القاسد من الإنسان أكثر من الكائن من الحيوان لجواز أن يكون بإزاء ما فسد منه كائنات من الحيوانات البحرية كالحيتان و نحوها أو الحشرات الأرضية كالدود و أمنالها، و لا استبعاد فى أن يكون لكل قوم من أرباب الصناعات الدنيوية أمة من الصوامت البرية و البحرية يشبههم خلقاً و خلقاً و عيشة كالجند من الأتراك التي يشبه خلقهم و عيشهم أخلاق السباع و عيشها فلاجرم بعد موت ذلك القوم ينتقل نفوسهم إلى أعظم نوع من السبع، ثم إلى أوسطه على المراتب الكثيرة، ثم إلى الأصغر في أحقاب كثيرة و أزمنة متطاولة إلى أن تزول عنها تلك

<sup>\*</sup> قولسه: هولا نسسلَم أيضاً...» أى ولا نسسلَم أيضاً أن الفاسدات من أبدان الإنسان تكون أكثر من الكانتات الخ. و قوله: «شىء فى نفوسها» و الصواب من نفوسها، و ضمير نفوسها راجع إلى الحيوانات. \*\* قوله: «إذ بأقل حرارة...» تعليل لقوله لا نسلَم.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «على الكائن ظة لأنا نقول...» العبارة الصحيحة هكذا: على الكانن ضرورةً لأنا نقول الخ.

الهيئآت الردية فحينئذ يترقى إلى عالم الجنان كما مرَّ.

أقول: العمدة في بطلان التناسخ على جهة النزول ملاحظة أنَّ الموجودات الصورية كالطبائع و النفوس متوجهة نحو غاياتها الوجودية خارجة عما لها من القوة الاستعدادية إلى الفعلية، و النفس مادامت في بدنها يزيد بجوهرها و فعليتها فيصير شيئاً فشيئاً أقوى وجوداً و أشد تحصلا سواءاً كانت من السعداء في النشأة الأخرى أو من الاشقياء، و قوة الوجود يوجب الاستقلال في التجوهر و الاستغناء عن المحل أو المتعلق به حتى يصير المتصل منفصلا و المقارن مفارقاً، فكون النفس الإنسانية "حسين حدوثها في البدن مجردة الذات مادية الفعل و عند فساد البدن بحيث صارت مادية الذات و الفعل جميعاً كما يلزم من كلامهم في نفوس الأشقياء حيث تصير بعد فساد البدن نفساً حيوانية غير مجردة ذاتاً و فعلا كما رأوه مما يحكم المبرهان على فساده و يصادمه القول: بأنَّ للأشياء غايات ذاتية و أنها بحسب العنايات الربائية طالبة لكمالاتها مشتاقة بغرائزها إلى غاياتها فهذه الحركة بحسب العنايات الربائية طالبة لكمالاتها مشتاقة بغرائزها إلى غاياتها فهذه الحركة الرجوعية في الوجود من الأشد إلى الأنقص و من الأقوى إلى الأضعف بحسب الذات متنع جداً.

ف إن قلمت: صميرورة الإنسسان بهميمة ناقصة لايلزم أن يكون بحسب الحركة الذاتية بل ربما يكون قسراً و اختياراً.\*\*

أقول هذا غير جائز بوجهين.

الأول أنَّ مـــثل هـــذه الأشياء لايكون دائمياً و لا أكثرياً كما بيَّن في موضعه. و

<sup>\*</sup> قولسه: «فكسون المنفس الانسانية...» مبتدأ، خبره قوله الآتي بعد سطرين: ثما يحكم البرهان على فساده... و قولسه: «بحسب الغايات الزمانيّة» العبارة محرّفة جداً، و صحيحها الأصيل الصواب هكذا: بحسب العنايات الربّائيّة.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «بل ربما يكون قـــراً و اختياراً» و في نسخة: ربما يكون قـــراً أو إجباراً. وكذا قوله الآتي عن قريب: قـــر قاسر و لا إجبار و لا اتفاق.

الّذى ذهبوا إليه من الانتقال الغزولى أنما يكون فى أكثر أفراد النفوس الإنسانية، و أهل الارتقاء الاستكمالية إلى الملكوت الأعلى قليل عندهم، كما أنَّ عدد المقربين الكاملين فى العلم قليل عندنا أيضاً.

والثانى أنَّ هذه الحركة الوجودية الاستكمالية لايصادمها مادام وجود الموضوع قسـر قاسـر ُ و لاإجـبـار ولا اتفــاق إلا القواطــع الّـــى توجب العدم و الهلاك و الانقطاع و عند ذلك لم يهق للشىء حركة و استكمال غير ما حصل فى مدة الكون لا الانحطاط والنزول عما كان سابقاً.

ف ان قلت: فإذا كانت النفوس كلُّها مترقَّية متوجهة نحو الكمال الوجودى حتَّى الفسقة و الجمَّال و الأرذال فما وجه الشقاوة الأخروية.

أقـول: منشأ الشقاوة أيضاً ضرب من الكمال لأنَّ النفس و ان استقلت بضرب من الوجـود لكـن لما اعتادت في هذه النشأة بأفمال و أعمال قبيحة شهوية أو غضبية أو تمكّنـت فيه العقائد الفاسدة\*\* فعند خروجها عن الدنيا و رفع الفشاوة عن بصرها تتعذَّب بما يتبعها من سوء العادات، و الشوق إلى المشتهيات الحسيسة الدنياوية، و بالاعتقادات الفاسدة و الجهالات الراسخة.

و توضيح ما ذكرناه إنه ما من نفس إنسانية إلا و لها وجود استقلالي بعد موتها الطبيعي عن هذا البدن، و لها بحسب مالها من الأضال و الأعمال المؤدية إلى الأخلاق و الملكات نوع تحصل في الوجود و الفعلية سواءاً كانت تلك الأخلاق فاضلة ملكية أو شيطانية أو سبعية أو بهيمية، فإن خرجت النفس الإنسانية في مدة كونها العنصري و حياتها الطبيعية و نشأتها الدنيوية عن القوة الهيولائية التي كانت لها في أصل هذه الفطرة، و صارت بالفعل بحسب ما حصل لها من الملكات

<sup>\*</sup> قوله: «قسر قاسر...» فاعل يصادم. و قوله: «ولا إجبار...» و فى بعض النسخ: ولا اختيار ولا اتفاق. \*\* قولسه: «أو تمكّنت فسيه العقسائد الفسائدة» العبارة محرّفة، و صوابها هكذا: أو تمكّنت فسها العقائد الفاسدة.

تصورت بصورة شسى.\* من هذه الأجناس الّتى تحتها أنواع كثيرة تصوراً غير طبيعى و لا مــادى، لاُنهــا تصــير عند انقطاعها عن الدّنيا صورة بلا مادة و فعلا بلاقموة، ســواءاً كانــت ســعيدة أو شــقية متنعمة بلوازم أخلاقها الشريفة و نتايج أعمالها الحسنة، أو متعذّبة بلوازم أخلاقها الردية و نتائج أعمالها السيئة.

ف إن قلــت: كــل صــورة بلامادة فهو عقل محض فيكون جوهراً كاملاً فى عالم القدس\*\* فكيف يكون من الأشقياء.

قلت: المادة عبارة عن محل الانفعالات و الحركات للأمور الكائنة الفاسدة، و للتجرد عنها لايستلزم التجرد عن المقادير و الأبعاد مطلقاً كما في الصور العقلية. و أمّا الأبدان الأخروية المناسبة لأخلاق النفوس فهي ليست مواد لتلك النفوس حاملة لقورة كمالاتها و هيئاتها بل هي أشباح ظلية و قوالب منالية؛ وجودها للمنفس كوجود الظل من ذى الظل، إذهي حاصلة من تلك النفوس بمجرد جهات فاعلية و حيثات ايجابية لابحسب جهات قابلية و حركات مادية، و كلما يحصل من النفس بحسب الجهات الفاعلية و الميئات النفسائية فذلك الشيء لايكون مادة لها و لا بدناً كهذا البدن الذي يتعلق به النفس تعلق التدبير و التحريك بل يكون من اللازم لها، و وجوده سنها وجود الظل من ذى الظل، فإنَّ ذا الظل "" من اللازم لها، و وجوده سنها وجود الظل من ذى الظل، فإنَّ ذا الظل "" نهيد، الأحكام التي زعمتها أصحاب التناسخ نابتة للنفس موجبة لانتقالها إلى بدن آخر "" عنصرى حاصلة لها بعد انتقالها منفسخة بما حققناه من صيرودة كل

<sup>\*</sup> قوله: «تصورت شيء» العبارة الكاملة هكذا: تصورت بصورة شيء.

 <sup>\*</sup> قوله: «فيكون جوهراً في عالم القدس» العبارة الكاملة هكذا: فيكون جوهراً كاملاً في عالم القدس.
 \*\* قوله: «فإن ذى الظل» والصواب: فإنَّ ذاالظلَّ.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولــه: «لانستقالها لسيدن آخــر» العسيارة الصحيحة هكـذا: لانستقالها إلى بدن آخر. و قوله: همنفسخة...» خبر لقوله فهذه الأحكام.

نفس فى مدة حياتها الطبيعية ذاتاً مستقلة بوجودها، موجودة بوجود آخر غير هـذا الوجـود الطبـيعى المـادى، صائرة نوعاً آخر متحصلة بالفعل بحسب الحقيقه الباطنية.

ف إن قلت: أليس الإنسان نوعاً واحداً و أفراد النفوس البشرية كلّها أفراد نوع واحمد فكـيف يصــير أنواعــاً كثيرة من الحيوانات المختلفة و غيرها سواءاً كانت هاهنا أو فى نشأة أخرى و هل هذا إلا قلب الماهية و هو محال؟.

قلنا الإنسان الطبيعى نوع واحد حقيقى، و كذا النفوس البشرية من جهة هذا الوجود التعلقى نوع واحد لأنها مبدأ فصله المقوم لماهيته، و هو مفهوم الناطق المحسّل لجنسه الذى هو الجسم النامى الحسّاس، و معنى الناطق ماله قوة إدراك الكليات و هو في جميع الأفراد على السواء، فهذه النفس و إن كانت صورة هذا النوع الطبيعى و تمامه لكنها بعينها جوهر قابل لصور مختلفة النوع بحسب وجود آخر غير طبيعى، كما أنَّ الهيولى " العنصرية واحدة في ذاتها كثيرة الأنواع بحسب ما يخرج من القوة إلى الفعل في هذا الوجود الطبيعى، ولا منافات بين وحدتها و كثرتها من جهتين فكذا حال النفس. و بالجملة الإنسان نوع طبيعى مركب من مادة عنصرية ذى مزاج معتدل بشرى، و من صورة كمالية هي نفس متعلقة به

<sup>\*</sup> قولسه: «لانجها مسبداً قصله» أى مبدأ قصل الإنسان الطبيعى المقوم لماهية الانسان الطبيعى و هو مفهسوم السناطق، أى سايفهم منه المحصل لجنسه. و «الجنسية» ــ كما فى الطبع الرحلى ــ غلط إما من الناسسخ أو سن الطبابع. و إن شسئت ضراجع فى المقيام نقد المحصل (ط تركيا. ص ١٤٥). و المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند. ج ٢. ص ٢٧٩)؛ و المعتبر لأبى البركات البغدادى (ص ٢٨٦ ج ٢ من طهم حيدرآباد الدكن)، و فيه من الشعر فى المقام:

و الإنس جنس على الأنواع مشتمل فيه الوسيط و فيه الدون والأول \*\* قولمه: «كما أن الهيولي...» و قد سقطت كلمة الأولى، و العبارة في النسخة الأولى المصحّعة هكذا: كما أن الهيولى الأولى العنصرية واحدة الخ.

حافظة لمزاجه و فاعلة لأفسال و أعمال تخصه، و له ماهية نوعية محصلة من جنس قريب مأخوذ من مادته، و فصل قريب مأخوذ من صورته التى هى نفسه، و هى كماله الأول لجسمه الطبيعى من جهة ما يفعل الأفاعيل الخاصة به و يدرك أواسل الكلميات؛ فالنفوس الإنسانية بحسب هذا الوجود و هذه النشأة مندرجة تحست نوع واحد حقيقى من هذه الجهة كلها متماثلة لكنها بحسب هذا الوجود قابلة لهيئات و ملكات نفسانية يخرج لها من القوة إلى الفعل في وجود آخر من جهة أفعال و أعمال مختلفة تصدر منها في هذا الوجود كل صنف منها يناسب نوعاً آخر من تلمك الهيئات الباطنة، فإذا تمكنت تلك الهيئات المختلفة في أفراد المنقوس خرجت النفوس فيها من القوة إلى الفعل، و اتحدت بها فتصورت بصورة أخرى "، و وجدت بها وجوداً آخر غير هذا الوجود في نشأة ثانية، و هى لامحالة تصير أنواعاً مختلفة و حقائق متخالفة و يتصور بصور ملكية أو شيطانية أو جيمية أو سبحالة النناسخ كما مر تقريره.

و هـذا المذهـب أى كـون الـنفوس الإنسـانية فى أوائـل فطـرتها سـن نوع و صــيرورتها فى الفطرة الثانية أنواعاً و أجناساً كثيرة و إن لم يكن مشهوراً من أحد مــن الحكماء لكنه ما ألهمنا الله تعالى و سـاق إليه البرهـان. و يصدقه القرآن كقوله

کشت این دست آنطرف نخل و نبات مسار و کژدم گشت و می گدرد دمت چون ز دستت رست ایثار و زکات ایمن سخنهای چو سار و کودست

<sup>\*</sup> قوله: «يخرج لها من القوة إلى الفعل...» قد أجاد العارف الرومي في المتنوى المعنوي يقوله:

و إن شنت فراجع فى بيان تفصيل ما فى المقام الدرس الحادى و العشرين من كتابنا الفارسى المسمّى بـ «ائحاد العاقل بالمعقول» و الله سبحانه فتّاح القلوب و منّام الغيوب .

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «فتصوّرت بصورة أخرى» و الصواب: فتصوّرت بصور أخرى و وجدت بها وجودا آخر

تسالى ": «و ما كان الناس إلا أمة واحدة فاختلفوا» و قوله تعالى: «تحسبهم جميعاً و قلوبهسم هستى» و كقوله تعالى «الله ولى الذين آمنوا بخرجهم من الظلمات إلى السنور والذيسن كفرو أولياؤهم الطاغوت يخرجونهم من النور إلى الظلمات» و مما يدل على أنَّ نوع العلماء من البشر مبائن لفيرهم قوله تعالى: «و من الناس و الدواب و الأنصام مختلف ألوانه كذلك إنما يخشى الله من عباده العلماء» فالنفس مادامت تكون بالقوة و في أول الفطرة يمكن لها اكتساب أي مرتبة و مقام شائت " المكان استعدادها الأصلى قبل صبرورتها بالفعل شيئاً من الأشياء المتحصلة، و أمّا إذا صارت مصورة بصورة باطنية و استحكمت فعليتها و رسخت و قوى تمكنها في النفس فاستقرت النفس على تلك المرتبة تبطل عنها استعداد الانتقال من نقص إلى كمال، و تطور مسن حال إلى حال، فإنَّ هذا الرجوع إلى الفطرة الأولى من الفطرة الثانية محمد عمد مرة و العود إلى مرتبة التراب و الهيولى مجرد تملى أمر مستحيا، و المحال غير مقدور عليه.

# حكمة عرشية\*\*\*

إنَّ للنفس الإنسانية نشآت ثلاث إدراكية:

النشأة الأولى همى للصور الحسية الطبيعية و مظهرها الحواس الخمس الظاهرة. و يقال لهما الدنيا لدنوها و قربها لتقدمها على الأخيرتين. و عالم الشهادة لكونها مشهودة بمالحواس، و شرورها و خيراتها معلومة لكل أحد لايحتاج إلى البيان، و في هذه النشأة لايخلو موجود عن حركة و استحالة، و وجود صورتها لأتنفك عن وجود مادتها.

<sup>\*</sup> قولـــه: «كقولــة تعــالم...» الآية الكريمة هي الآية العشرون من سورة يونس من القرآن الحكيم و صورتها هكذا: «ما كان الثاس إلا أمّة واحدة فاختلفوا» الآية.

<sup>\*\*</sup> قوله: «أيّ مرتبة و مقام شات...» والصواب أيّ مرتبة و مقام شائت.

 <sup>\*\*\*</sup> قولــــه: «حكمة عرشية» والصواب حكمة مشرقية. كما في نسخة مصحّحة عندنا. و قوله: «إنّ للنفس الانسانية ثلاثة، والصواب نشئات ثلاث إدراكية: النشأة الأولى هي للصور الحسّية الطبيعية الخ.

و النشأة الثانية هي الأشباح و الصور الغائبة عن هذه الحواس و مظهرها الحسواس الباطنة، و يقال لها: عالم الغيب و الآخرة لمقايستها إلى الأولى لأنَّ الآخرة و الأولى من بهاب المضاف، و لهذا لايعرف إحداهما الا مع الأخرى كالمتضائفين كما قال تعالى: «و لقد علمتم النشأة الأولى فلو لاتذكرون» و هي تنقسم إلى الجنة و هي دار السّعداء، و الجحيم و هي دار الأشقياء، و مبادى السّعادات و الشقاوات فهما هي الملكات و الأخلاق الفاضلة و الرذيلة.

و النشأة الثالثة هي العقلية و هي دار المقربين و دارالعقل و المعقول و مظهرها القوة العاقلة من الإنسان إذا صارت عقلا بالفعل، و هي لايكون " الا خيراً محضاً و نوراً صرفاً، فالنشأة الأولى دار القوة و الاستعداد و المزرعة لبذور "" الأرواح و نبات النيات و الاعتقادات، و الأخريان كل منهما دارالتمام و الفعلية، و حصول الثمرات و حصاد المزروعات. فإذا تقرر هذا و لم تكن النفس ذات قوة استعدادية ساذجة من الصور والأوصاف و الملكات النفسانية إلا في أول كونها الدنياوي و مبدأ فطرتها الاصلية قبل أن تخرج قوتها الهيولانية النفسانية إلى فعلية الآراء و الملكات و الأخلاق، فلايكن لها بعد أن يخرج في شيء منها من القوة إلى الفعل أن يتكرر لها القوة الاستعدادية بحسب فطرة ثانية هي أيضاً في هذا العالم، و تكون أن يتكرر لها القوة الاستعدادية بحسب فطرة ثانية هي أيضاً في هذا العالم، و تكون

قال العارف الرومي:

گر بخاری خسته ای خود کشته ای ور حریر و قز دری خود رشته ای لیلك نبود فصل همرنگ جزا هیچ خدمت نیست همرنگ عطا نبو گشاهی کبرده ای شبکل دگر دانمه کشتی دانمه کی مانند بمه بر

\_\_\_\_\_

<sup>\*</sup> قوله: «من الملكات...» و الصواب: هي الملكات.

<sup>\*\*</sup> قوله: هو هي لايكون...» والصواب و هي لاتكون إلا خيراً محضاً.

<sup>\*\*\*</sup> قولــه: «لـبذور...» و العـبارة الصحيحة هكذا: لبذور الأرواح و نبات النيّات و الاعتقادات. و الأخيرتان كلّ منهما الح.

آخــر لأجل تعلق بمادة أخرى حيوانية لأنَّ عروض هذه الحالة ۗ الهيولانية لايمكن إلا بانخلاعهــا عــن جملــة الأوصاف و الملكات الباطنة، و هذا مع استحالتها ينافى مذهبهم من انتقال النفوس بواسطة هيئاتها الردية إلى أبدان حيوانات أخرى.

و أسّا الحجــة الخاصّة بإبطال النقل من جهة الصعود فهي أنّ الحيوان الصّامت إن لم يكن له نفس مجردة بل كانت نفسه منطبعة فيستحيل عليه الانتقال من بدن إلى بــدن لكونها جوهراً ناعتياً انطباعياً. و البرهان قائم على استحالة الانتقال في المنطبعات أعراضاً كانبت أو صبوراً وإن كانت نفسه مجردة فمن أبن يحصل لها الكمال و الترقي إلى رتبة الإنسان و ليست لها من الآلات و القوى الا ما هي مـبادي الآثار و الأفعال الهيولانية و العلائق الأرضية من الشهوة و الانتقام الّذين هـــا كمال نفوس الدوابّ و الأنعام، و هما أصلان عظيمان للتجرم و الإخلاد إلى الأجساد، كيف و شيء منهما إذا غلب على الإنسان الذي هو أشرف أنواع العـائدات\*\* مــن الكائــنات يوجــب أن يـنحط درجته إلى نوع نازل من الحيوان المناسب لذلك الخلق. سواءاً كان في هذه النشأة الدنياوية لو كان النقل حقاً على ميا زعميه الذاهبون إليه أو في النشأة الآخرة كما هو الحقق عند المكاشف و يراه أهيل الحيق مين بطلان النقل، فإذا كان مقتضى الشهوة الغالبة أو الغضب الغالب شـقاوة النفس و هبوط نشأتها و نزولها إلى مراتب الحيوانات الصّامتة الّتي كمالها في كمال إحمدي هماتين القوتين فيمتنع أن يكون وجود هاتين القوتين و أفعالهما منشــاً لارتقــاء الــنفوس مــن درجتها البهيمية و السبعية إلى درجة الإنسان الّذي كمال نفسه في كسر هاتين القوتين.

و أمــا ما قيل: إنَّ في الحيوان كالغرس مثلا شيئاً ثابتاً في تمام عمره، و لا شيء

<sup>\*</sup> قوله: «لأن عروض الحالة...» و الصواب: لأنَّ عروض هذه الحالة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «الذي هو أشرف أنواع العامرات» و الصواب: الذي هو أشرف أنواع العائدات.

من أعضاء بدنيه إلا و للتحليل فيه " سبيل لأجل الحرارة الغريزية و الغريبة الداخلــة والخارجــة مــن الهــواء الهيط و لو يسيراً يسيراً، و ليس لأحد أن يقول فرسية هذا الفرس و نفسه في الانتقاص \*\* و التبدل. على أنَّ لنفسه إدراكات كلية لأنبا قبد نبري أنبه إذا ضبرب واحد منها بخشبة ثم بعد حين جرَّرت لبه خشبة يهسرب، ولو لا إنه بقي في ذهنه معنى كلي مطابق لضرب من ذلك النوع لم يهرب، و لمما امتنع إعادة عين الضرب الماضي بل العائد مثله لاعينه فإدراكه ليس بالمعنى الجــزثي\*\*\*. ثمُّ قــد نــرى هذه الحيوانات مع اشتراكها في الحيوانية مختلفة في قربها إلى العالم الإنساني و بعدها حتّى أنَّ بعضها في غاية القرب من أفق الإنسان كالقرد المحماكي لسمه في الأفعال. و الطوطئ المحاكي لمه في الأقوال. ففي بعضها ضرب من القموة العملية التريبة من العقل العملي و في بعضها ضرب من القوَّة العلمية النظريّة القريسبة مـن العقل النظري\*\*\*\*. ثم إنَّ عجائب أحوال بعض الحيوانات و ملكاتها كتكبر الأسد. و حقد الجمل. و هندسة النحل. و سماع الإبل المنسى لــه مشتهياته يشمهد بدأنٌ لها نفوساً غبر منطبعة ينبغي أن يرتقي إلى الإنسانية، و بالجملة نراها بحسب غرائزها متوجهة نحو كمال مترقية إلى غاية، فإن كان ارتقاء \*\*\*\*\* إلى غاية فإلى الإنسانية ثم إلى الملكية، و إن لم يكن لها في توجِّهها الغريزي غاية فغير لائق بالجود الإلهي منع المستحق عن كماله.

\* قوله: «و للتحلُّل فيه» والصواب: و للتحليل فيه.

<sup>\*\*</sup> قوله: «في الانتقال» و الصواب في الانتقاص و التبدّل. خبر لقوله: فرسيّة الفرس.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: هغادراكه ليس بالمعنى الجزئي» ضمير إدراكه راجع إلى العائد، ثم لايخفى عليك أن مثل الشيء هوالمشترك معه في النوع. فعالم يدرك النوع لم يدرك المثليّة.

<sup>\*\*\*</sup> قولمسه: هسن العقبل السنطرى...» فى العبارة سقط و تمامها هكذا: ففى بعضها ضرب من القوة العمليّة القريبة من العقل العملي، و فى بعضها ضرب من القوة العلميّة النظرية القريبة من العقل النظرى. \*\*\*\* قوله: هفإن كان ارتفاعاً...» العيارة مغلوطة، و الصواب فإن كان إرتفاءً الج.

فالجواب أنَّ لكل نوع من الحيوانات بل النباتات ملكاً هادياً لــه إلى خصائص أفعاله و كماله متصلاً به ضرباً من الاتصال، و هوالَّذي سماه الفُرس ربُّ الصنم، و نحسن قد أوضحنا سبيل إثبات الصور المفارقة للطبائع المادية. و أنَّ لكلِّ نوع من أنواع الأجسام الطبيعية جوهراً مقوماً لوجوده، أصلا لأفراد"" ماهيته ذا عناية بها، و اختلافها في الشيرف والخسسة لأجبل اختلاف مبادئها المفارقة النورية في شدة نوريستها و ضمعفها و قسربها و بعدها من نور الأنوار. و أمّا على طريقة المشائيين فغرائب إدراكات بعض الحيوانات وتفنن حركاتها إغا تكون ععاونة قوى طبيعية فلكية و الهاميات سماوية، و يجوز أن تصدر عن قوة جرمية بمناسبات مزاجية حبركات إدراكية كحال الإبل في تلذذه بالسمعيات. و أقول: على تقدير أن يكون لهـا نفوس غير منطبعة في مادة متوجهة نحو كمال\*\*\* فلايلزم أن يكون كمالها كما لا عقلـيّاً حــتّــ يلــزم دخولها في باب الإنسانية. و ارتقاء نفوسها بحسب هوياتها الشخصية إلى عبالم العقبل. على أنَّ كثيراً من الناس ليس لهم في النشأة الآخرة درجــة عقلية، و لهم مع ذلك لذات خيالية. و ابتهاجات حيوانية، و سعادات ظنية هـــى الغايــة القصـــوى في حقهـــم إذلاشـــوق لهم إلى العقليات و لا نصيب لهم من الملكوت الأعلى، و ليس لكلِّ ذي نفس أن يتوجه إلى غاية عقلية وكمال مطلق. و الـتوجه إلى كمال ما لايوجب الدخول إلى باب الانسان، و لايلزم منه منع عن الكمال إذ من المحال منع المستحق عمايستحقه بخصوصه و عن الكمال اللائق بحالبه كالكميال المطلق و الخبرات المحض إذ ربما لايناسبه و لايستعده لابشخصه ولا بسنوعه كالإنسان. ثمُّ على تسليم أنُّ لها استعداداً نحو الكمال العقلى فلا نسلُّم

<sup>\*</sup> قوله: «سبيل الثبات...» العبارة مغلوطة، صوابها: سبيل إثبات الصور الخ.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «أصــلاً لأفراد...» أى جوهراً مقوّما أصلاً لأفراد ماهيته الخ، فقوله أصلاً عطف على قوله مقاماً.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: نحو كمال. والصواب نحو كمال ما.

أنَّ ذلك يستدعى اجتيازها إلى الدرجة الإنسانية و تخطّيها إياها فإنَّ الطرق إلى الله و إلى دار ملكوت لاتنحصر فى باب واحد، كما قال تعالى: «و لكلَّ وجهة هو مولِّيها أ، و كقول ه تعالى: «ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها إنَّ ربّى على صراط مستقيم» و هو صراط الإنسان المؤدى بسالكه إلى ربّ محمّد(ع) و جميع الأنبياء و إلاهه (ع) و همو اسم الله الجامع " لكلّ الإسماء الإلهية و مظاهرها دون سائر الصراط المنتهية إلى أرباب الأنواع و أسمائها كالمنتقم و المذل و الجبّار و المضلّ و غيرها كما يعرفه أهل الحق العارفون بعلم الأسماء.

### فصل (۳)

# نى دفع الشكوك الباقية لاصحاب النقل و حلها

إعلم أنَّ لأصحاب النقل متشبثات أخرى ينبغى إيرادها و ردها ليكون السالك على بصيرة و رسوخ في تحقيق الحق و إبطال الباطل لأنَّ مسألة النقل كمثيرة الانستباه دقيقة المسلك و لذلك اشتهر بين الناس أنَّ قدماء الفلاسفة \*\*\* مع عظم رتبتهم في الحكمة قائلون بالتناسخ، و نسبة القول به إليهم افتراء محض عندنا مبناه الاشتباه بهن حشر النفوس الإنسانية و تناسخها.

<sup>\*</sup> قولمه: «فلكل وجهة...» والصواب: «ولكلّ وجهة هو مولّيها» (الآية ١۴٩ من سورة البقرة). وقوله: «ما من داية إلا هو آخذ بناصيتها...»، قال يعضهم: «هو آخذ بناصيتها» يعني ربّ النوع.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و هو اسم الله الجامع...» ضمير هو راجع إلى ربّ محمّد (ص).

<sup>\*\*\*</sup> قولمه: «أن قدماء الفلاسفة...» أقول: التناسخ عندهم هو حشر النفوس الإنسانية بصور ملكاتها. و هؤلاء الأعاظم تكلّموا بالتكامل البرزخي. و ذلك التكامل لابدً لمه من تعلّق مًا بالمذة. ولا يلزم أن يكون كل تعلّق كتعلّق النفس ببدنها، و حيث لم يصل من جاء بعدهم إلى مرادهم نسبوه إلى التناسخ المذى فهموه من كلامهم من سوء فهمهم، لاما أرادوه. ثمّ الهفّون كصاحب الكتاب لمّا رأوا أنّ هؤلاه الأعاظم كانوا قائلين بالتناسخ، قسموه إلى التناسخ الهقّ و الباطل، و الهق ما قلناه فافهم.

فمنها أنَّ احتياج \* النفوس إلى الأبدان لأنها \_ أي النفوس \_ ناقصة بالقوة بحسب أول الفطرة و لاشك أنَّ العصاة من الأُمم الشقية الجاهلة الَّتي كفرت بانعم الله صــارت أنقــص و أبخس مما كانت في أوائل فطرها فهي أشد احتياجاً و أقوى انجذاباً إلى المواد البدنية بما كانت. و هذه الشبهة بما أوردها بعض أهل الحكمة و لم يقدر على حلَّها. و الَّذي أفادنا الله و ألقي في ذهني: أنَّ كلُّ نفس و إن كانت في أول تكوُّنهــا بــالقوَّة في جمــيع مالها من الكمالات و الصفات النفـــانية الحيالية أو العقلية مع كونها بالفعل صورة وكمالا لجسم طبيعي مادى و لذلك لم يقم بلامادة كما قالوه إلا أنها بعد وجودها الطبيعي و في مدّه تكونها البدني تكتسب أخلاقاً و ملكات شريفة أو خسيسة، و آراءاً و اعتقادات حقة أو باطلة فتصبر بالفعل بعد كونهــا بالقوة في شيء من الحالات النفسانية. إما في السعادة الأُخروية و ذلك إذا اقتنبت ملكات فاضلة و اعتقادات حقة فصارت من جنس الملائكة والأخيار و انخرطت في سلكهم، و أما في الشقاوة الأُخروية و ذلك إذا اكتسبت ملكات رذيلة و اعتقادات باطلة فشبقت بالشباطين و الأشرار لأنها من أهل الشر و الفساد. و بالجملة النفوس الَّتي كانت في أول تكوَّنها قابلة محضة في الصفات النفسانية كلُّها و متعلقة بالميه لي صارت بحسب اكتساب \*\* الصّفات المستقرة الّتي هي الملكات خارجــة مــن القوة إلى الفعل، و تصوّرت بصورة نفسانية باطنية لها نحو آخر من الوجيود في نشيأة أخبري لأنهيا في هذه النشأة كاملة بالفعل لأنها صورة وكمال لجسم طبيعي، و لايمكن أن يكون شيء واحد بحسب نشأة واحدة صورة و مادة أو فعلا و قوة أو كمالا و نقصاً معاً؛ فحاجةالنفس الإنسانية إلى البدن أنما هي من جهة كونها قابلة محضة فيما لها من الصفات الباطنة، فإذا خرجت في شيء منها مـن القـوة إلى الفعل و تصورت ذاتها بصورتها الباطنية لأجل رسوخ تلك الصفة

<sup>\*</sup> قوله: هفمنها أن احتياج...» ضمير همنها» راجع إلى قوله: متشبَّنات أخرى.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بحيث اكتساب...» والصواب، بحسب اكتساب الصفات.

زالت عنها القوة الاستعدادية التى كانت لها فتنفصل عن البدن و تنفرد بنحو آخر من الوجبود الصبورى من غير مادة و استعداد، و أمّا النفوس التى غلبت عليها ملكية العلموم الحقية و الأخلاق الفاضلة فتصير محشورة إلى عالم القدس موطن الملائكية المقربين. و أمّا التى غلبت عليها الصفات الشيطانية من الجهل و الفواية و الضلالة فحشرت مع السياطين، أو الشبهوية و الغضبية فحشرت مع البهائم و السباع و إلى الاسارة و لسه تعالى: «و جعمل منهم القردة و الحنازير و عبدالطاغوت» و قيد أسرنا إلى أنَّ خروج النفس من القوة إلى الفعل لايناقي الشيقاوة الأخروية، فالنفوس المتمردة الكافرة و الشقية و إن صارت في حياتها الدنيوية أبخس مما كانت و أشقى لكنها مع ذلك زالت عنها القوة و الإمكان و بطل الدنيوية أبخس مما كانت و أشقى لكنها مع ذلك زالت عنها القوة و الإمكان و بطل الاستعداد و بلغت حد الكمال في الشقاوة.

و منها أنَّ الفسقه و الجهال رجا قلت شواغلهم الحسية لنوم أو مرض كما للممرورين فيطلع نفوسهم أموراً غيبية و ذلك لاتصالها بعالم القدس، فلما جاز للأشقياء بفارضة السيدن أدنى مفارقة: الاتصال بالمبادى و الاستسعاد بها حين اقترافها بالمعاصى و الشهوات قعند فساد البدن و انقطاعها بالكلية عن شواغله و عدم استفالها بشىء من أفعاله الطبيعية و الحسية كان ذلك الاتصال أولى، فأين يتحقق الشقاوة و المنكال و العقوبات التى توعد عليها في لمان الشرائع الحقة والنبوات؟ فملا محالة ينبغى أن لا ينقطع علاقة الأشقياء و العصاة عن الأجرام لحصول العقاب بسبب اقتراف المغطيئات؛ فلابد أن تنتقل نفوس العصاة و المذبين إلى شمىء من الحيوانات المعذبة في الدنيا على حسب أخلاقهم و عاداتهم المناسبة لذلك الحيوان ليقي معذبة جزاء لأعمالهم.

<sup>\*</sup> قوله: «و منها أنَّ الفسقة و...» ضمير «منها» راجع إلى قوله: متشبَّتات أخرى.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «بمفارقية السيدن أدنى مفارقة الاتصالُ بالمبادى و الاستسماد بها» الاتصال فاعل جاز؛ و الاستسماد طلب السمادة.

الجـواب لا نسلم أنَّ نفوس الأشقياء تنصل عند قلة شواغلهم البدنية بالمبادى العالمية بـل غاية ما يصل إليه نفوس الممرورين و النائمين و ما يجرى مجراهم من الكهـنة و الجـانين بعض البرازخ المتوسطة بين هذا العالم و عالم القدس، ولا نسلم أيضاً أنه إذا جاز اتصال نفوس الأشقياء في هذه النشأة بذلك العالم لقلة الشواغل و تعطّل الحواس يجب أن يحصل لها ذلك أيضاً في الآخرة لجواز أن يكون نفوسهم هناك أشد اشتفالا عنه بما غشيهم من عظائم الأهوال و الشدائد و الدواهي التي لم يبق لهم التفات إلى شيء غيرها، لأنهم المقيدون بالسلاسل و الأغلال الهجوبون يبيق لهم التفات إلى شيء غيرها، لأنهم المقيدون بالسلاسل و الأغلال الهجوبون عن مشاهدة عالم الأنوار، كما أشير إلى أحوالهم في الكتاب الإلهي: «و جعلنا من بين أيديهم "سداً و من خلفهم سداً فأغشيناهم فهم لايبصرون، كلا بل ران على توجهم ما كانوا يكسبون، كلا إلهم عن ربّهم يومئذ لهجوبون، و حيل بينهم و بين ما يشتهون».

و منها أنهم تشبئوا " بكلام الأوائل من الحكماء كأفلاطون و من قبله من الأساطين و بإشارات الأنبياء المصومين من الخطاء و الكذب، و بآيات الصحيفة الإلهية كقول القائل الحق: «كلما نضجت جلودهم بداناهم جلوداً غيرها ليذوقوا المداب» و قولسه تعالى: «ولقد خلقنا الانسان فى أحسن تقويم ثم رددناه أسفل سافلين» و قولسه تعالى: «ربّنا أمّننا اثنتين و أحييتنا اثنتين فاعترفنا بذنوبنا فهل إلى خروج من سبيل» و قوله تعالى: «ربّنا أخرجنا فان عدنا فإنا ظالمون» و قوله تعالى: «ربّنا أخرجنا فان عدنا فإنا ظالمون» و قوله تعالى: «ربّنا أخرجنا فان عدنا فإنا ظالمون» و قوله تعالى: «ربّنا أخرجنا فان عدنا فإنا ظالمون» و قوله تعالى: «ربّنا أخرجنا فان عدنا فإنا ظالمون»

والجمواب أنَّ الَّـذي ورد مـن الأقدمـين في نقل النفوس الإنسانية إلى الأبدان

\* قولـــه: هو جعلــنا مــن بــين أيديهم...» الفرآن الكريم، يس، الآية ١٠: و قوله: «كلا بل ران على قلوبيــم...» القــرآن الحكــيم، المطفّفــين، الآيــة ١٤: و قولــه: هوحيل بينهم و بين ما يشتهون» القرآن الحكـيم، السباء الآية ۵۳

<sup>\*\*</sup> قوله: هو منها أنهم تشبّنوا...» ضمير همنها» راجع إلى قوله: متشبّثات أخرى.

الحيوانية وجّهناه إلى غير ما وجهوه إليه، و حملناه على غير ما حملوه من إثبات التناسخ. وكذا ما ورد في الرموز القرآنية و الكلمات النبوية لها محامل صحيحة غيير ما فهمه أصحاب هذا المذهب، فإنَّ أكثر مواعيد النواميس الإلهية أمَّا يتحقق في دار أخـري غير هذه الدار. و ليست الدار الآخرة منحصرة في عالم العقل المجرد عـن المقاديــر و الأشكال و الصّور بل عالم الآخرة عالمان عالم عقل نورى و عالم حسّى منقسم إلى دار النعيم و دار الجحيم، أحدهما نوراني\* و الآخر ظلماني فالأول للمقربين، و الثاني للسّعداء الصّالحين و أصحاب اليمين؛ و الثالث للأشقياء المردودين إلى أسفل سافلين، و أصحاب الشمال. و المغالطة في حمل كلام الأنبياء و الحكمـاء عـلى التناسـخ أنما نشأت من الخلط بين معنى الحشر و النسخ، و من الغفلــة و الجهل بتحقق عالم آخر\*\* متوسط بين عالم الطبيعة وعالم العقل فيه يحشر الـناس عـلى هيئاتهم المناسبة لأخلاقهم على التفصيل المقرر بينهم المشهور منهم، حيث قبر روا أنَّ لكبلُّ خلق من الأخلاق المذمومة و الهيئات الرديَّة المتمكنة في المنفس أبىدان نسوع يخستص بذلمك الخلق كخلق التكبر و التهور المناسب لأبدان الأُسود؛ و الحنبث و الروغان لأبدان الثعالب و أمثالها. و المحاكاة و السخرية لأبدان القرود و أشباهها. و العُجب للطواويس، و الحرص للخنازير إلى غير ذلك، و كما أنَّ لكـل خلـق ردىّ أنواعـاً مخصوصـة من الحيوانات مناسبة لأنواع ذلك الخلق فكذلك ببإزاء كل مرتبة قوية أو ضعيفة منه بدن نوع خاص من تلك الحيوانات الَّتي اشتركت في ذلك الحنلق كعظيم الجئة لشديد الشهوة، و صغير الجئة لضعيفها، و ربمــا كان لشخص واحد من الإنسان أنواع كتيرة من الأخلاق الردية على مراتب متفاوتة؛ فبحسب شدة كل خلق مذموم في نفسه وضعف ذلك و ما ينضم إليه من بـاقي الأخــلاق المذمومة القوية و الضعيفة و اختلاف تراكيبها الكثبرة آلتي لايقدر

<sup>\*</sup> قوله: «أحدهما نوراني»، أي دارالنعيم؛ وقوله: «والآخر ظلماني» أي دارالجحيم.

<sup>\*\*</sup> قوله: «والجهل بتحقّق عالم آخر» و الصواب: والجهل بتحقّق عالم آخر.

على حصرها أحد إلا الله تعالى يختلف تعلق نفسه المذمومة القوية و الضعيفة ببعض الأنواع من أسباح الحيوانات المذمومة دون غيرها، وكذا يختلف تعلق بعضها ببعض أفراد نوع واحد دون الباقى، ثم إذا زال ذلك الخلق رأسا أو زالت مرتبة شديدة منه انتقلت نفسه بحسب خلق آخر يليه فى الردائة نوعاً أو مرتبة إلى بدن نوع آخر من الحيوانات المناسبة له إلى أن يزول عن نفسه الهيئات الردية كلّها إن كانت قابلة للزوال، و إن لم تكن بقى فيها و فى الأبدان المناسبة منتقلة من بعضها إلى بعض أحقاباً كثيرة إلى ماشاءالله، و هذه كلّها إنما يستصح و يستقيم عندنا فى غير النشأة الدنياوية بل فى عالم الآخرة فقوله تعالى: «كلّما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب» إشارة إلى تبديل أبدانهم المثالية على الوجمه المذكور لا كما زعمته التناسخية من انتقال النفوس فى عالم على الرحمة بدنية إلى أخرى لاستحالته كما بيناه و قررناه.

و لميس لقمائل أن يقول: ما قررتم فى إبطال النقل بعينه جار فى تعلّق النفوس إلى الأبدان فى النشأة الآخرة؛ فإنَّ البدن الأخروى إذا استعدّ لتعلق نفس به فلابد أن يفسيض علميه مسن الواهسب نفسس جديدة مدبرة إياه؛ فإذا تعلّقت هذه النفس المستقلة عن الدنيا به لزم تعلق نفسين ببدن واحد و هذا ممتنع فما هو جوابك فهو بعينه جوابنا.

لأنا نقول: الأبدان الأخروية ليست وجودها وجود استعدادي، و لا تكوّنها بسبب استعدادات المواد و حركاتها و تبيؤاتها و استكمالاتها المتدرّجة الحاصلة لها عن أسباب عريبة ولواحق مفارقة بل تلك الأبدان لوازم تلك النفوس كلزوم الظل لدنى الظلل حيث إنها فائضة بمجرّد إبداع الحق الأول لها بحسب الجهات الفاعلية من غير مشاركة القوابل و جهاتها الاستعدادية فكل جوهر نفساني مفارق

<sup>\*</sup> قوله: «الحاصلة عن أسياب» و الصواب: الحاصلة لها عن أسياب.

يلـزمه شـبح مثالى ينشأ منه بحسب ملكاته و أخلاقه و هيئاته النفسانية بلا مدخلية الاسـتعدادات و حـركات المـواد كمـا في هـذا العالم شيئاً فشيئاً، و ليس وجود البدن الأخـروى مقدماً على وجود نفسه بل هما معاً في الوجود من غير تخلل الجمعل بينهما كمعـية اللازم و الملزوم و الظل و الشخص، فكما أنّ الشخص و ظله لايتقدم أحدهما على الآخر، و لم يحصل لأحدهما استعداد من الآخر لوجوده بل على سبيل التبعية و اللزوم فهكذا قياس الأبدان الأخروية مع نفوسها المتصلة بها.

ف إن قلـت: النُصـوص القرآنـية دالة على أنَّ البدن الاخروى لكلِّ إنسان هو بعينه هذا البدن الدنياوي له.

قلمنا: نعم ولكن من حيث الصورة لامن حيث المادة، و تمام كل شيء بصورته لابمادته، ألاترى إنَّ البدن الشخصى للإنسان في هذا العالم باق من أول عمره إلى آخره بشخصه لكن لامن حيث مادته لأنها أبداً في التعول و الانتقال و التبدّل و الروال بل من حيث صورته النفسانية التي بها تحفظ هويّته و وجوده و تشخصه، و كذا الكلام في كل عضو من أعضاته مع تبدّل المقادير و الأشكال و الهيئات العارضة و الكيفيات اللاحقة؛ فالعبرة في حشر بدن الإنسان بقاؤه بعينه من حيث العارضة و ذاته مع مادة مبهمة لامن حيث مادته المعينة لتبدّلها في كل حين، فكما أنَّ جهة الوحدة و التشخص في بدن شخص واحد من حدّ الصبا إلى حدّ الشبعوخة مع تبدّل كثير من الصفات بل كثير من الأعضاء و الآلات هي النفس، و مرتبة مبهمة من المادة غاية الإبهام، و لهذا لايقال؛ لمن جني في الشباب و عوقب في المبدن و مرتبة مبهمة من المادة غاية الإبهام، و لهذا لايقال؛ لمن جني في السباب و عوقب في المبدن و ورب من المادة المبهمة، فلذلك تثاب الدنياوي و البدن الأخروى هي النفس و ضرب من المادة المبهمة، فلذلك تثاب النفس و تعاقب باللذات و الآلام لأجل ما صدر عنها من الأعمال و الأفمال و الأفعال و الأفعا

<sup>\*</sup> قوله: «يلزم شبح» و الصواب يلزمه شبح.

<sup>\*\*</sup> قوله: «إنه غير الجاني» والصواب إنه عوقب غير الجاني.

البدنية بهذه الجوارح و الأعضاء مع تبديلها في الآخرة إلى نوع آخر.

واللذى يؤيد ما ذكرناه من تبدل الأبدان ما ورد فى صفة أهل الجنة أتهم جرد مرد أبناه ثلاثين سنة، و إنَّ أوَّل زمرة يدخلون الجنة على صورة القمر ليلة البدر، ثم الذين يلونهم كأشد كوكب درّى فى السماء إضاءة. و فى صفة أهل النار إنَّ ضرس الكافر يموم القميامة مثل أحد ". و فخذه مثل البيضاء، و مقعده من النار مسيرة ثلاث مثل البريدة الربذة. و فى رواية إنَّ غلظ جلدالكافر اثنان و أربعون ذراعاً، و إنَّ مجلسه فى جهنم ما بين مكة و المدينة. و فى رواية أخرى إنَّ الكافر يسحب لسانه الفرسخ و الفرسخين يمتوطاه الناس إلى غير ذلك من أوصاف الفريقين فى الآخرة.

و منها أنَّ العالم الذي " فيه الآفات و العاهات و العقوبات و الشرور و الآلام هو هذا العالم العنصري لما فيه من التضاد و التفاسد و التزاحم و الأمور الاتفاقية و القسرية دون غيره من العوالم لأنه أكتفها و أكدرها و أظلمها فينبغي أن يكون هذا العالم جهتم الأشقياء و الكفار و الأشرار، و جحيمهم هي نار الطبيعة التي قبل لها العالم جهتم الأشتياء و الكفار و الأشرار، و جحيمهم هي نار الطبيعة التي كلما أرادوا أن يخسرجوا منها أعيدوا فيها لتراكم جهالاتهم و رداءة أخلاقهم، بخلاف السعداء الذين قبال الله تقديهم: «لايذوقبون فيها الموت إلا الموتة الأولى و وقاهم عذاب المجميم» و ذليك لاستحالة انتقال نفوسهم إلى الحيوانات المعذبة التي هي أبواب المجميم، «و لكل باب منهم جزء مقسوم» و ذلك لفلبة الأخلاق المرضية و الميسئات المحمودة لها، و إذا لم تنتقل نفوسهم إلى الأبدان العنصرية الكائنة الفاسدة

<sup>\*</sup> قولـه: همثل أحد» أى مثل جبل أحد. و قوله: «و فخذه مثل البيضاء» البيضاء اسم جبل بالشام، و قبل فى بلاد العرب. و مقعده أى محلّ قعوده من النار مسيرة، أى مقدار سير مثل العربدة.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «ومنها أنَّ العالم الذى...» ضمير «منها» راجع أيضاً إلى قوله «متشبّتات أخرى» في صدر هذا الفصل؛ أى و من تلك المتشّبتات أن العالم الذى فيه الآفات الخ.

فلا يذوقون\* إلا الموتة الأولى الَّتي هي مفارقتهم عن الأبدان الإنسانيَّة.

والجـواب أنَّ اختصاص التعذيب الـتام و العقاب الشديد في نشأة لايستلزم كونها أحسن النشئات، فإنَّ النشأة التي يقع فيها العذاب الأليم للأشقياء و النواب العظيم للسعداء نشأة إدراكية هي أصفى و ألطف من هذه النشأة الكتيفة، و هي العظيم للسعداء نشأة إدراكية هي أصفى و ألطف من هذه النشأة الكتيفة، و هي الأمور الخارجة عن الصور الإدراكية الحاضرة عند النفس الواصلة إليها؛ فكل مئل أو ملـذ لمنا ليس من الهسوسات الخارجة، ولا يكن إدراكه بهذا الحسر الظاهرى الدنيوى بـل بالحواس الباطنة الأخروية، و تلك الحواس هي التي بها يسمع و يبصر و يذوق و يشم و يلمس مالا وجود له.

و نقول أيضاً: إنَّ سكر الطبيعة و خدر النفس \* في هذه الدار لأجل اشتغالها بأعمال البدن يمنعها أن تدرك آفات النفس و آلامها الحاصلة لها، المكتسبة من نتائج أعمالها و لوازم أخلاقها و ملكاتها الردية إدراكاً حقاً غير مشوب بما تورده الحمواس علميها، و تتستغل بمه و تلهو و تنسى؛ فإذا ارتفع الحجاب عن الإنسان بالموت و انكشف الغطاء وقع بصره \* " يومئذ إلى تبعات أفعاله و لحقات أعماله؛ فيقع لها حينئذ إن كان سيّء الأخلاق قبيح الأعمال ردّى الاعتقاد: الألم الشديد و الداهمية العظيمة كما في قوله تعالى: «فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد». فجحمهم الآخرة و إن كانت ألطف من نعيم هذه الدنيا إلا أنَّ عذاب الاشقياء و آلامها على الوجمه اللائق أثما يتحقق فيها لافي هذه الدار، لأنَّ لطافتها توجب

<sup>\*</sup> قوله: «فلا يذوقون...» العبارة الكاملة هكذا: فلايذوقون فى الدنيا إلا الموتة الأولى التي هي الخ.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و خدرالسفس...» خسدر بالحاء المعجمة و الدال المهملة المفتوحتين، و في منتهى الأرب: خسدر بالستحريك سمستى بيستائي چشسم يساگرانى چشم از چيزى كه بدان افتد. و كاهلى و خواب گرفتكى دست و يا و سستى اندام. والفعل من سمم.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «وقع اليوم بصره» كلمة اليوم زائدة.

ذلك لكون الإدراك الذى هو ملاك العذاب و مبنى التآلم فيها أصدق و أصفى، و قولم تصالى: «وَ إِنَّ جهـنّم لمحيطة بالكافرين» يشير إلى أنَّ باعث الألم و العذاب موجود بالفعل هاهنا للكفار، و هم لايدركونه لسكر طبيعتهم و تخدر أذواقهم، و عمى بصيرتهم من إدراكه. و من تأمّل فى الأهوال العظيمة التى قديراها الإنسان فى نومه أو يتوهمها من غير سبب خارجى ولا جهة محسوسة، مع أنه لم يقصر إيلامها عن إيلام الخارجيات بل ربّما زاد عليها بما لايقاس ليعلم يقيناً أنَّ عذاب الآخرة أشد و أبقى من عذاب الدنيا، لأنه أشد استقراراً و أوصل إلى النفس و أغير ذيها من هذه الحسيّات.

و منها أن التعذيب عالجهل المركب و غيره من الأحوال التى وعدها الشارع إن كان يلحق الجوهر الروحاني مجرداً عن علائق الأجسام فكيف يحصل من مثله هدا التصور المحدود \_ و ليست مع قوة التخيل \_ و الجهل المركب لابذ فيه من تصورات و تصديقات خلاف ما ينبغي منشأها المتخيلة، و معلوم أن الفائض من المبادي مالم يكن سوءاستعداد جرمي لايكون إلا ما طابق الواقع من الاعتقاديات و غيرها؛ فان جهات الشر و الآفة و الكذب و الجهل الذي هو ضرب من الصورة العلمية و غيرها راجع إلى هيئات مادية؛ فموضوع التعذب بالآلام و الشدائد الأخروية إن كان هو الجوهر المفارق لعلاقة الأجرام فلاتعذب بالجهل المركب و غيره لعدم التخيل، غاية ما في الباب أن يبقى فيه أخلاق و ملكات، فإذا لم يبق مدد إدراكي \* زالت بالكلية، و لا شوق إلى ما تصور له بوجه ولا تخصص ولا قدة شوقية، فلا تأم بالشوق أيضاً إلى مشتهياتها و لذاتها الدنياوية، و قدار تفعت قوة شواه فنال الغبطة

<sup>\*</sup> قولسه: «و مِسنها أنَّ التعذيب...» ضمير «منها» راجع أيضاً إلى قوله: «متشبَّتات أخرى» في صدر هذا الفصل: أي من تلك المتشبَّتات أن التعذيب الخر

<sup>\*\*</sup> قوله: هفإذا لم يبق مدد إدراكي...» أي مدد إدراكي بسبب المتخيّلة زالت بالكلّية.

العظمى من الرحمة الإلهية في عالم القدس و الرحمة، و إن كان موضوع التخيل هو الدّساخ الإنساني فهمو يفسد حالة الموت و يفسد مع فساده التصور و الحفظ و الذكر و الفكر، و إن كان جسماً آخر فلكياً كما ظنه بعضهم فمعلوم أنَّ علاقه المخوهر الروحاني أثما هي لنسبة بين المادة البدنية و بين الجوهر الروحاني، فأيّة نسبة حدثت بينهما بالموت حمتًى أوجب اختصاصه به وانجذابه من بين سائر الجواهر المفارقة لأبدانها إليه دون غيره من الأجرام بل إلى حيزه دون بقية الأحياز من نوع ذلك الجسم\*.

ثم ً إن الجسم الذى هو موضوع تخيلات النفس يجب أن يتصرف فيه النفس و تحركه بحركات جرمية تابعة للحركات النفسانية و الانتقالات الفكرية كما يعرض لجوهر الدماغ من الانفعالات و التغيرات، و إلا فلولم ينفعل و لم يتغير الجسم الذى تصرفت فيه النفس بانفعالاتها و تغيراتها لم يكن لها تصرف فيه بوجه من الوجوه؛ فلا اختصاص له بهادون سائر الأجسام، و ظاهر أن الجسم الفلكي يأبي عن تصرف متصرف فيه غير نفسه الحركة إياه حركة متشابهة متصلة على نعت الاستمرار على نهيج واحد، و إن كان موضوع ذلك التخيل جرماً مركباً دخانياً تحت كرة الأثير، و تحت فلك القمر المائل كما زعمه قوم آخر فهو أيضاً غير صحيح لعدم اعتدال فيه يصلح لقبول النفس المدبرة له؛ فإنه إن قرب من النار أو صحيح لعدم اعتدال فيه يصلح لقبول النفس المدبرة له؛ فإنه إن قرب من النار أو من الفلك في حيز النار \* فيحيله النار بسرعة إلى جوهرها أو تحيله سرعة حركة الفلك إلى جوهرها أو تحيله سرعة حركة

<sup>\*</sup> قوله: «من نوع ذلك الجسم» أي الجسم القلكي.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «أو من الفلسك فى النار» العبارة محرّقة، و الصواب فى حيّرالنار. فتحيله النار بسرعة إلى جوهسرها إن كان قريباً من النار؛ أو تحيله سرعة حركة الفلك إلى جوهر النار إن كان فى حيّرالنار؛ و إن بعد منها و يكون فى حيّرالهوا، فإمّا أن يتخلخل فيصعد بحرّ. أو يتكاثف فينزل ببرد.

فيصعد بحر أو يتكاثف فينزل ببرد، و ليس فيه جرم محيط يفلب عليه° من اليبس و الصلابة ما يحفظه من التبدّد و يحرسه عن ممازجة غيره به كما للجوهر الدماغى فيناليستعين فسيه محسل التخيل متشكلابه، و لابد فيه من جوهر يابس لتنحفظ فيه الصور، و جوهر رطب لتقبل.

ثمَّ لما كانـت النفوس المفارقة عن الأبدان الإنسانية غير متناهية لزم مما ذكروا اجـتماع\*\* المفارقــات كلّهــا عــلى جســم مــن أجسام العالم فيلزم إما نهاية تلك الجـواهـر أو عدم نهاية ذلك و كلاهما محال.

و الجسواب أنَّ الستجرد الواقع في كلام المشكّلك إن إراديه التجرد عن الأجسام الحسية والأسباح السبرزخية جميعاً فليس الحال كذلك في نفوس الناقصين "" و المتوسطين لأنها و إنَّ تجسردت عن الحسية لم تتجرد عن المثالية، و إن أراديه الستجرد عن الحسية دون المثالية فهو صحيح و لا فساد فيه كما سيجيء بيانه في باب المعاد. و أما قوله فكيف يحصل عن مثله هذا التصور الهدود ـ و ليست معه قوة التخيل ـ فهو ممنوع؟ لأنَّ الجوهر المفارق عن القوى الطبيعية دون المثالية و عن الحواس الطاهرة دون المباطنة له إدراكات جزئية تخيلية، و له قوة متخيلة منبعشة عن ذاته لما أشرنا سابقاً أنَّ للنفس في ذاتها سمعاً و يصراً و قوة باطنية """ منبعشة عن ذاته لما أشرنا سابقاً أنَّ للنفس في ذاتها سمعاً و يصراً و قوة باطنية """ و تحريكية لكن قيوة تحريكها و قوة إدراكها ترجع إلى أمر واحد، و كذا ترجع

<sup>\*</sup> قولـه: «يغلب عليه» ضمير عليه راجع إلى جرم محيط. و قوله: «يحفظه من التبرّد» التبرّد تصحيف. و الصواب: من التبدّد. و التبدّد التفرّق. أي يحفظه من التفرّق.

<sup>\*\*</sup> فولـه: «ازم ثما ذكروا من اجتماع...» كلمة من زائدة. و قوله: «على جسم من أجسام العالم» أى الجسم الفلكي.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «في النفوس الناقصين» و الصواب في نفوس الناقصين كما في نسخة مصحّحة عندنا.

<sup>\*\*\*\*</sup> قواـه: «و قوة باطنیّة» فی نسخة مصحّعة: و قوه باطنیّة إدراکیّة و تحریکیّة، لکن قوه تحریکها و قوة إدراکها نرجم إلى أمر واحد الح.

بعض إدراكاتها إلى بعض فى الوجود الجمعى، فترجع قدرتها إلى إدراكها، و يرجع تخيلها إلى بصرها الباطنى، بل هذه القوى الظاهرة كلها ظلال لما فى جوهر النفس من الجهات و الحيشيات الموجودة فى ذاتها بوجود واحد جمعى، و قد تفرقت و تكثرت و امتدت ظلالها فى مادة البدن، و تشكّلت بأشكال الأعضاء و الأدوات، فلها فى ذاتها عين باصرة و اذن سامعة و ذوق و شم و لمس و قوة فعلية من شأنها تصوير الحقائق على الوجه الحضورى المشاهد لها على طبق ما يتصوره الآن فى هذا العالم، فإنَّ المعرفة و التصور هاهنا بذرالمشاهدة فى العقبى؛ و التفاوت بين التصور هاهنا بذرالمشاهدة فى العقبى؛ و التفاوت بين التصور هاهنا و المشاهدة هناك يرجع إلى القوة و الضعف في فكل ما يتمنّى المرء يدركه في فإن كان تأملات الرجل و تصوراته فى هذا العالم من باب الهنيرات و الحسنات و النيات الصالحة صارت مادة لجنات و رضوان و روح و ريحان؛ و الحسنات و النيات الصالحة صارت مادة لجنات و معاشرتها فى أخراه. و إن كانت من الشرور و القبائح و النيات الفاسدة و الأمانى الكاذبة و المؤذيات الباطئة صارت مادة لحيّات و عقارب و نيران فى قبره، و مالك غضبان و شياطين يتضرر صارت مادة لحيّات و عقارب و نيران فى قبره، و مالك غضبان و شياطين يتضرر عادة لحيّات و عقارب و نيران فى قبره، و مالك غضبان و شياطين يتضرر عادة في أولاه؛ و يتأذى بروئتها و مصاحبتها فى أخراه.

و أمّــا قولــــه: لما كانت النفوس المفارقة عن الأبدان غير متناهية يلزم اجتماع المفارقات كلّما الحز.

فهــو مدفــوع أمّــا أوّلا \*\* فلأنَّ الكلام ليس فى جميع المفارقات من النفوس بل إنّمــا هـــو فى نفوس الأشقياء و لا يلزم ما ذكره؟ فإنَّ النفوس بعضها مما لا يتعلَّق بالأجرام، و ما يتعلَّق منْها بالأشباح المثالية و إن فرض كونها غير متناهية لم يلزم

<sup>\*</sup> قواــــه: «صــارت مــادَة لجــــّنات و رضوان...» أى صارت منشئاً لها. كما نطقت بها آيات قرآنيّة و روايات فى بيانها. و قد نظم طائفة منها العارف الرومى فى المتنوى. و قد أو مأنّا إليها قبيل ذلك و نقلنا أبياتاً منها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فهو مدفوع أما أولاً...» لا يخفى عليك أله يمكن إثبات عدم تناهى نفوس الأشقياء.

منه فساد لعدم التزاحم فى الأشباع المثالية على محل واحد مادّى؛ فيجوز عدم تناهـيها، و على على على المثالية على تناهـيها، و الله و أمّا باقى مقدّمات فبعضها مما يحكم بصحتها و نعين عليها لموافقتها لما نحن فيه، و بعضها تما لايضرنا صحتها و لافسادها فلا نتعرض لها نفياً و إثباتاً و لا قدحاً و تصويباً.

ثمُّ إِلَى لأتعجَّب من بعض الموصوفين بفقه المعارف الإلهية و الاستشراف المأتسوان الملكوتسية كصاحب التلويجات مع شدة توغله في الرياضيات الحكمية. و فهسم الأسسرار و اعتنائه بوجود عالم آخر بين العالمين مكيف صوّب في التلويجات قول بعض العلماء من كون جرم سماوي موضوعاً لتخيلات طوائف من السعداء و الأشسقياء؟ لأنهم لم يتصور لهم العالم العقلي، ولم ينقطع علاقتهم عن الأجرام، و هم بعد في عقولهم بالقوة التي لم تخرج نفوسهم منها إلى الفعل و احتاجت إلى علاقة اللهناد.

فقال: إنه كلام حسن \*\* إلا أنه خالف ذلك القول فى تعلّق نفوس الأشقياء بتلك الأجرام الشريفة ذوات السنفوس النورانسية، و قال: و القوة تحوجهم إلى التخيل المجرمي، و لسيس يمتنع أن يكون تحت فلك القمر و فوق كرة النار جرم كرى غير منخرق \*\*\* هو نوع بنفسه. و يكون برزخاً بين العالم الأثيرى و العنصرى موضوعاً

<sup>\*</sup> قولمه: «بوجمود عالم آخر بين العالمين» وهو عالم البرزخ؛ كيف صوّب فى التلويمات الخ، و لم يجعل الجرم البرزخي موضوعاً لها؟).

 <sup>\*\*</sup> قول - : «فق ال إن مكلام حسن...» ضمير الفعل أعنى قال راجع إلى قوله: بعض الموصوفين بلغه
 الممارف الإلهية ...: وكذلك ضمير أنه فى قوله: إلا أنه خالف ذلك، وكذلك ضمير فعل قال بعد سطر: و
 قال و القوة الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «جرم كرىّ غير منخرق...» لأنه لو كان ينخرق كالمدارة و الهالة و قوس قزح و الضباب و نحوها من كائنات الجرّ لايصلح لتعلّق الرّوح به لعدم قراره من النبدّد.

لتخسيلاتهم؛ فيتخسيلون بسه مسن أعمالهم السيئة مثلا من نيران و عقارب تلذع. و حيات تلسع، و زقوم يشرب، و غير ذلك.

و قبال: و بهذا يندفع ما بقى من شبه أهل التناسخ و لست أشك لما استفلت به من الرياضات إن الجهال و الفجرة لو تجردوا عن قوة جرمية مذكرة لأحوالهم مستبعة لملكاتهم و جهالاتهم مخصصة لتصوراتهم نجوا إلى الروح الأكبر "انهى. و أنت قد دريت أن كون جسم من الأجسام فلكيا أو غير فلكى موضوعاً لتخيل نفس لا تستنم إلا بأن يكون له معها علاقة علية و معلولية بالذات، أو بتوسيط ما لسه معها "" تلك العلاقة بالذات بأن تكون النفس صورة كمالية له بنوسيط ما لسه معها "" تلك العلاقة بالذات بأن تكون النفس صورة كمالية له بناتها أو بحسب بعض قواها الذاتية أو العرضية، و بالجملة لابد أن يكون ذلك الجسم في تصرف النفس بوجه من الوجوه، و أقل ذلك كما يكون لها بالنسبة إلى المحسب علاقة وضعية ليتلك الآلة إلى المادة البدنية التي هي موضوعة لأفاعيل بحسب علاقة وضعية ليتلك الآلة إلى المادة البدنية التي هي موضوعة لأفاعيل المنفس، و مادة لقواها، و مطرح لأنوارها المنبعة عن ذاتها النيرة إليه، و ليس الجرم الفلكي أو ما يجرى بجراه ما يؤثر فيه شيء """ مبائن عن نفسه الفائضة عليه من مبدئه، و قد أشرنا سابقاً إلى أن الأجرام العلوية ليست متأثرة عن غير عليه العلية القلية لتأثيرات غريبة من العلل القسرية و الأسباب عليا القسرية و الأسباب

<sup>\*</sup> قوله: «و قال و بهذا يندفع...» ضمير فعل قال راجع أيضاً إلى قوله: «بعض الموصوفين بفقه المعارف الإلهيّه». أى قال و بهذا يندفع ما بقى من شبه أهل النناسخ من لزوم انتقالها إلى أبدان الهيوانات.

<sup>\*\*</sup> قوله: «إلى الرّوح الأكبر» الرُّوح يفتح الراء.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «أو يتوسط ما له معها...» ضمير له راجع إلى ما، و ضمير معها إشارة إلى النفس أى مع النفس و ما أى من قواها.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: «تما يؤشّر فسيه شيء...» خبر لقوله: ليس الجرم الفلكي، و ضمير عن نفسه و كذلك ضمير الفائضة عليه راجعان إليه أي إلى الجرم الفلكي.

الاتفاقية، وكذا ما يجرى مجراها من كوند جرماً علوياً غير متخرّق، و لما لم يكن للتفاقية، وكذا ما يجرى مجراها من كوند جرماً علوياً غير متخرّق، و لما لم يكن للتلك النفوس المفارقة أبدان عند هؤلاء الذاهبين إلى كون جرم سماوى موضوعاً لتخيلاتهم حتى يكون الأبدانهم علاقة وضعية إلى تلك الأجرام كالمرآة لتلك النفوس تشاهد ما فيها من الصور بتوسط العلاقتين، إحداهما طبيعية، و الأخسرى وضعية مستوقّفة على الطبيعة؛ فمتى ارتفعت العلاقة الطبيعية للنفس بالنسبة إلى بدنها بالموت مثلا ارتفعت العلاقة الوضعية لها بالنسبة إلى جرم من الأجرام إذ الثانية متفرّعة على الأولى؛ فإذا بطل الأصل بطل الفرع فظهر بطلان ما ذهبوا إليه.

و أيضاً على تقدير أن يكون الجرم الفلكى كالمرآة موضوعاً لتخيلاتهم كان المتخيل فحم من الصور " هى الموجودة فيه المتمثلة عند نفسه، و ليست الصور المتمثلة في الأفسلاك إلا ما هى من تخيلات الأفلاك لا ما هى من تخيلات تلك النفوس، و محال أن يكون جرم علوى نسبته إلى نفسه نسبة جوهر الدماغ إلينا ثم يتصور بنقوش "" و صور خيالية غير التي أنشأتها نفسه الشريفة العلوية، و إذا كان الأمر كما ذكرناه فيمتنع أن يكون في الأجرام العالية هيئات مؤلمة """ و أوهام مظلمة موحشة معذبة حتى يتعذّب بها الأشقياء، و ما يتعذّب به تلك النفوس على ما اعترفوا ليس إلا هيئاتها الردية، و تخيلاتها الكاذبة، و عقائدهم الباطلة، و آرائهم الخبيشة، دون الصور المطابقة لما في الواقع لأناً الكائن في القابل الذي في غاية الشرف و غايمة المخدوس و الصفاء كالأجرام العالية من الفاعل الذي في غاية الشرف و التقدس كالمبادى المقلية لايكون إلا صوراً حقة ومثلا عينية مطابقة للأمور الواقمة

<sup>\*</sup> قوله: «و كذا ما يجرى مجراها...» قيل: و هو الجرم المتوسط بين فلك القمر و كرة النار.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كان المتخبّل لهم في الصّور» و الصواب من الصور.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «يتصور بنقوش» ضمير الفعل راجع إلى جرم علوى.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «مؤلمة شريفة» كلمة شريفة زائدة.

في نفـس الأمر، فلا يستتم ما قالوه، و لا يستقيم ما تصوّروه من كون تلك الصور ممــا يتعذَّب به الأشقياء، وكما أنَّ هذا الرأى في الجرم الفلكي غير صحيح فكذلك في الجسرم الإبداعـــي المنحصر نوعه في شخصه\* غير صحيح. لأنَّ هذا الجرم أيضاً طبيعة خامسة فلكية على ما صوَّره و إن كان حيّزه تحت كرة القمر للزوم كونه عــديم الحــركة الغــــر المستديرة دائماً و سائر ما يلزمه من صفات الأفلاك. و لعل عدد نفوس الأشقياء غير متيناه، فكيف يكون جرم موضوعاً لتخيلاتهم أي لتصرفات نفوسهم فيه، و لصورها الإدراكية الغير المتناهية المنقوشة فيه كما هو رأى هـؤلاء القـوم، و لا أقـلّ من أن يكون ذاقوة غير متناهية إذ لابدُّ أن يكون بـإزاء كلَّ ارتسام بصورة في جسم قوة استعدادية أو انفكال في ذلك الجسم. و هو معلوم الفساد. بل الحقُّ ما حققناه من أنُّ الصور المُلذة للسعداء أو المؤلمة للأشقياء في النشأة الثانية كما وعدها صاحب الشريعة الإلهية و أوعد عليها و هي واقعة في نشــأة أخــرى و في صــقع آخر غير حالّة في جرم من الأجرام. ولا قائمة في قوة جرمية بل قائمة بذواتها أنّما مظاهرها نفوس هاتين الطائفتين بضرب من الفعل و الـتأثير. كمـا أنَّ الصـور و الأشـباح الـتى فى المـرآة\*\* ليست قائمة بها بل مظهـ ها تلـك المر آة بضرب من القبول، ولا منافاة بين صدور الفعل عن قوة بجهـة؛ و انفعالها إلذاذاً و إيلاماً مجهة أخرى، كما أنَّ الصحة و المرض البدنيين ينشآن من نفسه في بدنه في هذه الدار، ثمَّ تنفعل النفس عنهما و تكون من أحدهما في لذة و راحة و من الآخر في ألم و مشقّة، و ذلك لكون النفس ذات جهـتين جهـة عقلمية فعلية و جهة طبيعية انفعالية؛ فهكذا يكون حالها بحسب فعل الطاعات و المعاصي المؤدّية للصور الحسنة و القبيحة في الدار الآخرة عند تجسم الأعمال فيتنعم بإحداهما و يتعذب بالآخرى، و تانك الجهتان المصحّحتان

<sup>\*</sup> قوله: «المنحصر نوعه في شخصه» المتوسط بين فلك القمر وكرة النار.

<sup>\*\*</sup> قوله: «والأشباح فهي في المرآة» و الصواب: والأشباح التي في المرآة.

لكون النفس فاعلة لشيء و منفعلة عنه هما موجودتان في النفس قبل أن تصير عقلا محضاً، و حينئذ يكون فعّالا و دراكاً بجهة واحدة كما أشير عليه سابقاً من أنَّ فيه وعنه في العقل البسيط و هو العقل الفعال شيء واحد؛ فقد ثبت أنَّ جميع ما يلحق النفس في الآخرة هو ما ينشأ منها، و النفوس الغير الكاملة علماً و عملا أو عملا أقط أي نفوس السعداء المتوسطين أو الناقصين في العلم و العمل أو الناقصين في العلم و الأشقياء الناقصين فيهما و إن تجردوا عن المواد و الأجرام الدنيا الطبيعية لكنها متعلقة بعد بالأشباح الأخروية التي هي في باب الإلياد و الإيلام أشد و أبقي» بل هذه الأجرام المستحيلة كما في قوله تعالى: الآخرة و عذابها أو عينها لكنها تنزلت و تكدرت و ضعفت قوتها و تأثيرها كما روى عنه (ص) إنَّ ناركم هذه من نار جهنّم غسلت بسبعين ماءاً ثمَّ نزلت، كما روى عنه (ص) إنَّ ناركم هذه من نار جهنّم غسلت بسبعين ماءاً ثمَّ نزلت، وقس النور على النار حتى تعلم أنَّ نعيم الدنيا بالنسبة إلى نعيم الآخرة شيء

# تأييد و تذكرة

و مما يؤيد ما ذكرناه من بطلان تعلق النفوس بعد الموت بجرم فلكى أو عنصرى، و ينورما قررناه من أن الصور الأخروية التي بها نعيم السعداء و جعيم الأشيقياء ليسست هيى اللي انطبعت في جرم فلكى أو غير فلكى، بل هي صورة معلقة موجودة للنفس من النفس في صقع آخر مرتبة بأعمال و أفعال حدث عنها في دار الدنيا، و أغرت في ذاتها أخلاقاً و ملكات مستتبعة لتلك الصور المعلقة هو

<sup>\*</sup> قوله: «المتوسطين أوالناقصين» أو الناقصين زائدة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «الناقصين فيهما» أى في العلم و العمل. و قوله: «و الأجرام الدنيا الطبيعية» و الصواب و الأجرام الدنياوية الطبيعية.

ما قاله قدوة المكاشفين محيى الدين العربي<sup>\*</sup>: عليك أن تعلم أنَّ البرزخ الَّذي يكون الأرواح فسيها بصد المفارقة من النشأة الدنياوية هو غير البرزخ الَّذي بين الأرواح المجرّدة والأجسام لأنَّ تنزلات الوجود و معارجه دورية، و المرتبة التي قبل النشأة الدنسياوية هي من مراتب التنزلات، و لها الأولية و التي بعدها من مراتب المعارج، و لها الآخرية\*\*.

و أيضاً الَّتي تلحق الأرواح في البرزخ الأخير أنما هي صور الأعمال، و نتيجة

و أيضاً الصور السي تسلحق الأرواح في السبرزخ الأخير أثما هي صورالأعمال و نتيجة الأفعال السسابقة في النشأة الدنسياويّة بخسلاف الصور البرزخ الأول، فلايكون كلَّ منهما عين الآخر، لكنهما يشتركان في كونهما عالماً روحانيّاً و جوهراً نورانيّاً غير ماذي مشتملاً لمثال صورالعالم.

و قــد صــرّح الشيخ ــ رضى الله عنه ــ فى الفتوحات فى الباب الحادى و العشرين و تلائماًة: بأنّ هذا البرزغ غير الأول، و يستى الأول بالفيب الإمكانى، و التانى بالفيب الهمالى لإمكان ظهور ما فى الأول فى الشــهادة، و امتــناع رجــوع مــا فى الثانى إليها إلا فى الآخرة، و قليل من يكاشفه بخلاف الأول و لذلك يشاهد كثير منّا، و يكاشف البرزخ الأول فيعلم ما يريد أن يقع فى العالم الدنياوى من الحسوادت، و لايقــدر على مكاشفة أحوال الموتى و الله العليم الخبير. (ج ١، ص ١٣٤ بتصحيحنا و تعليماتنا عليه).

<sup>\*</sup> قوله: «محيى الدين الأعرابي» و الصواب: محيى الدين العربي قدّس سرّه.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ولها الأخروية» والنسخة المصحّحة و لها الآخريّة. مقابل قوله و لها الأوليّة. قوله: «و أيضاً النبي تسلحق الأرواح في السبرزخ الأخير إثما هي صور الأعمال و نبيجة الأفعال السابقة في الدنيا...» فاعلم أنّ الفصل السسادس من مدخمل شرح العلامة القيصرى على فصوص الهكم للنبيخ الاكبر محسي الديمن العمريي فيما يتعلق بالعالم المثالي صعوداً و نزولاً، و نكتفي هاهنا بنقل ما أفاده في الننبيه الديمن العمري فيما يتعلق بالعالم المثالي صعوداً و نزولاً، و نكتفي هاهنا بنقل ما أفاده في الننبيه المثاني من ذلك الفصل، فقال: «عليك أن تعلم أن البرزخ الذي تكون الأرواح فيم بعد المفارقة من النشأة الدنياويّة هو غير البرزخ الذي بين الأرواح الجردة و بين الأجسام. لأنّ مراتب التنزلات الوجود و معارجه دوريّة، و المرتبة التي قبل النشأة الدنياويّة هي من مراتب التنزلات

الأفصال السبابقة فى الدنسيا. بخسلاف صور البرزخ الأول فلايكون أحدهما عين الآخسر لكستهما يشستركان فى كونهما عالماً روحانياً و جوهراً نورانياً غير مادى انتهى.

و يؤيُّـد هـذا أيضاً ما قد صرّح به \* في الفتوحات أيضاً في الباب الحادي و العشــرين و ثلاثمــأة: مــن أنّ هــذا البرزخ غير الأول، و يسمى الأول بالغيب الإمكاني، و المثاني بالفيب الحيالي لأمكان ظهور ما في الأول في الشهادة، و امتمناع رجموع مما في المثاني إليها إلا في الآخرة. و قليل من يكاشله بخلاف الأول، و لذلـك يشاهد كثير منها. و يكاشف بالبرزخ الأول فيعلم ما يريد أن يقـع في العالم الدنياوي من الحوادث. و لا يقدر على مكاشفة أحوال الموتى. و كـذا قوله في الباب الثالث و الستين منها بعد تبيين ما يراه الإنسان في المرآة و إلى مبثل هذه الحقيقة يصبر الإنسان في نومه\*\* و بعد موته، فيرى الأعراض صوراً قائمة بأنفسها تخاطبه و يخاطبها أجساداً حاملة أرواحاً لايشك فيها، و المكاشـف يرى في يقظته\*\*\* ما يراه النائم في حال نومه و الميت بعد موته كما يــرى في الآخــرة صــورالأعمال تــوزن مع كونها أعراضاً. و يرىالموت كبشأ أملح، مع أنَّ الموت نسبة مفارقة عن اجتماع، و من الناس من يدرك هذا المتخيل بعين الحسّ، و منهم من يدركه بعين الخيال أعنى فى حال اليقظة. و أمّا في النوم فبعين الحنيال قطعاً. و قولـه أيضاً: فجميع ما يدركه الإنسان بعد الموت في السبرزخ من الأمور بعين الصور الَّتي هي بها في الدنيا. و قوله أيضاً في آخر هذا الباب: و كلَّ إنسان في البرزخ مرهون بكسبه محبوس في صور أعماله إلى أن يبعث يوم القيامة في النشأة الآخرة.

<sup>\*</sup> قوله: «ما قد صرّخ به» والصواب: صرّح به.

<sup>\*\*</sup> قوله: «يصل الإنسان في نومه...» والصواب: يصيرالإنسان في نومه.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «والمكاشف في يقطته...» والصواب: والمكاشف يرى في يقطته.

### (فصل)

فى تتمة الاستبصار لهذا الباب من جهة كيفية نسبة النفس الى البدن و الاشاراة الى الموت الطبيعي و اجله و الفرق بينه و بين الاجل الاخترامي

اعلم أنَّ النفس حاملة للبدن لاالبدن حامل لها كماظنه أكثر الخلق، حيث قرع أسمــاعهم أنهـــا زبدة العناصر ۗ و صفوة الطبائع، و ظنوا أيضاً أنَّ النفس تحصل من الجسم و أنهــا تقوى بقوة الغذاء و تضعف بضعفه، و ليس كما توهموه إنما النفس تحصّل الجسم و تكوّنه و هي الذاهبة به إلى الجهات المختلفة. و هي معه و مع قبواه و أعضاه، تديره حيث ما أرادت \*\*، و تذهب به حيث ما شائت من هبوط إلى أسفل أو صعود إلى فنوق بحيث يمكنه مع كثافة البدن و ثقله؛ فعتى أرادت صعوده يصبير صاعداً بتبدّل ثقله خفة. و إذا أرادت هبوطه يهبط و يتبدل خفته ثقلا. و أمّا الطلوع إلى عالم السماء و جنة الأرواح و السعداء و المنزل الأعلى فلا يمكنها أن ترقى إلى هناك بهذه الجئة الكثيفة، بل ببدن نورى من جنس تلك الدار إذا تخلُّصت \*\*\* مـن هــذه البنية المظلمة. كما أنَّ الطلوع إلى جنة المغرَّبين و صقع الكاملين من الصور المفارقة العقلية و مثل الأفلاطونية النورية لا يتيسّر لها إلا إذا انفصـلت عـن علــوق الأبعــاد و الأجــرام، و انقطعــت عن الأمثال و الأشباح، و تجردت عن الكونين و رفضت العالمين. و الغرض من هذا الكلام أنَّ النفس لترقيها إلى هذه المعارج أجل من أن تتبع البدن في وجودها. بل البدن من توابع وجودها في بعسض المراتب السفلية، و بهذا الأصل ينفسخ مذهب التناسخ، و مذهب من يرى أنَّ منشأ انقطاع النفس عن هذا البدن بالموت الطبيعي هو انتهاء قوة البدن و نفساد حسر ارته الغريسزية، وكلال آلاته، و تعطَّل نظامه، و تزلزل أركانه. و خراب

<sup>\*</sup> قوله: همن أنها زبدة المناصر» و الصواب: قرع أسماعهم أنها زبدة العناصر.

<sup>\*\*</sup> قوله: همديّره حيث ما أرادت» و الصواب: تُديره حيث ما أرادت.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إذا تحصُّلت...» والصواب: إذا تخلُّصت من هذه البنية الم.

دكَّانِيه كما ظنه الجمهور من الأطباء و الطبيعيين إنَّ انقطاعها من البدن لاختلال البنسية و فسماد المسزاج، بل الحقّ إنَّ النفس تنفصل عن البدن بسبب استقلالها في الوجود عملي المتدريج، و تنقطع "شيئاً فشيئاً من هذه النشأة الطبيعية إلى نشأة ثانية. لما مر من إثبات الحركة الذاتية للوجود في الجواهر المتعلَّقة بالمواد الهيولانية. فالنفس تستحول في ذاتها \*\* من طور إلى طور، و تشتد في تجوهرها من ضعف إلى قــوة. وكلَّمــا قويــت الــنفس و قلَّت إفاضة القوة منها على البدن لانصرافها عنه إلى جانب آخر ضعف البدن و قواه، و نقص و ذبل ذبولا طبيعياً حتّى إذا بلغت غايتها في الجوهــر و مــبلغها مــن الاســتقلال يــنقطع تعلّقها عن البدن بالكلية و تدبيرها إيّاه و إفاضتها علميه فعرض موت البدن. و هذا هوالأجل الطبيعي دون الأجل الاخترامي الَّـذي بسبب القواطع الاتفاقية، فمنشأ ذبول البدن\*\*\* بعد سن الوقوف إلى أن يهرم ثمٌّ يعمرض المسوت هو تحوّلات النفس بحسب مراتبها و قربها إلى النشأة الثانية آلتي هي نشأة توجَّدها و إنفرادها عن هذا البدن الطبيعي، و انفصالها عن هذه الدار و استقلالها في الوجبود، و هـذه الحبالات البدنية المشاهدة من الإنسان من الطفولية و الشباب و الشــيب و الهــرم و المــوت كلَّها تابعة لما بحذائها من حالات النفس في القوة و الفعل و الشيدة و الضعف على التعاكس، فكلّما حصلت للنفس قوة و تحصّل حصل للبدن و هـن و عجــز إلى أن تقوم النفس بذاتها و يهلك البدن؛ فارتحالها يوجب خراب البيت لا أنَّ خراب البيت يوجب ارتحالها فما قيل في الفرس نظماً:

جان قصد رحيل كرد گفتم كه مرو گفتــا چــكنم خانه فــرو ميآيد إنمــا يصدق فى الموت الاخترامى لا الطبيعى، و بالجــملة أكثر القوم لما لم يتفطنوا

<sup>\*</sup> قوله: «و ينقطع...» و الصواب: و تنقطع. و ضميرالفعل راجع إلى النفس.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فالنفس يتحول من ذاتها...» و الصواب: فالنفس تتحول في ذاتها.

<sup>\*\*\*</sup> قولــه: «فنـــــاً ذبـــول البدن» والصواب: فمنشأ ذبول البدن الح. و قوله: «هو تحوّلات النفس» ضمير هو راجع إلى منشأ ذبول البدن.

قى السنفس بهذه الحسركة الرجوعية، و هي السفر إلى الله الذى أثبتناه فى أكثر الموجودات ذكروا وجوهاً غير سديدة فى حكمة الموت، و فى مابيناه يظهر المناسبة فى اطلاق لفظ الطبيعى على هذا الموت دون ما ذكروه، و قد سبق أيضاً إن الذى بيناه لا ينافى الشقاوة الثابتة لطائفة من النفوس و تعذبهم فى الآخرة بالجمعيم و المنيران وغضب المرحمان، و سائر ما سيجرى عليهم جزاء لأعماهم، و تبعات لأفعاهم، و نتائج لأخلاقهم، و ملكاتهم السيئة، و اعتقاداتهم الردية الفاسدة كما سينكشف لك زيادة الانكشاف، و إذا تحقق ما ذكرناه فى الموت الطبيعى، و أن منشأه توجه جبلى إلى جانب الآخرة والقرب من الله تعالى ظهر و تبين بطلان التناسخ مطلقاً بجميع أقسامه، و استحالة تعلق النفس بعد موت بدنها العنصرى سواء كان بالأجل الطبيعي أو بغيره بهدن طبيعي آخر، و انتقالما من بدن إلى آخر، إذ لو انتقلت من بدن و تعلقت بآخر لكان تعلقها به عند أول تكونه حين كونه نطفة عيوان أو جنين فى رحم كما اعترفوا بعه فيهازم على ما أصلناه من البيان الخلف من عدم التعالى بين مراتب استكمالات النفس و البدن على الوجه المذكور.

## تذكرة فيها تبصرة

اعــلم أيهــا السالك إلى الله الراغب إلى دار كرامته بقوة الحدس أنك قاصد إلى ربـك صــاعد إليه منذ يوم " خلقت نطفة فى قرار مكين، و ربطت بها نفسك تنقل مـن أدون حــال إلى حــال أكمل، و من مرتبة هى أنقص إلى مرتبة هى أعلى و أحكــم و إلى درجة هى أرفع و أشرف إلى أن تلقى ربك"" و تشاهده، و يوفيّك

<sup>\*</sup> قوله: «حتى كونه نطفة...» و الصواب: حين كونه نطفة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «صد يوم...» العبارة محرّفة، والصواب: منذ يوم خلقت الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إلى أن يلقى ربّك» و الصواب: إلى أن تلقى ربّك. و كذلك قوله: فيبقى عنده: و الصواب: فتيقى عنده.

حسابك و يوزن حسناتك أو سيئاتك، فتبقى عنده إما فرحانة مسرورة مخلدة أبداً سرمداً مع النبيين و الصديقين و الشهداء و الصّالحين، و حسن لولئك رفيقاً، و إما محنونة متألمة خاسرة معذبة بسنار الله الموقدة التى تطلع على الأفئدة مع الكفرة و الشياطين، و الفجرة و المنافقين؛ فبئس القرين، و نحس قد بينا من قبل إنَّ جميع الموجدوات التي في هذا الصائم في السلوك إلى الله تعالى و هم لا يشعرون لفلظة حجابهم و تراكم ظلماتهم، لكن هذه الحركة الذاتية و هذا السير إلى الله تعالى في الإنسان الكامل المكمَّل الذي " يقطع تمام هذه القوس المستعودية التي كنصف دائرة من المخلق إلى الحق، كما يعرفه أهل الكشف و الشهود من العماء الذين لم تعم أبصارهم الباطنية عن إدراك حقائق الأشياء كما هي عليها من العملاء الذين لم تعم أبصارهم الباطنية عن إدراك حقائق الأشياء كما هي عليها من العملاء الذين لم تعم أبصارهم و الشاوي و الدنيا و ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء.

### تمثيل

أنَّ مثال البنية "" الإنسانية في هذا العالم مثال السفينة المحكمة الآلة في البحر بمن فيها من القوى النفسانية، و الجنود العمالة فيها المسخرة بإذن الله المرتبة في أمر هذه السغينة المصلحة لحالها "" فإنَّ سَفينة البدن لايتيسر السير بها إلى الجهات إلا بهبوب رياح الإرادات؛ فإذا سكنت الريح وقفت السفينة عن السير و الجريان «و بسم الله مجراها و مرساها» فكما أنه إذا سكنت الريح التي نسبتها إلى السفينة نسبتها إلى السفينة قبل أن يتعطّل شيء من أركانها و يختلُ نسبة النفس إلى البدن وقفت السفينة قبل أن يتعطّل شيء من أركانها و يختلُ واحدة من الآتها النفس لا يتهاله

<sup>\*</sup> قوله: هو هذا يسر إلى الله و الصواب: و هذا السعر إلى الله تعالى.

<sup>\*\*</sup> قوله: «الكامل الذي...» والصواب: الكامل المكمّل الذي.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «قتيل أي مثال البنية» و الصواب: تمثيل إن مثال البنية.

و قوله: «من فيها من القوى» والصواب بمن فيها من القوى.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «الصلحة بحالما...» والصواب المسلحة لحالما.

الحسس و الحياة التي في مثالنا بمنزلة حركة السفينة. و إن لم يعدم بعد شيء من مواد البدن و الآته و أعضائه إلا ذهاب نفخ الروح الذي بمنزلة ربيح السفينة. و البرهان حقى أنَّ السريح ليس من جوهر السفينة بل حركتها تابعة لحركته، و لا السفينة حاملة للريح بيل الربيح حاملها، و محركها بإذن الله، و مجراها باسم الله، و لا تقدر السفينة و من عليها من الجنود و القوى المختلفة الراكبة عليها على استرجاع الربيع بعد ذهابها بحيلة يعملونها أو صنعة يصنعونها، كذلك الروح و نفخه ليس من جوهر الجسد، ولا الجسد حامل الروح، ولايقدر أحد من القوى و الكيفيّات المزاجية على استرجاع النفس لاالنفس تابعة لهما، و لهذا بطل مذهب التناسخ الذي عبارة عن استرجاع للنفس، و نقلها إلى البدن بعد ذهابها عنه تارة أخرى من جهة صلوح مزاجه "، لأن النفس، و نقلها إلى البدن بعد ذهابها عنه تارة أخرى من جهة صلوح مزاجه"، لأن المناصر، على الانتيام لا النفس تابعة له و لعناصره.

و أما الفرق بين الأجل الطبيعى و الاخترامى فى مثال السفينة هو أنك إذا علمت أنَّ هلاك السفينة عا هى سفينة من جهتين: إما بفساد من جهة جرمها أو انحلال تركيبها فيدخلها \*\*\* و يفرق و يهلك من فيها إن غفلوا عنها، و لم يتداركوا بإصلاح حالها، كهلاك الجسد و قواه من جهة غلبة إحدى الطبائع من تهاون صاحبه به و غفلته عنه، فلا تبقى النفس معه إذا فسد مزاجه و تعطل نظامه، و تعوجت نسبته و انحرفت عن الاعتدال و ضعفت آلته \*\*\*\* كما لا يبقى الربح للسفينة بسبب اختلال آلتها، و الربح موجودة فى هبوبها غير معدومة فى الموضع

<sup>\*</sup> قولـــه: «الراكبة علميها...» صــورة العبارة الصحيحة هكذا: الراكبة عليها على استرجاع الربح بعد ذهاجها بحيلة يعملونها الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «صلوح مزاجه...» و الصواب صلوح مزاجه و استعداد مادّته.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فيدخلها...» والصواب: فيدخلها الماء و يغرق و يهلك من فيها.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «وضعفت آلته...» العبارة الصحيحة هكذا: كما لايبقى الربح للسّفينة بسبب اختلال آلتها.

الَّذي كانت قبل هلاك السفينة؛ فتلك النفس باقية في معدنها كبقاء الربح في أفقها و عالمها بعد تلف الجسم. و أمّا الجهة الثانية فهي بأن يكون هلاك السفينة بقوة الريح العاصيفة الهاتِــة الــواردة منها على السفينة ما ليس في وسعها و وسع آلاتها حمله؛ فتضعف الآلة و تكسر الأداة لضيق طاعتها عن حمل ما يرد عليها، كذلك النفس إذا قويست جوهسرها و انستدت حرارتها الغريزية" المنبعثة عنها إلى البدن ضعف البدن عن حملها. و انحل تركيبه و جفّت الآته، و فنيت رطوباته لاستيلاء الحرارة. فإنَّ التحقيق عندنا أنَّ الحرارة العزيزية في المشايخ أكثر و أشد من حرارة الشبان. و إنّما لم يظهر أثرها\*\* فيهم لقلة الحامل و ذبول المادة. عكس ما هو المشهور من أنَّ حسرارتهم أقسل مـن حــرارة الشبان. و كذا منشأ عروض الموت الطبيعي غلبة الحسرارة بالذات الموجبة لإفناء البرطوبة المؤدى إلى فنناء الحرارة عن البدن بالعـرض؛ فـيقع المـوت ضـرورة \*\*\* فعروض الموت الطبيعي من باب الضرورات اللازمة لبعض الغايات الذاتية كما علمت في مباحث أقسام العلل، و الغاية الذاتية هاهمنا همي قموة المنفس وكمالها، و اشتداد جوهر الروح و قوة نفخ الصور الَّتي نظيرها في مثال السفينة شدة الربح العاصفة عليها. ثم لايخفي عليك أنَّ أحوال سكَّان هـ ذه السفينة عند هذه العاصفة الشديدة لاتخلو عن أمرين: فإن كان من فيها \*\*\*\* عارفين بموجب التقدير الرباني اطمأنت نفوسهم، و سلَّموا إلى ربُّهم قبل أن ينكشـف الغطاء و ارتحلوا من الدنيا. و وعظ بعضهم بعضاً بالصبر و قلة الجزع و شــوق الارتحال الى دار المعاد؛ فاذا تمّ لهم العلم بهذه السّياسة القدرية و الحكمة القضائية و العمل بموجب العقل و الايمان فقد استراحوا من الغمَّ و الحزن، و وصلوا

<sup>\*</sup> قولمه: «و اشتدّت حرارتها الغريزية...» زعم الشيخ الرئيس في القانون أن الحرارة الغريزية بعد سنّ الوقوف تأخذ في الانتقاص الخ، كما في المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط هند. ج ۲، ص ۲۶۳).

<sup>\*\*</sup> قوله: «و إنما لم يظهرها أثرها» و الصواب: و إنما لم يظهر أثرها.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فيقع الموت ظاهراً» والصواب: فيقع الموت ضرورةً.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «فإن كان من فيها...» أي من في السفينة، و فيهما غلط.

٨٥٨ ----- الحكمة المتعالية \_ المجلَّد السادس

إلى النميم الدائم. و إن كانوا غير عارفين بموجب التقدير الإلهى، و أنَّ كلَّ ما يفعله الحكيم خير و صواب، ولا مستمعين لحديث الانقياد و التسليم فجزاؤهم الجحيم. و الحرمان عن النميم، و البعد عن رضوانالله العليم الحكيم.

## فصل (۵)

فى أن لكل شخص انسانى\* ذاتاً واحدة هى نفسه و هى بعينها الحى المدرك السميع البصير العاقل، و هى أيضاً الغاذى و المنسى و المولد بل الجسم الطبيعى المتحرك النامى الحساس بوجه

اعلم أنا قد بينا هذا المعنى بوجه من البرهان فيما سبق إلا أنا نريد أن نوضح ذلك زيادة ايضاح " لما فيه من عظيم الجدوى في باب معرفة التوحيد الأفهالي للحق الأول؛ فنقول: إن كل أحد منا يعلم بالوجدان قبل المراجعة إلى البرهان أن ذاتمه و حقيقته أصر واحد لا أصور كثيرة، و مع ذلك يعلم أنه العاقل المدرك الحساس المشتهى، و الغضبان و المتحيز و المتحرك و الساكن الموصوف بجموع صفات وأسماء، بعضها من باب العقل و أحواله، و بعضها من باب الحس و التخيل و أحواله، و بعضها من باب الحس و التخيل و أحواله، المساعة العلمية بل أنكروا هذا وجدانياً لكن أكثر الناس لا يكنهم معرفته من باب الصناعة العلمية بل أنكروا هذا

<sup>\*</sup> قواـــه: «فصــل فى أن لكــل شخص إنسانى...» إن شئت فراجع المباحث المشرقيه للفخرالرازى فى مباحــت هذا الفنص المنات من الفنات المنات هذه ، ج ٢. ص ٢٠٠٤) و الفصل السابع من المقالة المحامسة من الفنات السادس من طبيعيات الشفاء فى عدّ المذاهب الموروثة عن القدماء فى أمرالنفس و أفعالها و أنها واحدة او كمثيرة و تصبحيح الفيول الحميق فيها، فإن شئت فراجع (نفس الشفاء، ص ٣٤١ بتصحيح الراقم و تعليقاته و تحقيقاته).

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «توضع زيادة إيضاح...» قد سقطت كلمة ذلك عن الطبع. و الصواب نوضع ذلك زيادة إيضاح.

التوحيد إذا جاؤا إلى البحث و التفتيش إلا من أيّده الله بنور منه, و من عجز عن توحيد نفسه كيف يقدر عن توحيد ربه؟ و الذي وصل إلينا من القدماء في هذه المسألة إنهم لما فركوا أصناف الأفعال على أصناف القوى، و نسبوا كلَّ واحد منها إلى قوة أخرى احتاجوا إلى بيان أنَّ في جملتها شيئاً كالأصلُّ و المبدء، و أنَّ سائر التوى كالتوابع و الفروع.

و لنذكر المذاهب المنقولة في هذا الباب و دليل كل فريق: فذهب بعضهم إلى أنَّ النفس واحدة و هم على قسمين:

فَسَنهم مَـن قالُ: إِنَّ النفس تفعل الأفاعيل\* بذاتها لكن بواسطة آلات مختلفة يصدر عن كلَّ قوة خاصّة فعل خاص منها. و هو مذهب الشيخ الرئيس و من في طبقته.

و منهم من قال: إنَّ النفس ليست بواحدة و لكن في البدن نفوساً عدَّة بحفها حساسة، و بعضها مفكرة، و بعضها شهوائية، و بعضها غضبية.

أما المنكرون لوحدة النفس فقد احتجوا بما سبق ذكره من أما نجد النبات و لمه النفس الفذائية و الحساسة دون المفكرة و النفس الفذائية و الحساسة دون المفكرة و العقلية، فسلما رأيمنا المنفس النباتية موجودة مع عدم النفس الحساسة و النفس الحساسة موجودة مع عدم النفس الناطقة \*\*\* علمنا أنها متنايرة، إذ لو كانت واحدة لامتنع حصول واحد منها إلا عند حصول كلّها بالإسم، و لمّا ثبت تغايرها

<sup>\*</sup> قوله: «أن في جلتها شيء كالأصل» والصواب أن في جلتها شيئاً كالأصل.

 <sup>\*\*</sup> قول...: «قمنهم من قال: إن النفس نفعل الأفاعيل...» في تعليقة مخطوطة على بعض نسخ الكتاب
 عـندنا أن هـنذا تفـريع على أصل المطلب أى بيان المذاهب لاعلى قوله: وهم على قسمين، أى فمنهم
 قائل بأن النفس واحدة، و منهم قائل بأن النفس ليست بواحدة.

 <sup>\*\*</sup> قولىد: «منع عندم النفس الناطقة...» عرض على العبارة سقط، و تماكها هكذا: مع عدم النفس الحسّاسة. و النفس الحسّاسة موجودة مع عدم النفس الناطقة علمنا الخ.

و اســـتفناء بعضــها عــن بعــض ثم رأيــناها مجــتمعة فى الإنسان علمنا أنها نفوس متغايرة متعلقة ببدن واحد.

و هذا الاحتجاج ردى فإنَّ كثيراً من الأنواع البسيطة كالسواد قد يوجد بعض مقوماتهــا الموجــودة بوجــود واحــد فيه كاللون موجوداً فى موضع مع عدم المقوّم الآخــر كقابض البصر، ولا يلزم من ذلك أنَّ وجود اللون غير وجود قابض البصر فى حقيقة السواد.

و أيضاً ليست القوة الغذائية الموجبودة في النبات مبثلا هي القوة الغذائية الموجـودة في الحـيوان مـتحدة بالنوع، وكذا ليست الحسَّاسة الموجودة في الحيوان الغمير المناطق مع الحسّاسة الموجودة في الإنسان متحدة في الحقيقة النوعية. بل إنهمما متحدان في المعنى الجنسي ـ أعني إذا أخذ معناهما مطلقاً بلاشرط الخلط و التجريد مع غيره ـ فالحسّاس مثلا معنى واحد جنسي و إن كان هو فصلا للحيوان المأخوذ جنساً؛ فإذا أخذ هذا المعنى أي الحسّاس بحيث يكون تام التحصُّـل الوجــودي فهو مما قد تمُّ وجوده من غير استعداد و استدعاء لأن يكون لـــه تمــام آخــر، و هــذا كما في سائر الحيوانات، و إذا أخذ على أنه غير مستقل الوجود بل لايتحصّل وجوده و حقيقته إلا بأن يكون لـــه تمام آخر به يتم حقيقته و يكمــل وجــوده، فهــذا المعــني مغاير للمعنى الأول بالنوع و إن كان واحداً معه بالجنس، فالحكم بأنَّ الحساس مغاير للناطق أنما يصح في القسم الأول منه دون القسم الثاني؛ فالنفس الحسَّاسة في سائر الحيوانات مغايرة للنفس المتفكرة و لكنها شمىء واحمد في الإنسان، و هكذا القول في النفس الغاذية الَّتي في النبات والَّتي في الحيوان والإنسان بالنسبة إلى النفس الحسَّاسة أو الناطقة؛ فاعلم هذه القاعدة فإنها تنفعك حداً.

و أَسَا الموحَدون فقد احتجوا على مذهبهم بأن قالوا قد دَلَلنا على أنَّ الأفعال المستخالفة للمنفس مستنده إلى قموى ستخالفة، و أنَّ كمل قوة من حيث هيهى لايصدر عنه إلا فعل مخصوص؛ فالفضيية لاتنفعل عن اللذات، و الشهوية لاتتأثر عن المؤذيات، ولا تكون القوة المدركة متأثرة مما تأثر عنه هاتان القوتان، و إذا ثبت ذلك فنقول: إنَّ هذه القوى تارة تكون معاونة على الغمل، و تارة تكون معاونة على الغمل، و تارة تكون أم سندافعة. أما المعاونة فلأنا نقول متى أحسسنا الشيء الفلافي اشتهينا أو غضبنا، و أمّا المتدافعة فلأنا إذا توجهنا إلى الفكر اختل الحس أو إلى الحس اختل الفضب أو الشهوة، و إذا ثبت ذلك فنقول: لولاوجود شيء مشترك لهذه القوى يكون كالمدبر لها بأسرها لامتنع وجود المعاونة و المدافعة، لأنَّ فعل كلَّ قوة إذا لم يكن مرتبطاً بالقوة الأخرى \_ وليست الآلة مشتركة بل لكل منها آلة مخصوصة \_ وجب أن لا يحصل بينها هذه المعاونة، و إذا ثبت وجود شيء مشترك فذلك المشترك إما أن يكون جمع هذه يكون جسماً أو حالاً في الحسم أو لا جسماً ولا حالاً فيه، و القسمان الأولان باطلان بما سبق في الفصول الماضية؛ فيقي القسم الثالث و هو أن يكون مجمع هذه القوى كلّها شيئاً واحداً لا يكون جسماً و لا جسمانياً و هو النفس.

أقول: هذا كلام غير بجد في هذا الباب، و لاواف بحل الإشكال؛ فإنَّ لأحد أن يقول: مادر يستم بكون المنفس رباطاً لهذه القوى؛ فإن عنيتم به أنَّ النفس علَة لوجودها فهذا القدر لايكفى في كون النفس هي بعينها الحسّاس الفاذي السّاكن الكاتب الضاحك، بل كونها علَّة لوجود هذه القوى لايكفى في كون البعض معاوناً للآخر في فعله أو معاوقاً عنه "" ؛ فإنَّ العلّة إذا أوجدت قوى مخصوصة في محال متبائنة، و أعطت لكل واحدة منها الله محصوصة كان كل واحدة منها منفصلة عن الأخرى غنية عنها متعلقة بها بوجه من الوجوه؛ فشروع بعضها في فعله الخاص كيف عنع الآخر عن فعله، أليس أنَّ العقل الفعال عند كم مبدء لوجود جميع القوى كيف عنع الآخر عن فعله، أليس أنَّ العقل عند كم مبدء لوجود جميع القوى

<sup>\*</sup> قولـــه: «ولا يكــون القــوة المدركة...» والصواب: ولا تكون القوّة المدركة...» و قوله: «تارة تكون متعاونة» والصواب: معاونة. و قوله: «وأما المتعاونة»، و الصواب و أما المعاونة.

<sup>\*\*</sup> قوله: هو إلا لامتنم ه و إلا زائدة و الصواب لامتنع.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «على فعله أو معاوقاً له» والصحيح: في فعله أو معاوقاً عنه.

الموجــودة فى الأبدان. فيلزم من كونها بأسرها معلولة لمبدء واحد وعلَّة واحدة أن يعوق البعض عن البعض أو يعينه على ذلك. و إن عنيتم به إنَّ النفس مديّرة لهذه القوى و محركة لها فهذا يحتمل وجهين:

أحدها أن يقال: إن النفس تبصر المرتبات و تسمع المسعوعات و تشتهى المستهيات، و تكون ذاتها مملا لهذه القوى و مبدء لهذه الأفعال و متصفة بصفاتها، و هذا هو الحق الذى لا يأته الباطل من بين يديه و لا من خلفه، و لكن من الذى أحكمه و أتقبنه و دفع الشكوك و أزاح العلل المانعة لإدراكه؛ فإنَّ الأمر إذا كان كذلك فكيف يقع و يسوغ القول بتعدد القوى و تحصل التدافع " تارة في فعلها إذا كان الكل جوهراً واحداً له هوية واحدة، و بالجملة القول به يوجب القول ببطلان المقوى التي المسيخ و غيره من المكماء في الأعضاء المخصوصة المختلفة المواضع؛ فإنَّ النفس إذا كانت هي الباصرة والسامعة و المشتهية فأي حاجة إلى إثبات قوة سامعة في الباصرة والي (ثبات قوة سامعة في الروح التي في ملتقي العصبتين؟ و إلى إثبات قوة سامعة في الروح التي في ملتقي العصبتين؟ و إلى إثبات قوة سامعة في الروح التي في ملتهي العصبتين؟ و إلى إثبات قوة سامعة في الروح التي في ملتهي العصبتين؟ و إلى إثبات قوة سامعة في الروح التي في ملتهي العصبتين؟ و إلى إثبات قوة سامعة في الحسب المفروش الصماخي؟

و أيضاً يلـزم أن يكون الإنسان أئما أبصرو سمع لا بإبصار و سماع قائم بذاته بل بإيصار و سماع قائم بغيره.

و الوجمة السناني أن يقال: إنَّ المعنىّ بكون النفس رباطاً أنَّ القوة الباصرة إذا أدركت صورة شخص معين أدركت النفس الناطقة أنَّ في الوجود شخصاً موصوفاً يلمون كمذا و شبكل كذا و وضع كذا، و كلَّ على وجه كلّى لايخرج انضمام بعضه إلى بعض في شيء من ذلك الشيء عن الكليّة؛ فإنّك قد عرفت أنَّ الكلّى إذا قيد بصفات كليّة و إن كانت ألف صفة لايصير بذلك جزئيّاً شخصيّاً، و بالجملة فالإحساس بذلك الجرئي سبب لاستعداد النفس لأن تدرك ذلك الجرئي على

<sup>\*</sup> قوله: «و عركة» والصواب «و عركة لحا».

<sup>\*\*</sup> قوله: «و يحصل التدافع» و الصواب: و تحصل التدافع.

وجمه كلّسى ثمَّ يكون ذلك الإدراك سبباً و باعثاً لطلب كلّى لتحصيل ذلك الشيء، فصند ذلـك يتخصّص ذلك الطلب، و يصير جزئياً لتخصّص القابل، و ذلك الطلب الجسزئي همو الشمهوة، و كذا قياس الفضب و سائر الأحوال الجزئية المنسوبة إلى المنفس الإنسمانية، فهمذا غايمة مما يمكن أن يقرر في كون النفس رباطاً للقوى الجسمانية و مجمعاً على مذهب الشيخ و اتباعه.

و أقسول: لسيس هسذا بسديد لأنَّ نسبة الشهوة و الغضب و الحسَّ و الحركة و سبائر الأفصال الجزئية و الانفعالات الشخصية إلى النفس ليست كنسبة فعل أمر مباين إلى أمر آخر من شأنه أن يدرك على وجه كلى كلّ ما يدركه الآخر على وجه جَزئي. و إلا لكان العقل الفقال أيضاً ذا شهوة و غضب و حسَّ و حركة كما إنَّ الإنسسان كذلـك. مع أنا نعلم ضرورةٌ\* أنه يريء من هذه الآثار و الشواغل و الانفعـالات، و أنــا نجــد مــن أنفســنا أنَّ لنا ذاتاً واحدة تعقل و تحس و تدرك و تستحرُّك و تعستريه الشمهوة و الغضسب و غيرهما من الانفعالات. و نعلم أنَّ ألَّذي يــدرك الكلّــيات منا هو بعينه يدرك الشخصيّات؛ و أنَّ الَّذي يشتهي منا هو بعينه الّــذي يغضب. وكذا الكلام في سائر الصفات المتقابلة، و لا تكفي في هذه الجمعية وحـدة النسـية التأليفية كالنسبة بين الملك و جنوده. و صاحب البيت و أولاده. و عبيده و إمائه. بل لابد من وحدة طبيعية ذات شؤون عديدة كما يعرفه الراسخون فى عــلم النفس و منازلها، و في معرفة الوجود الحقّ و شؤونه الإلهية المستفادة من عــلم الأسمــاء الّــذي علّــم الله بــه آدم(ع) المشار إليه في قوله تعالى: «و علَّم آدم الأسماء كلّهــا» و قد أشرنا إلى تحقيق ذلك في مواضع من هذا الكتاب لمن كان له قلب أو ألقسي السمع و هــو شــهيد، حيث بيّنًا أنّ الوجود كلّما كان أشد قوَّة و بساطة كان أكثر جمعاً للمعاني.و أكثر آثاراً. و أنَّ العوالم ثلات: عالم العقل. و عالم النفس الحيواني، و عالم الطبيعة و الأول مصون عن الكثرة بالكلِّية، و الثاني مصون

<sup>\*</sup> قوله: «تعلم ظاهراً» و الصحيح؛ نعلم ضرورةً أنَّه برى.ً.

عن الكثرة الوضعية و الانقسام المادّى، و الثالث مناط الكثرة و التضاد و الانقسام إلى المواد.

و إذا تقرر هذا فنقول: إنَّ النفس الإنسانية من بين سائر النفوس الحيوانية لها مقامــات ثــلاث ": مقــام العقل و القدس، و مقام النفس و الخيال، و مقام الحس و الطبيعة، وكلَّما يوجد لها من الصفات و الأفعال في شيء من هذه المقامات يوجد في مقام آخر لكن كلّ بجسبه من الوحدة. و الكثرة، والشرف، و الخسة، و البراءة. و التجسيم، فهيذه الحواس ر القوى الإدراكية و التحريكية موجودة في مادة البدن بوجــودات مــتفرّقة، لأنَّ المــادة موضــوع للاختلاف و الانقسام و محلّ للتضاد و التـباين. فلا يمكن أن يكون موضع البصر موضع السمع، و لا محلَّ الشهوة هو محلَّ الغضب. و لا آلة البطش آلة المشي، و كذا يقوم بعضو من الإنسان\* ألم حسي لمسى كتفرق الاتصال، و بعضو آخر راحة لمسية كالإلتيام، ثمَّ نُجِد هذه القوى كلُّها موجـودة في مقـام الخـيال، و عـالم الـنفس الحيواني بوجودات متميّزة متكثرة في الخيال متّحدة في الوضع، بل لا وضع لها كما مر؛ فلها حسّ واحد مشترك يسمع و يــرى و يشـــم و يذوق. و يلمس سمعاً جزئياً. و بصراً جزئياً. و شما و ذوقاً و لمساً جزئياً من غير أن ينقسم و يفترق مواضعها كما في الحواس الظاهرة. وكذا يشتهي و يغضب و يتألم و يسرً من غير تفرق اتصال ولا التيام تفرَّق كلَّ ذلك متكثَّر \*\*\* في عالم الحسن الظاهر غبر متكثّر في عالم الحسن الباطن، ثمٌّ نجد الجميع موجودة في مقام العقل على وجه مقدّس عن شوب كثرة و تفصيل، معرّى عن شوب تفرقة و

<sup>\*</sup> قولمه: «مقامات ثلاثة» و الصواب: مقامات ثلاث ثمّ قد تقدّم في أواخر الفصل النافي من هذا الباب قوله: حكمة مشرقيّة إن للنفس الإنسانيّة نشئات ثلاث إدراكية الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و كذا يقوم ببعض من الإنسان» و الصواب: و كذا يقوم بعضو من الإنسان.

<sup>\*\*\*</sup> قولىــه: «كَــل ذلـك متكـــــر...» العـبارة في نسخة مصححة هكذا: «كلّ ذلك غير متكثّر في عالم الحــس الباطن, متكثّر في عالم الحسر الظاهر» و مآل العبارتين أعنى مفاد هما واحد كمالا يخفي.

قسمة وضعية جسمية. أو خيالية جزئية لكنها مع ذلك كثيرة بالمعنى و الحقيقة غير مفقود سنها شسىء؛ فالإنسان العقلى روحانى و جميع أعضائه عقلية موجودة فى ذلـك الإنسان بوجود واحد الذات كثيرة المعنى و الحقيقة؛ فله وجه عقلى، و بصر عقـلى، و سمـع عقـلى، و جـوارح عقلية كلّها فى موضع واحد لااختلاف فيه كما أفاده أرسطاطاليس فى أثولوجيا.

فيان قلت: إذا كانت النفس هي بعينها المدركة لجميع الإدراكات العمالة لجميع الأعمال فمما الحاجة إلى إثبات هذه القوى الكثيرة التي بعضها من باب الإدراك كالسمع و البصر و غيرهما، و بعضها من باب التحريك كالجاذبة و الدافعة و الشهوة و الغضب؟

قلنا: هيى و إن كانت كلُّ هذه القوى إلا أنَّ وجود هذه القوى و ظهورها في عالم المواد لا يمكن إلا بالآت جسمانية متبائنة متخالفة الوضع، لأنَّ عالم الجسم عالم التفرقة و الانقسام لا يمكن أن يمكون جسم واحد مع طبيعة واحدة عنصرية مهده ألصفات كثيرة كالسمع والبصر، و غيرهما من صفات الإدراك و هيئات المتحريك؛ فعضو واحد لا يمكن أن يمكون سمعاً و بصراً و جاذبة و دافعة لنقصان وجوده عن جامعية المعانى، بخلاف جوهر روحانى بحسب وجوده الجمعى النفسانى الروحانى؛ فبالذات الواحدة النفسية مبدء لجميع الأفاعيل الصادرة عن قواها المتفرقة المتشتتة في مواضع مختلفة على نمت الاتحاد و الجمعية، و كذا الذات العقلية بصرافة وحدتها جامعة لجميع الكمالات و المعانى الموجودة في سائر القوى النفسانية و الحسية و الطبيعية، لكن على وجه أشرف و أعلى، و على وجه القوى النفسانية و الحسية و الطبيعية، لكن على وجه أشرف و أعلى، و على وجه يليق بوجودها العقلى كما بيناه مراراً.

ف إن قلمت: ماالفرق بين العقل المفارق و بين النفس فى هذه الجمعية حيث إنَّ المنفس احتاجت فى الاتصاف بمعانى القوى من وجود آلات و أعضاء مختلفة. و لم يقمع الاكتفاء بوجود ذاتها من غير تعدّد هذه القوى و موادها المختلفة و أعضائها. و أمّا العقل فلم يقع لمه فى صدور أفعاله و ظهور معانيه و حالاته حاجة إلى مواد و آلات جديدة. قلنا: صفات العقل و كمالاته تنزل منه الى المواد الحارجية على سبيل الإفاضة و الايجاد من غير أن يتأثّر منها أو ينفعل و يستكمل بسبيها، و أمّا السنفس فلسيس لها أن تستقل بذاتها، و تتبرّه عن التغيّر و الانفعال من خوادمها و آلاتها إلا بعد أن تصير عقلا محضاً ليس له جهة نقص و لاكمال منتظر، و أمّا قبل ذلك فهى ذات أطوار مختلفة تحتاج إلى كلّها؛ فتارة في مقام الحس و الطبيعة، و تسارةً في مقام النفس و التخيّل، و طوراً في مقام المقل و المعقول، و هذا حالها ما دامت متعلّقة الذات بهذا البدن الطبيعى؛ فإذا انقطعت عن هذا العالم كان مقامها إمّا المقام المقالى المُحرد إن كانت من الكاملين في العلم و العمل، و إمّا المقام الثانى المسئلى الأخروية بعسب غلبة الملكات و المسئلى الأخراق و تصورها يصورة ما يناسبها من الأنواع الأخروية.

## نصل (۶)

فى ضعف ما قاله صاحب المطارحات فى هذ المقام دفعاً لما قبل فى تكثر القوى من غير ان يرجع الى ذات واحدة كما يزغ نور الحق عليك من افق تباينه حسب ما نبهناك عليه مراراً

اعسلم أنَّ بعسض المكتَّرين لمسبادى الأفعال الصادرة عن الإنسان التي بعضها جسسمانية و بعضها روحانسية قبال بما حاصله: إنَّ النفس و قواها لو كانت شيئاً واحداً لوجسب أن يكون من شأنها مخالطة المادة تارة و ذلك عند ما يتصرّف في الغداء.و يسنمي و يولد و يدرك إدراك الجسمانيات، و التجرّد عنها تارة أخرى و ذلك عند إدراك المعقولات و هو ممتنع.

و أيضـاً كان يجب أن يكون جميع الأشياء الحفوظة فى خزانتها مشاهدة لها أبداً كما هوحال القوّة البقلية بالفعل.

فأجــاب عنه فى المطارحات أمّا أنَّ الخيال جسمانى فالقدماء يعترفون به و إن كــان فــيه ضــروب مــن التحقيق لايلائم هذا الموضع، و إن كان فيه للحواس الظاهـرة مدخــل، و هذه إلى البيان أقرب. و أمّا أنَّ النفس تحتاج إلى مخالطة المادة عند ما تتصرف في الغذاء و غيره فلعلُّه لايتمشَّى. و ربَّما يجوز أن يكون غــير المخالط يتصرّف تصرّفاً مّا في الغذاء و نحوه، و ربّما يعتمد على بقاء أثر قـوّة مـع انـتفاء قـوة أخـرى، و بطـلان التولـيد و النموّ ربّما يعلّل في بعض الأشـخاص أو الأوقات ببطلان استعداد مزاجي يناسب ذلك الفعل، وكما أنَّ الـرّوح الّـذي في الـتجاويف مع قرب الأمكنة اختلف مزاجه للاختلاف الّذي أوجب استعداد القوى المختلفة على ما ذكر، فيجوز أن يكون أمزجة ۗ الأوقات مـن العمر يختلف بها استمداد التأثر عن مبدء واحد بآثار كثيرة، أو أثر واحد مطلقـاً. أو أثر واحد من جهة واحدة بقول الخصم، كما أنَّ مزاج السنّ اقتضى بطلان النامية نفسها مع بقاء واهب النامية من النفس أو العقل على ما جوَّزت فـأجوّز أن يكــون مــبدء النموّ شيئاً واحداً هو مبدء أفاعيل أخرى، و بطلان النمو" في وقت لبطلان الاستعداد المتعلَّق بالقابل. ثمُّ كثير من القوى أُضيف إليها أفعـال لايصـح حصـولها إلا من واهب الصّور فإذا كانت الهيئآت كلّها منه و القـوة معدة فيجوز أن يحصل الاستعداد من أمور هي قوى غير جوهرية فعَّالة انتمر قدله بألفاظه.

و فيد أبحاث. تحقيقيّة:

منها أنَّ تسليمه لكون الخيال قوة جسمانية على طريقة القدماء غير صحيح لما علمت من ألها مجردة عن البدن الطبيعي عندهم حسيماً أقمنا البراهين علمه.

و مـنها أنَّ تجويــزه لكــون قــوة غــير جـــــمانية متصرّفة في الفذاء على وجه الافــتقار في بقائــه إلــيه شخصاً ليس بحق، فإنَّ الجـوهر المفارق و إن جاز تدبيره

<sup>\*</sup> قولـــه: «فيجوز أن يكون أمزجة...» العبارة الصحيحة هكذا: فيجوز أن تكون أمزجة الأوقات من العمر يختلف بها استعداد النأثر (التأثير لـ نسخة) عن مبدأ واحد الخ.

للأمور السفلية لكن ليس ذلك على الوجه الّذى ينفعل عنها أو يستكمل بها بوجه من الوجوه.

و منها أنَّ إسناده بطلان التولُّد و النموِّ في بعض الأوقات إلى يطلان الاستعداد في ذلـك الوقــت نشــأ من الخلط بين أحوال النوع و لوازمه. و أحوال الشخص و عوارضه، و أنَّ الأُولى لايمكــن أن تكــون مســتندة إلى اسـتعداد المادة و أحوالها الاتفاقية؛ فيإنَّ الَّـذي يحصل بمجرد حال المادة و عوارضها لايكون دائميًّا ولا أكـــثرياً أيضاً بخلاف الَّذي يقتضيه المبادي الفاعلية من الأمور المطردة في أشخاص الـنوع كلُّهــا أو أكثرها. و من هذا القبيل وقوف النامية و المولدة مطلقاً و عروض الموت الطبيعي كما بيِّناه؛ فإنها أحوال منشأها أسباب فاعلية مقتضية لأحوال مطردة إسًا بالذات كالاستكمالات و الانتقالات إلى الغايبات الذاتية، و إمّا بالمرض كالنقصانات اللازمة لبعض القوى بواسطة استكمالات تعرض لبعض أُخــرى. أو انصــراف القــوة عــن فعــل لأجل توجّهها إلى فعل آخر. كالنفس إذا انتقلت إلى نشأة أخرى انصرفت قوتها عن هذه النشأة البدنية فيعرض الموت بالتمج؛ فقولـــه مـزاج السـن اقتضى بطلان النامية ليس عندنا كلاماً حكميّاً بل العكـس أولى، فـإنَّ اختلاف أحوال الأسنان كالشباب و الشيب و الموت الطبيعي تـابع لاخــتلاف أحــوال الـنفس في تقلّـباتها في الأطوار الذاتية، و انتقالاتها في نشئات الطبيعة من بعضها إلى بعض، ثمٌّ في نشئات الحياة من بعضها إلى بعض. ثمُّ في نشئات العقل؛ فللنفس في كلِّ وقت تجوهر آخر يقتضي فعلا آخر يناسبه، و اسـتعدادات أيضــاً كمــا علمت تابعة لمبادئها و القوة تابعة للفعل. فالقول بأنَّ المسبدء بصغة المبدئية باق والأثر غير موجود أئما يصح لأجل عائق خارجى على سبيل الندرة و الاتفاق في بعض أشخاص النوع لافي كلِّها؛ فيمتنع أن تكون النامسية موجسودة و النموّ غير حاصل إلا لمانع اتفاقى يقع عن الشذوذ و الواقع خلافيه، فبإنَّ وقبوف النمو و التوليد في سن الشيخوخة أمر مطرد في جميم الأشخاص كلُّها. و منها أنَّ قوله القوى أضيف إليها أفعال لايصح صدورها إلا من واهب الصور الخ بناءاً على ما ذهب إليه من إنكار الصور الجوهرية، و قد علمت و هن قاعدته و بطلان إنكاره للصور و القوى حيث ذهب إلى أنَّ الغاذى و المنمى و المولد فى الأجسام النباتية و الحيوانية ليست نفوسها و قواها، ولا فى الإنسان نفسه بل جوهر مضارق؛ فإنا قدبينا فى مواضع أنَّ مباشر التحريكات و الإحالات هى الطبائع المتعلقة بالأجسام و قواها، وكون المفارق العقلى مبدء للكل و إن كان صحيحاً لكن ليست مبدئيته على سبيل المباشرة و المزاولة، و الفرق بين المعد و المقتضى تما لا يخفى على من أمعن فى الأبحاث الحكمية، فالقوة النارية فى التسخين و الماء فى التبريد و غيرهما فى بابه ليست معدات لما يصدر عنها دائماً بل مقتضيات و موجبات و أسباب فاعلية بلا شبهة سيّما ما ينشأ فى موادها المنفعلة عنها دائماً، و كذلك القوى النباتية و الحيوانية على ما مر مستقصى فى مباحث عنها دائماً، و كذلك القوى النباتية و الحيوانية على ما مر مستقصى فى مباحث الصور، فالمرجع فى توحيد النفس إلى ما ذكرناه.

### قصل (٧)

فى أنَّ هذه القوى البدنية \*\* كلها ظل لما فى النفس من الهيئات النفسانية و اعلم أنَّ القوى القائمة بالبدن و أعضائه و هو الإنسان الطبيعى ظلال و مثل للـنفس المدبرة و قواهـا، و هــى الإنسان النفســى الأخــروى، و ذلك الإنسان

<sup>\*</sup> قولـــه: «أنّ مباشر التحريكات و الحمالات...» و الصواب أعنى العبارة الصحيحة هكذا: «أنّ مباشر التحريكات و الإحالات...»

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «فصــل فی أنَّ هــذه القوی البدئیّة...» در روز چهارشتیه ۲۱ ماه شعبان ۱۳۰۴ هـ. ی -۱۳۶۳/۳/۲ هـ. ش تدریـس السفار در حــوزه علمیه قم به این فصل رسیده است که حوزه تعطیل شده است، تا در روز دوشنیه ۲۲ مهرماه ۱۳۶۳ شروع بتدریس شده است، الحمد قه رب العالمین.

البرزخي" بقواه و أعضائه النفسانية ظلال و مثل للإنسان العقلى و جهاته و اعتباراته العقلية، فهذا البدن الطبيعي و أعضاؤه و هيئاته ظلال ظلال، و مثل مثل لما في العقل الإنساني، أمّا أنَّ قوى الإنسان الطبيعي بمنزلة قشر و غلاف للإنسان الحيواني الحمسور في الآخرة التي هي دار الحياة لقوله تعالى: «و إنّ الدار الآخرة لحي الحيوان لو كانوا يعلمون» فالدليل عليه أنَّ الإنسان إذا ركد قواه" الظاهرة و حواسه البدنية بالنوم أو الإغماه" أو غيرهما كثيراً ما يجد من نفسه أنه يسمع و يمل و يبطش و يمبطش و يمشى، فله في ذاته هذه المشاعر و القوى و يعرى و يشم غير نقصان و عوز لشيء منها لكنها ليست ثابتة في هذا العالم أي عالم

هر که گیرد پیشه ای پیاوستا بینوی شد بشهر و روستا هیچکس پیاوستا چیزی نشد هیچ آهن خنجر نیزی نشد هر دو روزه راه صد ساله شود

ثم إن رســالتنا المطــبوعة المسمّاة بالمثل، و كذلك رسالتنا الأخرى المـــــّاة بالمثال كل واحدةمنهما نعم العون فى المقام. و الله سبحانه و تعالى شأنه فئتاح القلوب و مئاح الفيوب.

<sup>\*</sup> قولمه: هو ذلك الإنسان البرزخي....» أى ذلك الإنسان النفسى هو ذلك الإنسان البرزخي الذي هو ظلّ الإنسان المقلى، فالإنسان الطبيعي ظلّ للنفسي أي البرزخي و هو ظلّ للمقلي. و اعلم أن المصنّف يشير في عدة مواضع من هذا الفصل إلى المثل العقابته. فندتر.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «فالدلميل علميه أن الإنسسان إذا ركمد قدواه...» اعسلم أن رسالتنا الكويمة الفريدة القيمة بالفارسية الموسومة بـ «انسان در عرف عرفان» تبحث عن هذه الفاية القصوى و البغية العلميا في أربعة فصول، و كل فصل يحوى حقائق و لطائف في معرفة النفس الناطقة الإنسانية و شهود المقائق النقلائية و المسئل الروحانسية، و قمد طبعت تلك الرسالة عدة مرات على أثنا قدجعلناها الكلمة ٣٨٥ من كتابنا «الف كلمة و كلمة»؛ و لابدً لك في فهم ما في تلك الرسالة من الحقائق إلى أسناذ حكيم عارف ساللك، و نعم ما أفاد العارف الرومي في المتنوى:

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «أو الاعمال» و الصواب: أو الإغماء.

الحسن و الشهادة و إلا لشاهدها كل سليم الحس و ليس كذلك، فعلم أن موطنها عالم آخر هو عالم الفيب و الباطن، و أما أن تلك القوى و الآلات الباطنية ظلال و أشباح لما في العقل الإنساني فلأن العقل بسيط و هو منشأ هذه القوى في النفس و بتوسطها في البدن، و لو لم يكن فيه من الاعتبارات و الجهات ما يليق بذاته لم يكن منشأ صدور هذه الأمور الكثيرة عن الأمر البسيط، و ذلك لأن كل جوهر عال في الشرف مبدء مجميع الكمالات الموجودة فيما دونه من الجموهر النازلة على وجه الجمعية.

و قد نقلنا عن المعلم الأول صريح القول بأنَّ الإنسان العقلى فيه جميع الأعضاء الّتي في الإنسان الحسمي على وجه لائق به.

و قبال أيضاً في مواضع أخرى من كتابه: إن في الإنسان الجسماني الإنسان النفساني و الانسان العقلي و لست أعنى هو هما لكن أعنى به أثه يتصل بهما "لأنه صنم لهما، و ذلك أثه يفعل بعض أفاعيل الإنسان العقلي، و بعض أفاعيل الإنسان النفساني، و ذلك أن في الإنسان الحسي كلمات الإنسان النفساني و كلمات الإنسان النفساني و كلمات الإنسان النفساني و قليلة نزرة "" لأته صنم الصنم، فقدبان أن الإنسان الأول العالى حساس إلا أنه بينوع أعلى و أفضل من الحس الكائن في الإنسان السفلي، و أثه إنما ينال الحسر"" من الإنسان الكائن في العالم الأعلى العقلي كما بيناه انتهى كلامه الحسر أشد نور عقله و قوة عرفانه، و ما أشمخ مقامه في الحكمة الإلهية و أعلى فما أشد نور عقله و قوة عرفانه، و ما أشمخ مقامه في الحكمة الإلهية و أعلى

قوالمه: «مبيداً...» والصنواب: مبدأ فهو مجمع لجميع الكمالات الخ. و قوله: «فيه جميع الأعضاء...»
 والصواب فيه جميع الأعضاء التي في الانسان الحسق.

<sup>\*\*</sup> قوله: «أنه يتَصل بهما» أقول: بل يتّحد بهما إتّحاداً وجودياً.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «قليلة نذرة» والصواب قليلة نزرة.

<sup>\*\*\*\*</sup> توله: «وأله إغا ينال...» ضمير آله أغا راجع إلى الإنسان العالى.

مرتبته حيث حقق هذه المسألة على وجه وقف أفكار من لحقه من المتفكّرين دون بلموغ شـأوه، و جمهـور الحكمـاء الإسلاميّين كالشيخ أبي على و من في طبقته لفي ذهول عما ذكره. فانَّ الشيخ استضعف في الشفاء القول المنصوب إلى أفلاطون و معلَّمه سقراط بـأنَّ في الوجيود إنسانين إنسان فاسد، و إنسان مفارق أبدى، فكيف لو سمع أنَّ في كلَّ إنسان ثلاثة أناس متفاوته في الوجود حســـى فاسد، و عقلى دائم. و نفسانى بينهما، فقد ظهر أنَّ هذا الهيكا, الحسّر. الإنسى بجميع أعضائه طلسم و صنم للإنسان النفسي، و هو أيضاً صنم للإنسان العقلي و مثال له، و هو المحشور إمّا في زمرة السعداء و أهل الجنّة أو في زمرة الأشقياء و أهل الجمحيم. و أمّا الإنسان العقلي فهو في مقعد صدق عند ملـيك مقــتدر. و الإنسان النفسي لــه الإحساس بذاته للأشياء و الحكم بذاته علـيها لابآلـة طبيعية يحتاج إليها في إدراكه و فعله؛ فإدراكه للخارجيات من المحسوسات و إن كان بصورة زائدة حاضرة عنده أو حاصلة فيه إلا أنَّ إدراكه لهـا بعـين تلـك الصّور لايصورة أخرى و إلا لزم التسلسل في تضاعف الصور الإدراكـية. فذاتـه بذاته لإدراك المبصرات بصر. و لإدراك المسموعات سمع. و هكذا في كل نوع من المحسوسات فهو في ذاته لذاته سمع و بصر و شم و ذوق و لمس، و قد علمت فيما سبق اتحاد الحس بالحسوس فهو حس جميع الحواس، و أيضاً لـــه الحكسم بذاتــه في القضــايا الوهمية و غيرها لا بأمر زائد من صور القضايا و هو الشهوة لذاته للمشتهيات، و الغضب لذاته على المنافرات من غير

<sup>\*</sup> قولسه: «فكسيف لوسمع...» أقول: الإنسان المفارق الأبدى شامل على البرزخى و العفلى واللاهوق كلّها، فمالقول بأنّ فى الوجود انسانين كأنه قول بأنّ فى الوجود أربعة أناسى. ثمّ كلام الشيخ فى الشفاء يطلسب فى الفصل التائى من سابعة إلهيّات الشفاء (ص ٣١٩ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه، و ص ٣٠٣، ج ٢ من الطبع الأول الهجرى الرحلي)؛ و تفصيل البحث فى المثل يطلب فى تعليقاتنا على الشفاء، سيما فى رسالتنا المطبوعة فى المثل الإلهيّة).

شـهوة زائــدة و غضب زائد. و كذا قياس الإنسان العقلى البسيط فى نظائر ما ذكرناه.

قال الفيلسوف الأعظم: إنَّ هذه الحسائس عقبول ضعيفة، و تلك العقول حسائس قوية.

ثم لقائل أن يقول: إنّ الإنسان إذا كان في العالم الأعلى يكون حسّاساً، و الحساس فصل جنسه، و الحسس ليس إلا انفعالاً من صورة طبيعية جسمانية فكيف يمكن أن يكون في الجوهر الكريم العالى حسّ و هو موجود في الجوهر الدني السافل.

فالجواب عنه كما يستفاد من كلام الفيلسوف إنَّ نسبة هذا الحس إلى الهيس المقلى، و كذا نسبة الهيس الما المعين الما المعين الما المعين المعين الما الأمر المحسوس هناك، و لذا قيل: الحس الذي في هذا العسام الأدني لايشبه الحسس المنذى في العالم الأعلى، فإنَّ الحس هناك على المحسوسات التي هناك، فلذلك صار بصر هذا الحيوان السفلى متعلقاً بيصر الحيوان الأعلى و متصلا به.

أقـول: وكـذا سمعـه بسمعه و شمه بشمه و ذوقه بذوقه و لمسه بلمسه كاتصال هـذه الأنـواع الطبيعية المادية بصورها العقلية الموجودة في العالم الأعلى و في علم الله الأزلى كمـا ورد في الحديث النبوى على قائله و آله الصّلوة و السّلام: إنَّ هذه النار خسـلت بسـبعين ماء ثمّ انزلت، إشارة إلى أنَّ هذه النار من مراتب تنزلات النار العقلية، وكان رسول الله(ص) بهذه الحواس الباطنية الأخروية يدرك الأمور الفائـبة عـن هذه الحواس الدائرة، حيث قال في الذوق: أبيت عند ربي يطعمني و

<sup>\*</sup> قوله: «ولذا قيل الحس الذي...» و الصواب و لذا قال، و ضمير الفعل راجع إلى الفيلسوف.

يسقينى، وفى الشم: إنى لأجد نفس الرحمان من جانب اليمن، وفى البصر: زويت لى الأرض فى البصر: زويت لى الأرض فاريت مشارقها و مفاربها، وفى اللمس: وضعالله بكتفى يده فأحس المجلمد " بسردها بين ثديّى، وفى السمع أطّت السماء وحق لها أن تأطَّ ليس فيها موضع قدم إلا وفيه ملك ساجد أو راكع، وبالجملة الإنسان العقلى يفيض بنوره على هذا الإنسان الطبيعى السفلى بواسطة الإنسان النفسى المتوسط بين العقلى و الطبيعى.

و اعملم أيضاً أنَّ إشراق النفس على الصور الموجودة فيها كإشراق الشمس على الأجسام وغيره بوجه، فإنَّ مقتضى الأول إفادة ذات المرثى الإشراق ""، و مقتضى الثانى إضادة ظهموره، فالنفس عند تخيلها للأشباء تفيد صورها الخيالية الموجودة في عالمها لا في هذا العالم، و يدركها بذاتها لا بصورة أخرى، و أما إدراكها للمبصرات الخارجية فهو أيضاً كما حققناه سابقاً في مباحث الإبصار من أنَّ المادة و وضعها بالنسبة إلى آلة الإبصار مخصص لأن يفيض من النفس صورة مساوية للصورة المادية، وهي مجردة عنها وعن غواشيها موجودة في صقع النفس كالصور الخيالية، و الفرق بينهما باشتراط المادة و عوارضها الخارجية في المبصرة """

<sup>\*</sup> قوله: «و في البصر زويت لي الأرض...» بضم الزاء اخت الراء و كسرالواو.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «فأحس الجلد...» العِبارة بصورتها الصحيحة هكذا: زويت لى الارض فأربت مشارقها. و فى السلمس وضع الله بكتفى يده فأحس الجلد بردها بين تدبى، و فى السمع أطَّت السماء و حق لها أن تلط لبس فيها موضع قدم إلا و فيه ملك ساحد أو راكع. و قوله: «على الصورة الموجودة» و الصواب على الصور الموجودة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إفادة ذات المرثى الإشراقي» و الصواب إفادة ذات المرثى الإشراق.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: ﴿في المِصرة؛ في نسخة: في الباصرة.

# فصل (۸)

# في المتعلق الأول للنفس<sup>\*</sup>

إنَّ النفس لاتتصرف في الأعضاء الكثيفة العنصرية إلا بوسط مناسب للطرفين، و ذلك الوسط هوالجسم اللطيف الـنوراني المسـمى بالروح النافذ في الأعضاء بواسطة الأعصاب الدماغية. و هذه الدعوى أي كون النفس غير متصرف أولا إلا لذلسك السروح الَّمـذي قيل إنه مخلوق من لطافة الأخلاط و بخاريتها.كما أنَّ البدن مخلوق من كثافة الأخلاط و رديها قريبة من الوضوح غير محتاجة إلى البرهان إذ درجات الوجود متتالية مترتبة في اللطافة و الكثافة فيما يتصف مهما. كما إنها مترتبة في الشيرف و الخسّة؛ ففي الحيوان الواحد جزء هو ألطف أحزائه. و هو السروح المحوى بالشرائين. و جزء هو أكثف أجزائه هو كالمقيم في الورك. و ما بين ألطف لطيفة و أكنف كشيفة وسائط مناسبة قد تُضدّ بعضها\*\* بالبعض كما في طبيقات الأجسرام الكلُّـية الفلكـية و العنصرية على تدبير الهحكم الإلهي، و النظم السهديم العلسوي. ولا شك أنَّ ألطفها أبين فعلا و أقل انفعالاً و أكتفها بعكس ذلك. مــثاله أنَّ الــروح الغريزى\*\*\* مؤثر بالجبلَّة في الدم الطبيعي إذ هو في أفق الدم ثم لايسنعكس الأمسر، والسدم الطبسيعي مؤشر في السرطوبة الدّماغية إذ هو في أفقها و لاينعكس، و تلك الرطوبة مؤثرة في اللَّحمان العضلية من غير عكس. و هكذا في كـل جـز، بعـد جـز، إلى أن ينتهي إلى أصلب الأجزاء، و هو القابل المتأثر على

<sup>\*</sup> قولمه: «فصل فى المتعلق الأول للنفس...» راجع المباحث المشرقية للفخرالرازى (ط هند. ج ٢. ص ٢٠٨). فوله: «المسمّى بالروح النافذ فى الأعضاء...» أى الروح البخارى.

<sup>\*\*</sup> قوله: «قد نضد بعضها...» أى قد ترتب بعضها بالبعض. و قوله: «كما فى طبقات الأجرام الفلكيّة» و العسواب كمما فى طميقات الأجرام الكلّية الفلكية؛ كما فى نسخة مصحّعة عندنا و قد سقطت كلمة الكلّية فى الطبعة الأولى الرحليّة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «مثاله أن الروح الغريزي...» أي الروح الطبيعي الذي مبدئه الكبد.

الإطلاق من غير أن يؤثر في شيء بما عداه، و كذلك يجب أن يتصور التضد و الترتيب في الرّوحانيات كما تصورت في الجسمانيات، و كذلك الحال في أجسام العالم الكبير كما علمت في العالم الصّغير، فإنَّ في جسمياته جزء هو ألطف أجزائه و هـ و الفلـك الأعـلي الجسماني، و فيها جـزء هو أكثف أجزائه السيفلي، و بـين ألطـف لطيفه و أكثف كثيفه وسائط متناسقة منضدة بعضها على بعـض على التقدير الإلهي و النظم الحكمي، و قد دلت الأدلة على أن ألطفها ذاتاً أبينها انفعالا، و لهذا ما ورد في الأدعية التوجه إلى جانب السـماء عند طلب الحاجات، و استجلاب الخيرات، و استجابة الدعوات، و هذا معنى ما ورد في لسسان بعض العرفاء أنَّ النور الإلهي معنى أحدى إنما يكون افتنانه بحسب المعادن الجمعولـة، و المـراد أنَّ الوجـود الفائض من الحق المسمّى عند بعضهم بالنفس المعادي أم واحد حقيقة مختلف المراتب بحسب القرب و البعد من الأول تعالى.

إذا تقرر هدا فاعلم أنَّ جوهر النفس لكونه من سنخ الملكوت و عالم الضياء المحض المعلى لا يتصرف في البدن الكتيف المظلم المنصرى بحيث يحصل منهما نوع طبيعى وحداني إلا بمتوسط، والمتوسط بينها و بين البدن الكتيف هوالجوهر اللطيف المستى بالروح عند الأطباء، و المتوسط بينها كل واحد من الطرفين، و لذلك المتوسط أيضاً متوسط آخر مناسب لطرفيه كالبرزخ المثالى بين الناطقة و الدلك المتوسط أيضاً متوسط آخر مناسب لطرفيه كالبرزخ المثالى بين الناطقة و المروح الحيواني و الدم الصافي اللطيف بينه و بين البدن. ثم الدليل على وجود هذا المجوهر المسمى بالروح أنَّ سدّ الأعصاب يوجب إبطال قوة الحس و الحركة عما ورآء موضع السد ممايلي جهمة الدماغ، و السد لايمنع إلا نفوذ الأجسام، و المتجارب الطبية أيضاً شاهدة بوجوده؛ فإنَّ كثرته يوجب الفرح و النشاط و القوة

<sup>\*</sup> قولسه: هو المتوسط بينها و بين البدن...» ضمير بينها راجع إلى النفس فى قوله «أنَّ جوهر النفس». و قولسه: «المسمَّى بالروح عند الأطبّاء» أى المسمَّى بالروح البخارى عندهم. و قوله: «متوسط آخر». و هوالقوى.

و السجاعة و الشهوة، و قلمته يوجب الصرع و السكتة و الغم و الحمزن و المايغوليا، و عند انقطاعه عن القلب يعرض الموت فجأة، و كما أنَّ تعلق النفس بالمبدن لأجله فلابد أيضاً من تعلقها لكونها واحدة من عضو واحد هوالمتعلق به السنفس بواسطة هذا الرّوح البخارى، و سائر الأعضاء يكون متعلقاً بها بواسطة ذلك العضو الذي هو الرئيس.

و قــد اخــتلفوا أنَّ ذلـك العضــو الرئيسى المعطى لقوة سائر الأعضاء و روحها هوالقلـب أو الدماغ، و عند الأكثرين من الأطباء و الطبيعيين أنه هو القلب لكونه أحــرُّ مــا فى الــبدن \*\*، و الدمــاغ ليس هو كذلك فهو المناسب لتكوّن الروح الحارُّ الغريزى.

و أيضــاً الهــركات الفكرية يسـحن الدماغ تسخيناً شديداً، فلو لم يكن بارداً فى أصــله لــزم احـــتراقه عــند اجـــتماع التسخينين: تسخين الروح، و تسخين الحركة الفكرية.

و أيضــاً أول مــا يــتخلق فى الــبدن هــو القلــب\*\*\* و هــو أول ما يتحرك من الأعضاء و آخر ما يسكن؛ فهو المتعلّق الأول للنفس ثم بواسطته بالدماغ و الكبد و بسائر الأعضاء على الترتيب.

فإن قيل: لو كان القلب عضواً رئيسياً معطياً و كانت الأرواح النفسانية فائضة منه إلى الدماغ لكان القلب منبت الأعصاب دون الدماغ لأنَّ منبت الآلة يكون من المبدء لامن الآخذ، و لما لم يكن كذلك بطل ما قلتموه.

<sup>\*</sup> قوله: «من عضو واحد» متعلق بقوله فلابدً.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «لكونــه آحــرً" ما فى البدن» أحرً بالحـاء المهملة و تشديد الراء من الحـرارة. و قوله: «فهو المناسب لتكوّن الروح...» لتكوّن مصـدر باب التفقل من الكون.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «أوَّل ما يتخلَّق في البدن هوالخلق» والصواب: هوالقلب.

قلسنا: قد قبال بعض شراح القبانون إنبه لم يقم دليل قطع على أنَّ منبت الأعصاب هيو الدماغ ألبيتة، و مع قطع النظر عن ذلك القول لمانع أن يمنع كون منبت الآلة واجباً أن يكون هو المبدء، لم لايجوز أن يكون العضو المستفيد منبتاً لآلة، و كانست الستفادته القوة من المبدء بعد أن وصلت الآلة إلى العضو المفيد فعينئذ يتأدى فيه الأرواح الحاملة للقوى الإحساسية و التحريكية، و الاستقصاء في هذا المبحث يناسب الكتب الطبية.

<sup>\*</sup> قوله: «لم يقم دليل قطع» والصواب: لم يقم دليل قطمي.

## الياب التاسع

فى شرح بعض ملكات النفس الإنسانية و أفعالها، و انفعالاتها و منازل الإنسان و مقامات.. و أنَّ قسواه بعضها أرفع وجوداً و أقل قبولا للتجزى من بعض و فيه فصول:

# نصل(۱)

# في خواص الانسان<sup>\*</sup>

فسنها المنطق إعلم أنَّ من عظيم حكمة الله فى خلق الإنسان من العناصر و الأركان إحداثه الموضوعات اللغوية فيه، و الداعى إلى ذلك إنَّ الانسان مفتقر فى معيشته الدنياوية إلى مشاركة مًا و معاونة من بنى نوعه؛ فإنَّ الواحد من الإنسان لمو تفرد فى وجوده عن أفراد نوعه و جنسه و لم يكن فى الوجود إلا هو و الأمور

<sup>♦</sup> قوله: «فصل فى خواص الإنسان...» عدد مطالب هذا الفصل أحيى بها خواص الإنسان إلى الخاصة التاسعة بتمامها هى ما فى الفصل الأول من المقالة المخامسة من نفس الشفاء (ط ١، ج ١، ص ٣٣٥ من الطبع الرحملي الحجري)؛ و كدا هي مطالب الفصل الأول من الباب السادس من نفس المباحث المتسرقيّة للفخرالرازي (ط حيدرآباد الدكن، ج ٢، ص ٣٠٩)، و بالجملة أن الأصل فيهما هو الشفاء، إلا أن لهاحب الأسفار تحقيقاً أنيقاً تذرك به فى آخر الفصل، فتدبّر.

الموجــودة في الطبــيعة لهلك سريعاً. أو ساءت معيشته لحـاجته في معيشته إلى أمور زائدة على منا في الطبيعة مثل الغذاء المعمول و الملبوس المصنوع؛ فإنَّ الأغذية الطبيعـية غــــر صــالحـة لاغــتذائه. و الملابــس الطبيعية أيضاً لاتصلح لـــه إلا بعد صــيرورتها صناعية باعمال إرادية؛ فلذلك يحتاج إلى تعلّم بعض الصناعات حتى تحسـن معيشته، و الشخص الواحد لايمكنه القيام بمجموع تلك الصّناعات بل لابد مـن مشــاركة و معاونــة بين جماعة حتى يخبز هذا لذاك؛ و ذاك ينسج لهذا. و هذا يـنقل لـذاك. و ذاك يعطـيه بـإزاء عملــه أجـرة؛ فلهذه الأسباب و أمثالها احتاج الإنســان في المعاملات و غبرها أن يكون لــه قوة على أن يعلم الآخر " الّذي هو شريكه بما فى نفسه بعلاقة وضعية. و أصلح الأشياء لذلك هو الصوت لأنه ينشعب إلى حروف يتركّب منها تراكيب كثيرة من غير مؤونة يلحق البدن. و الصّوت من الأُمــور الضــرورية للإنســان لتنفسه المضطر إليه في ترويح حرارة القلب، و أيضاً الهيئآت الصّوتية لايثبت و لا يدوم عدده فيؤمن من وقوف من\*\* لايحتاج إلى شـعوره علميه، و بعــد الصــوت في صلاحية أمر الإعلام هي الإشارة إلا أنه أدلَّ سنها "" لأنها لا ترشد إلا من حيث يقع عليه البصر، و ذلك أيضاً من جهة مخصوصة و يحتاج المعلم أن يحرك حدقته إلى جهة مخصوصة حركات كثيرة يـراعى بهـا الإشـارة؛ ففـائدة الإشارة أقل و مؤونتها أكثر: و أما الصوت فليس كذلك فلاجرم قد تقرر الاصطلاح على التعريف لما في النفس بالعبارة؛ فجعلت الطبيعة للسنفس أن يؤلُّ ف من الأصوات ما يتوصل به إلى تعريف الغير، و أمَّا

<sup>\*</sup> قولسه: «عسلي أن يصلم الآخس...» يصلم من الإعلام. و قوله: «بعلاقة وضعية» والصواب بعلامة وضعيّة. أي على أن يعلم الآخر الذي هو شريكه بما في نفسه بعلامة وضعيّة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فيؤمن وقوف من...» والصواب: فيؤمن من وقوف من لايحتاج الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إلا أنَّه أدلّ منها» أدلّ بالذَّال من الدّلالة؛ و أمّا بالواوكما فى الطبعة الأولى الرحلية فغلط بلا دغدغة.

الحميوانات الأخرى فيإنَّ أغذيتها طبيعية أو قريب منها، و ملابسها مخلوقة معها كالإهباب و التسعر و الثقب و الكهوف فما كان لها حاجة إلى الكلام و مع ذلك فإنَّ لها أصواتاً مناسبة لما في بعضها من شوب روية و إعلام يقف بها غيرها على ما في نفوسها و ضمائرها أ، ولكن دلالة تلك الأصوات دلالة إجمالية يكفى لاغراضها من طلب ملائم أو دفع منافر، و أمّا الأصوات الإنسانية فلها دلالة تفصيلية، و لعل الامور الّتي يحتاج إلى أن يعبر عنها الإنسان في أغراضه يكاد أن لايسناهي، فما كمان يمكن أن يطبع بإزائها أصوات بلانهاية فلأجل ذلك ولنصورات أخرى يحتاج إلى وضع الألفاظ و الاصطلاح عليها.

و مـن خواصـه العجيـبة استنباط الصـناتع العملـية الغريبة، و أمّا الحيوانات الأخـرى\*\*\* و خصوصـاً الطير في بنائه الأخـرى\*\*\* و خصوصـاً الطير في صنائع بيوتها و مساكنها سيّما النحل في بنائه البيوت المسدسة\*\*\*\*؛ فإنَّ المسدس أوسع الأشكال بعد الدائرة و أشبهها بالدائرة، من جهة أنَّ مساحته تحصل من ضرب نصف قطره\*\*\*\*\* في نصف محيطه كالدائرة،

\*\*\*\* قولسه: «تحصيل مسن ضرب نصبف قطره...».أى نصف قطره الأقصر و هوالذي يخرج من

قوله: «و الثقب والكهوف...» العبارة الصّحيحة بعد الكهوف هكذا: فما كان لها حاجة إلى الكلام.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «في نفوسها و ضمائرها...» العبارة الصحيحة بعد قوله: «وضمائرها» هكذا: ولكن دلالة تلك الأصوات دلالة اجمالية يكفي المز.

 <sup>\*\*\*</sup> قولسه: «و أسا الحسوانات الأخرى» في العبارة سقط و تمامها هكذا: و أما الحميوانات الأخرى
 فلها شيء من ذلك و خصوصاً الطير الخ.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: «سميّما النحل في بنائه البيوت المسدّسة...» قال العارف الرومي في أوائل الجبلّد الأول من كتاب المتنوى المعنوى:

و إنمـا تــرك الاســتدارة لأن لايقــم خـــارج البيوت من الفرج فضلٌ مهملٌ. وكذا المسربّع لئلايسبقى زوايــا ضــائعة داخل البيوت فوضعت البيوت علم, هيأة أشكال متراصّة شبيهة بشكل صاحب البيت؛ فإنَّ النحل مستدير مستطيل و لوكانت مستديرة لم تــتراص، ولــو كانــت مضـلّعة غير المسدّسة فإما أن لم يتراص أيضاً كــالمخمس والمســبع و غيرهما أو يقع لها الفرج داخلا كحاد الزوايا مثل المثلث و المربع و مع ذلك كلَّه ليس صدور مثل هذه الصنعة العجيبة عن تلك الحيوانات من تدبير نفسها الشخصية الجزئية عن استنهاط\* و إلا لم يكن على و تيرة واحدة. بل صـدورها عــن إلهــام و تسخير من مدبّرات أمرها و ملائكة نوعها، و أكثر فائدة تلك الصنائع يرجع إلى صلاح نوعها أو صلاح غيرها كالإنسان الّذى كأنه الصفوة و الغايــة في فعــلها و وجودهــا و وجود صنائعها، و ما يرجع إلى صلاح شخصها فهــو قلــيل بخــلاف الإنســان بمــا هو إنسان سيما الفرد الكامل منه: فإنَّ جميع ما يقصــده و يكســبه أنما ترجع فائدته إلى ذاته الشخصية. و العلَّة في ذلك أنَّ حكم الهويــة الشخصــيّة مــنه كالحقــيقة النوعــية من غيره في أنَّ لها الديمومة الأخروية بشخصها و البقاء العقلي بذاتها، و الحيوانات الأُخرى لايبقي إلا بالنوع لا بالعدد.

منتصف ضلع إلى منتصف ضلع آخر يوازيه، فإنّ الأطول يخرج من زاوية إلى أخرى تقابلها. وقوله: من الفرج، بيان للفضل. و قوله: فضل مهمل، فاعل لقوله لايقع. و ما فى النسخ فضلاً مهملاً مهملاً و لمًا كانـت أشـكال السيوت المفروضية مجسّمة، فتصورٌ وقوع الفضل خارجها أو داخلها ليس فيه صعوبة كــتيرة. و قولــه: من مديّرات أمرها وملائكة نوعها. يعنى بها المثل الإلهيّة أى أرباب أنواعها. و قوله: والعلّة فى ذلك. لملّه إشارة إلى سرّ و هو أنّ الإنسان أشرف الأنواع بحسب نوعه، و أشرف الموجودات بحسب فرده و هوالكامل الذي خلقة ما سواه به.

<sup>\*</sup> قولـــه: «عن استنباط» والصحيح عن استنباط و قياس؛ و قد سقطت كلمة «و قياس» عن الطبعة الأولى الرحليّة.

و مـن خواصّـه أيضـاً أنـه يتبع إدراكه للأشياء النادرة حالية انفعالية تسمّى بالتعجّـب و يتبعه الضحك، و يتبع إدراكه للأشياء المؤذية انفعال يسمى الضجرة و يتبعه البكاء.

و منها أنَّ المتساركة المصلحية تقتضى المنع من بعض الأفعال و الحتُّ على بعضها، ثم إنَّ الإنسان بعتقد ذلك من حين صغره و يستمر نشوه عليه، فحينئذ يتأكد فيه اعتقاد وجوب الامتناع من أحدهما و الإقدام على الآخر، وركز في نفسه ذلك عناية من الله لأجل النظام فيسمى الأول قبيحاً و الثانى حسناً جميلا، و أمّا سائر الحيوانات فإنها إن تركست بعض الأمور مثل الأسد المعلّم لايأكل صاحبه، و مثل الفرس العتيق النجيب لايسافح أمّه؛ فليس ذلك من جهة اعتقاد في النفس بل لهيأة نفسانية أخرى؛ و هو أنَّ كلَّ حيوان يحبّ بالطبع ما يلائمه و يلذه، و الشخص، الذي يطعمه محبوب عنده فيصير ذلك مانعاً عن أكله لذلك الشخص، و كذا نشوه عند أمّه من أول صغره و ألقه بها ضرباً آخر من الألفة " يزجره عن الشهوة إلى إتيانها، و ربّما نقع هذه العوارض عن إلهام إلهي مثل حبً كل حيوان ولده.

و سنها إنَّ الانسان إذا حصل لــه شعور بأنَّ غيره اطلع على أنه ارتكب فعلا قبيحاً فإنّه يتبع ذلك الشعور حالة انفعالية فى نفسه يستّى بالخجالة.

و منها أنه متى قد ظنَّ " إنَّ أمراً يحدث فى المستقبل يضره فيعرض له الخوف أو يسنفعه فسيعرض لسه الرجاء، ولا تكون للحيوانات الأخرى هاتان الحالتان إلا بحسب الآن فى غالب الأمر و ما يتصل به، و الّذى تفعله من استظهار ليس لأجل شعور بالزمان المستقبل و ما يكون فيه بل ذلك أيضاً بضرب من الإلهام من الملك

<sup>\*</sup> قوله: «إدراكه الأشياء» و الصواب: إدراكه للأشياء.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ضرباً آخر من الألفة...» أي غير الألفة التي تحصل من الشهوة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «ومنها أنه قد ظنّ...» و العبارة الكاملة: و منها أنّه متى قد ظنّ.

المدتر لنوعها، كالذى يفعله النمل فى نقل البرّ بالسرعة إلى جحرها منذرة بالمطر؛ فإنها إمّا أن يتخيّل أنَّ ذلك مؤذ يكون أو مطر ينزل، كما أنَّ الحيوان يهرب عن الضدّ لما يتخيّل إنَّ ذا يضربه و يؤذيه أو أن يقع لها ضرب من الإلهام. و بالجملة أنَّ الأفعال الحكمية و العقليّة إنما تصدر من الإنسان من جهة نفسه الشخصية و من سائر الحيوانات من جهة عقلها النوعيّة تدبيراً كلياً.

ومنها ما يتصل بما ذكر من أنَّ الإنسان لـه أن يروَى فى أمور مستقبلة هل ينبغى أن يفعلها أو لاينبغى؛ فحينئذ يفعل وقتاً ما حكمت به رويَّته \* و تدبيره أن يفعلسه؛ ولا يفعل هذا وقتاً آخر بحسب ما يقتضى رويَّته أن لا يفعله ما كان يصح أن يفعله فى الوقت الأول، و كذا العكس، و أمَّا الحيوانات الأخرى فليس لها ذلك و إنَّما لـه من الإعدادات ما يكون على ضرب واحد مطبوع فيها وافقت عاقبتها أو خالفت.

و مـنها تذكّـر الاُمور الّتى غابت عن الذهن فإنَّ سائر الحيوانات لايقوى على ذلك أعنى الاسترجاع و التديّر.

و منها وهو أخص الخواص بالإنسان تصور المعانى الكلية المجردة عن المادة كل الستجريد كما مر بيانه فى باب العقل و المعقول و غيره من المواضع، و التوصل إلى معرفة المجهولات تصديقاً و تصوراً من المعلومات الحاضرة، و أخص من هذا كله هـ و اتصال بعض المنفوس الإنسانية بالعالم الإلهى بحيث يفنى عن ذاته و يبقى ببقائه، و حينسئذ يكون الحق سمعه و بصره ويده و رجله، وهناك التخلق بأخلاق الله تعالى.

<sup>\*</sup> قولمه: «إلى جحرها» بتقديم المعجمة على المهملة، و بضمّ الأوّل و سكون الثاني. و في منتهى الأرب: جُحر بالضم سوراخ دده و خزنده. جحر الضبُّ ــ از باب فتح يفتح ــ : داخل شد سوسمار در سوراخ. \*\* قولسه: «حكمت بــه رويّـته» رويّـة كفئيّة: فكر و انديشه در كار (منتهى الأرب). و قوله: «أن لايفعله» مفعول قوله يقتضى. و قوله: «و إنما له من الإعدادات» كخروجها لتحصيل الفذاء.

فهذه جملة من خواص الإنسان و صفاته بعضها بدنية و لكنها موجودة لبدن الإنسان بواسطة نفسه كالضحك و البكاء و أمثالهما. و بعضها نفسية تعرض من جهة السبدن كالحنوف و السرجاء و الحجلة و الحزن و غير ذلك، و بعضها عقلية صرفة كالحكمة المنظرية و العملية، و الإنسان يختص من بين سائر الموجودات فضلا على الحيوانات بجامعية هذه الصفات التي بعضها طبيعية، و بعضها نفسانية، و بعضها عقلية.

قال الشيخ الرئيس: للإنسان تصرف في أمور جزئية، و تصرف في أمور كلية، و الأمور الكلية أثما يكون فيها اعتقاد فقط ولو كان أيضاً في عمل؛ فإنَّ من اعتقد اعتقاداً كلّياً أنَّ البيت كيف ينبغي أن يبني فإنه لايصدر عن هذا الاعتقاد وحده فعمل بيت مخصوص صدوراً أولياً؛ فإنَّ الأفعال تتناول لأمور جزئية، و تصدر عن إزاء جزئية أو ذلك لأنَّ الكلّي من حيث هو كلّي ليس يختص بهذا دون ذاك؛ فيكون للانسان إذن قوة تختص بالآراء الكلية، و قوة أخرى تختص بالرويّة في الأمور الجزئية فيما ينبغي أن يفعل و يترك بما ينفع و يضر، و ممّا هوجميل و قبيح، و ممّا هو خير و شرة، و يكون ذلك بضرب من القياس و التأمّل صحيح أو سقيم، غايسته إله يوقع رأياً في أمر جزوى مستقبل من الأمور الممكنة، لأنَّ الواجبات و الممتنعات لا يروى فيها ليوجد أو يعدم، و ما مضى أيضاً لا يروى في إيجاده على المتنعات لا يروى فيها ليوجد أو يعدم، و ما مضى أيضاً لا يروى في إيجاده على

<sup>\*</sup> قولسه: «قبال الشيخ الرئيس للإنسان تصرف...» راجع الفصل الأوّل من المقالة الحامسة من نفس الشيفاء (ط ١ من الرحلي الحجري. ص ٣٤٧؛ و نفس الشفاء بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه. ص ٣٨٣).

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «عن إزاء جزئيَّة» و الصواب عن آراء ِجزئيَّة، و ذلك لأنَّ الكلَّى من حيث هو كلَّى ليس يختصُ بهذا دون ذاك الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قولــه: «فإذا أحكمت...» والصواب: فإذا حكمت هذه القوّة تتبع حكمها حركة القوّة الإجاعيّة

تحسريك السبدن كمما كانت تتبع أحكام قوّة أخرى في الحيوان. و تكون هذه القوّة استمدادها من القوة التي على الكلّيات؛ فمن هناك تأخذ المقدّمات الكلية الكبروية فيما يروّى و ينتج في الجزويات؛ فالقوة الأُولى للنفس الإنسانية قوة تنسب إلى النظر فيقال عقل نظرى، و هذه الثانية قوة تنسب إلى العمل فيقال عقبل عملي، و تلك للصدق و الكذب، و هذه للخبر و الشر" في الجزئيات، و تلـك للواجب و الممكن و الممتنع، و هذه للجميل و القبيح و المباح، و مبادى تلك من المقدّميات الأولية"، و مبادى هذه من المشهورات و المقبولات و التجربيات الواهنة دون الوثيقة، و لكلِّ واحدة من هاتين القوتين رأى و ظن؛ فالسرأي همو الاعتقاد المجزوم به، و الظن هو الاعتقاد المميل إليه مع التجويز الطبرف الآخير، و ليبس كلِّ من ظن فقد اعتقد، كما ليس كلُّ من أحسَّ فقد عقــل أو تخــيُل فقد ظن أو اعتقد أو رأى؛ فيكون في الإنسان حاكم حسى؛ و حاكم من باب التخيل و همي، و حاكم نظري، و حاكم عملي، و تكون المبادي الباعينة لقوت الإجماعية على تحريك الأعضاء وهم خيالي، و عقل عملي، و شهوة أو غضب، و تكون للحيوانات ثلاثة من هذه، والعقل العملي يحتاج في أفعالــه كلُّهــا إلى البدن و إلى القوة البدنية، و أما العقل النظري فله حاجة إلى البدن و إلى قبواه و لكين لا دائماً من كل وجه بل قد يستغني بذاته، و ليس واحد منهما\*\* هو النفس الإنسانية بل النفس هو الشيء الَّذي لـــه هذه القوى. و هو كما يتبين جوهر مفرد لــه استعداد نحو أفعال بعضها لا ينم إلا بالآلات و بالإقبال عليها\*\*\* بالكلية, و بعضها لايحتاج فيه إلى الآلات ألبتة و هذا كله

إلى تحريك البدن، كما كانت تتبع أحكام قوة أخرى فى الحيوان و تكون هذه القوَّة الخ.

<sup>\*</sup> قوله: «من المقدمات الأوَّلية» أى من المقدمات الأوَّلية الضروريَّة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وليس واحد منها» وليس واحد منهما هوالنفس الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و بالإغماض عليها...» والصواب: و بالإقبال عليها بالكلّية.

سنشرحه في موضعه انتهى كلامه.

و فيه موضع أنظار كثيرة لو لامخافة الإطناب لأوردتها. ولكن فيما ذكرناه من معرفة النفس و شرح أطوارها وكيفية وحدتها الجامعة لمقاماتها و درجاتها كفاية للطالـب المهــتدي و الســامع الذكــي، و لو تأمل أحد في قوله: فيكون في الإنسان حماكم حسى، و حاكم من باب التخيل وهمي، و حاكم نظري، و حاكم عملي إلى قولسه: بل قد يستغني بذاته تأملاً شافياً يستنبط منه أنَّ النفس الإنسانية تمام هذه القــوى كلُّها، لا كما ذكره إنه ليس ولا واحد منها\* هوالنفس الإنسانية بل الشيء الُّـذي لـــه هــذه القــوي إلا عــلي وجــه دقيق يعرفه العارفون بحقيقة الوجود و أطوارهــا؛ فإنَّ هذه القوى و إن تكثرت و تعدَّدت بحسب تعدد آلاتها و أفعالها و انفعالاتهــا في عالم الطبيعة و الحسر لأنه عالم التفرقة و التزاحم و الانقسام إلا أنها مجستمعة في ذات النفس على نعت الوحدة، إذ لاشبهة لأحد في أنَّ كل شخص من الإنسان لــه هوية واحدة و نفس واحدة منها تصدر جميع الأفعال المنسوبة إليه، و مع ذلك لاشبهة أيضاً لمن لــه تدرّب في الصناعة أنَّ الحاكم الحسى لابدَّ أن يكون من بــاب الحس و المحسوس، و الحاكم الخيالي لابدُّ أن يكون مرتبته مرتبة القوة الخيالية، و الحاكم العقبلي العملي لابد أن يكون مرتبته مرتبة المجرَّد ذاتاً المتعلق نسبة و إضافة إلى الصّور الجزئية كما ذكرنا في باب الوهم و الموهومات\*\* أنه عقــل مضــاف إلى الحس، وكذا الحاكم العقلي النظري مرتبته مرتبة العقل المفارق الحـض؛ فثبت من هذا أنَّ النفس تنتقل انتقالا جوهريّاً من طور إلى طور حسبما

<sup>\*</sup> قولــه: «ليس ولا واحد منها...» والصواب ليس ولا واحدة منهما، أى ليس ولا واحدة من القوكين أى القوّة النظرية و القوّة العملية هي النفس الانسائيّة الج.

 <sup>•</sup> قولـــه: «كسا ذكــرنا فى باب الوهم و الموهومات...» قد تقدّم فى آخر الفصل الحامس من الباب
 الحـــامس من هذا السفر أعنى سفرالنفس أن الوهم عقل ساقط؛ و أن النفس تنتقل انتقالاً جوهريّاً من
 طور إلى طور.

ادَّعيناه، وكذا يستفاد من قوله: فله حاجة إلى البدن لكن لادائماً من كل وجه بل قمد يستغنى بذاته أنَّ النفس جسمانية الحدوث روحانيةالبقاء مع أنه غير قائل مبذه الاستحالة الجوهرية؛ فإنَّ حاجة النفس إلى البدن "كما مر ليس كحاجة الصَّانع إلى الدكان في أمر عارض لـ لافيما يقوم وجوده بل حاجتها إليه في ابتداء الأمر حاجة جوهري طبيعي لعدم استقلالها بالوجود دون البدن الحسني و الطبيعيّ. و قد مر أيضاً إنَّ نفسية النفس هي نحو وجودها لا إضافة عارضة لذاتها بعد تمام هويستها؛ فبإذا كان الحال كذلك ثم صارت عقلا بالفعل غير محتاجة إلى البدن خارجة من حد كونها عقلا بالقوة إلى حد كونها عقلا بالفعل صارت أحد سكان عالم العقل كالصور المعقولة الَّتي هي بعينها عاقلة لذاتها. و أيسن صبورة السبدن العنصسري المادي و الصورة الَّتي هي بذاتها معقولة بالفعل سسواءاً عقلها غيرها أولم يعقلها؛ فهل ذلك إلا\*\* بتقلُّبها في الوجود و استحالتها\*\*\* في الجوهـ ية و اشبتدادها في الكـون و ترقبيها مـن أدون المنازل إلى أشرف المقامــات و المعــارج كما يشير إليه حكاية معراج النبيّ(ص) و ترقيه إلى كل مقــام حــتّـى بلغ المنتهى، و رأى من آيات ربه الكبرى، و كذا ما حكــ الله عن الخليل(ع): «و كذلك نبري إبراهيم ملكوت السماوات والأرض» و قوله حكايـة عـنه:: «إلــ وجهـت وجهى للذي فطر السماوات و الأرض» فأبن م تبته البشرية كما قال تعالى: «قل إنّما أنا بشر مثلكم» و هذه المرتبة الإلهية الَّــتى أشــار إليه بقوله(ص): لى مع الله وقت لايسعني فيه ملك مقرب ولا نبي مرسل.

<sup>\*</sup> قوله: «فإنَّ حاجة النفس إلى البدن...» بيان لكونه استحالة جوهريَّة. و قوله: «دون البدن الحسيَّة و الطبيعيَّة.» و الصواب: دون البدن الحسيَّ و الطبيعي.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فهل ذلك إلا...» جواب لقوله: و إذا كان الحال كذلك.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و استحالتها» عبارة زائدة.

#### فصل (٢)

ق أوصاف النفس الانسانية و مجامع اخلاقها و اختلافها في الشرف و الردائة أكثر الاختلاف الواقع في الصفات الإنسانية راجع إلى قوة النفس و شرفها، و مقابلهما أعنى الضعف و الحسة، و هذا شيء يستفاد من تضاعيف ما ذكرناه في أحوال الوجود "، و إنَّ شدته و ضعفه بما يوجب اختلاف الأشياء ذاتاً و صفة، فنقول: إنَّ النفوس الإنسانية " لها تفاوت عظيم في الكمال و النقص و الشرف و الحسة؛ فالنفس القوية منها هي الوافية بصدور الأفعال العظيمة منها و الشديدة في أبواب كثيرة لما مر من جامعيتها للنشئات الوجودية، و النفس الضعيفة في مقابلها. أبواب كثيرة لما نشاهد نفوساً ضعيفة يشغلها فعل عن فعل فإذا انصبت "" إلى الإحساس اختل فكرها، و إذا اشتغلت بالتحريكات

<sup>\*</sup> قولسه: «فصل في أوصاف النفس الإنسائية...» إن شئت فراجع الفصل الثالث من القسم الثالث من المسلم الثالث من المباب الخامس من الجواهر والأعراض من هذا الكتاب: «فصل في حدّ الخلق و أقسامه: الخلق ملكة يصدر بها عن النفس أفعال ما بسهولة من غير نقذم رويّة الح،، و كذلك فراجع المباحث المشرقية للفخرالرازي (ط هند، ج ٢، ص ٢٩٣).

<sup>\*\*</sup> قوله: «فى أحوال الوجود...» أى فى أحوال الوجود و أنه مقول بالتشكيك.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فنقول إن النفوس الإنسانيك...» قال فى الجواهر والأعراض: و بالجملة الحكمة العملية قد يراد بها نفس المحلق، و قد يراد بها العلم بالحلق، و قد يراد بها الافعال الصادرة عن الحلق، فالحكمة العملية الى جعلت قسيمة الحكمة النظرية هى العلم بالحلق مطلقا و ما يصدر منه، و إفراطه أيضاً فضيلة، و الحكمة العملية التى جعلت إحدى الفضائل الثلاث هى نفس الحلق المخصوص المبائن لسائر الأخلاق و إفراطه كمنفريطه رذيلة؛ و إذا عرفت ذلك فمجموع الأخلاق الثلاثة المتوسطة بل هيئة اجتماعها عدالة، و مقابله الجور فى أي جانب كان من الأطراف.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: «فيإذا انصبهت...» الكيلمة محسرّقة و الصبواب: فاذا انتصبت. (كما في نسخة مخطوطة مصحّحة) و إن شئت فراجم أيضاً المهاحث المشرقية للفخرالرّازي (ط هند، ج ۲، ص ٢٩٣).

الإراديــة اختل أمر إدراكها، و ترى نفوساً قوية تجمع بين أصناف من الإدراكات" و التحريكات سيّما

ما يتعلق بالفضائل الباطنية؛ فالقسم الأول هو صاحب النفس الضعيفة، و الثانى صاحب النفس القوية.

ثمّ هذه القوة و هذا الضعف قد يكون للنفس بما هي نفس حسّاسة، و قد يكون لمنا بمنا هي عقبل؛ فالأول كما لأصحاب التخيلات القوية كالكاهن و كصاحب العين، و التاني كما لأصحاب العلوم الكثيرة، و أمّا النفس الشريفة بجسب الغريزة "قلمي الشبيهة بالمبادى المفارقة في الحكمة و الحريّة، أمّا الحكمة فهى إما أن تكون غريزية أو مكتسبة؛ فالحكمة الغريزية هي كون النفس صادقة الآراء "" في القضايا و الأحكمام، و هذه الحكمة الغريزية هي الاستعداد الأول لاكتساب المحكمة المكتسبة، و النفوس الإنسانية متفاوت فيها حتى أنَّ البالغ منها إلى الدرجة العالمية هي النفس القدسية النبوية المشار إليه """ بقوله تعالى: «يكاد زيستها يضيى، و لو لم تمسمه نار» إشارة إلى عدم احتياجه في اكتساب العلم إلى معلم بشرى، و يقابلها النفس البليدة التي لاتتنع بتعليم معلم. أمّا الحرية فشرحها أنّ المنفس إمّا أن لاتكون مطبعة بغريزتها إلى الأمور البدنيّة و مستلذات القوى الحيوانية و إمّا أن تكون مطبعة ها؛ فالتي لاتكون كذلك هي الحرّة، و إنّما سمّيت الحيوانية و إمّا أن تكون مطبعة ها؛ فالتي لاتكون كذلك هي الحرّة، و إنّما سمّيت الحيوانية و إمّا أن تكون مطبعة ها؛ فالتي لاتكون كذلك هي الحرّة، و إنّما سمّيت بها لأنّ الحيودية، و معلوم أنّ الشهوات

قوالمه: «تجمع بسين أوصاف من الإدراكات...» العبارة محرّقة. و الصواب: تجمع بين أصناف من الإدراكات.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بحسب الغريزة» أي بحسب الغريزة والفطرة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «صادقة الأراء...» أي صادقة الآراء في القضايا و التصديقات و الأحكام العقلية.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «المشاركة إليه» والصواب: المشار إليه بقوله تعالى الخ.

مستعدة \* قاهم ة على استخدام النفوس الناقصة، فهي عبدة الشهوة غير حرة عن طاعة الأمور البدنية سواءً تركها أم لم تتركها، بل الشائق التارك أسوء حالا و أدنى درجــة مــن التَّانق الواجِد في الحال و إن كان أحسن حالا منه في المآل لأنَّ عدم وجدانــه في الحـــال و اشـــتغاله بغيرهــا رعا يزيل عنه ذلك التوقان في ثاني الحال؛ فظهر من هذا أنَّ الحرّية الحقيقية ما تكون غريزية للنفس لا الّتي تكون بالتعويد و التعلميم و إن كانـتِ أيضــأ\*\* فاضــلة. و هو معنى قول الفيلسوف ارسطاطاليس: الحرّية ملكة نفسانية حارسة للنفس حراسة جوهرية لا صناعية. و بالجملة فكلُّ ســا كانت علاقته البدنية أضعف و علاقته العقلية أقوى كان أكثر حرّية. و من كان بـالعكس كـان أكــثر عــبودية للشهوات. و إلى هذا اشار أفلاطون بقوله: الأنفس المب ذولة في أفسين الطبسيعة و ظلُّها، و الأنفس الفاضلة في أفعى العقل. و إذا علمت معنى الحكمية و الحبريّة و حاصلهما قبوة الإحاطية بالمعلومات و التجرد عن الماديــات فاعــلم أنَّ جمــيع الفضــائل النفسانية يرجع إلى هاتين الفضيلتين. وكذا الأخــلاق الذمــيمة مع كثرتها ترجع كلُّها إلى أضداد هاتين، الفضيلتين ولا تكفيك تركسية السنفس عسن بعضها حتّى تزكّى عن جميعها. ولو تركت البعض غالباً عليك فيوشــك أن يدعوك إلى البقية، ولا ينجو من عذابها إلا من أتى الله بقلب سليم و قــال تعــالى أيضاً: «قد أفلح من زكّاها و قد خاب من دسّاها» و قال النبي (ص): بُعثْتُ لاُتُّمْم مكارم الأخلاق، وكما أنَّ للإنسان\*\*\* صورة ظاهرة حسنها بحسن الجميع واعتداله و قبحها بقبح البعض فضلا عن الجميع فكذلك الصورة الباطنة لهـا أركان لابد من حسن جميعها حتَّى يحسن الخلق و تحصل الحكمة و الحريَّة. و

<sup>\*</sup> قوله: «و معلوم أن الشهوات مستعدة...» و الصواب أن الشهوات مستعبدة قاهرة الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: هو إن كانت أيضاً» ضمير الغمل راجع إلى ألَّتي في قوله: لا التي تكون بالتمويد.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «وكما أن الإنسان...» والصواب: وكما أن للإنسان صورة ظاهرة حسنها بحسن الجميع و اعتداله، و قبحها بقيح البعض فضلاً عن الجميع الخ.

هي أربعة معان: قوة العلم، و قوة الغضب، و قوة الشهوة، و قوة العقل و العدل بين هـذه الأُمـور؛ فـإذا اسـتوت هـذه الأركـان الأربعة الَّتي هي مجامع الأخلاق الَّتي تنشعّب منها أخلاق غبر محصورةُ اعتدلت و تناسقت حصل حسن الخلق، أمّا قوة العــلم فأعدلهــا و أحســنها أن تصــير بحيث تدرك الفرق بين الصدق و الكذب في الأقسوال، و بين الحقّ و الباطل في الاعتقادات، و بين الجميل و القبيح في الأعمال؛ فإذا انصلحت هذه القوة و اعتدلت من غير غلو و تقصير حصلت منها ثمرة هي بالحقيقة أصل الخسرات و رأس الفضائل و روحها، قال الله تعالى: «و من يؤت الحكمة فقيد أوتى خبراً كثيراً» و قال أيضاً: «ذلك فضل الله يؤتيه من يشآء والله ذو الفضل العظيم بعد قوله: و يعلُّمهم الكتاب و الحكمة» فهذه الحكمة ثمرة الحكمة بـالمعنى الأولُّ. و هـي كلُّما كانت أكثر و أشد فهي أفضل بخلاف المعني الأول، و أسا قموة الغضب فاعتدالها أن يصير انقباضها و انبساطها على موجب إشارة الحكمة و الشريعة، و كذلك قبوة الشهوة، و أما قوة العدالة فهي في ضبط قوة الغضب و الشهوة تحت إشارة الدين و العقل فالعقل النظري منزلته منزلة المشعر الناصــــم، و قـــوة العدل و هي القدرة التامة منزلتها منزلة المنفَّذ و الممضى لأحكامه و إشاراته\*\*، و قوتا الغضب و الشهوة هما اللّذان تنفذ فيهما الحكم و الإشارة. و هما كالكلب و الفرس للصيّاد حيث ينبغي أن يكونا في الحركة و السكون و القبض و البسط و الاخذ و الترك مطيعين لـــه منقادين لحكمه. و أمَّا قوة الفضب فيعبّر عن اعـتدالها بالشــجاعة و الله تعالى يحبّ الشجاع؛ فإن مالت إلى طرف الإفراط سمّى تهــوّراً، و إن مالــت إلى النقصان سمّى جبناً، و ينشعب من اعتدالها و هو العفة\*\*'

<sup>\*</sup> قولـــه: هقرة الحكمة بالمعنى الأول...» أى قرة الحكمة التي كان الاستعداد الأول لاكتساب الحكمة المكتسبة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «والممضى لأحكامه و إشاراته» الضميران راجعان إلى العقل النظرى.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «وهسو العفّــة» هذا من طغيان قلم الكاتب، و الصواب و هو الشجاعة. و النجدة جوان

خلق الكرم و النجدةو الشهامة و الحلم و التبات و كظم الغيظ و الوقار و غير ذلك. و أمّــا إفراطها فيحصل منه خلق التهور و الصُّلُف و البذخ و الإستشاطة و الكبر و العجب، و أمَّـا تفريطها فيحصــل منه الجبن و المهانة و الذلة و الخساسة و ضعف الحمية على الأهل و عدم الغيرة و صغر النفس. و أما الشهوة فيعبر عن اعتدالها بالعفة. و عـن إفراطها بالشره. و عن تفريطها بالخمود. فيصدر من العفة السخاء و الحسياء و الصبر و المسامحة و القناعة و الورع و قلَّة الطمع و المساعدة. و يصدر عن إفـراطها الحــرص و الوقاحة و التبذير و الرياء و الهتك و المجافة و الملق والحسد و الشماتة و التذلل للأغنياء و استحقار الفقراء و غيرذلك. و أمّا قوة العقل و الحكمة فيصدر عين اعتدالها حسن العدل و التدبير، وجودة الذهن و نقابة الرأي، و إصابة الظـن و التفطن لدقائق الأعمال و خبايا آفات النفوس؛ و أمَّا إفراطها فتحصل منه الجريزة والمكر والخيداع والدهاء، ويحصل من ضعفها البله والحمق والغياوة والانخـداع؛ فهـذه هـي رؤس الأخـلاق الحسـنة و الأخلاق السيئة المعبر عنها في حديث عــذاب القـــبر للمنافق برؤس التنين. و معنى حسن الخلق في جميع أنواعها الأربعة و فروعها هو التوسط بين الإفراط و التفريط و الفلُّو و التقصير فخبر الأمور أوسـطها. وكـلا طـرفي قصــد الاُمور ذميم. قال تعالى: «ولا تجعل يدك مغلولة إلى عـنقك ولا تبسـطها كـلّ البسط» و قال: «والّذين إذا انفقوا لم يسرفوا و لم يقتروا و كان بين ذلك قواماً» و قال: «أشدًا. على الكفار رحماءُ بينهم» و مهما انحرف بعض هذه الأمور عن الاستقامة إلى أحد الجانبين فبعد لم يتم مكارم الأخلاق.

و ممّــا يجــب أن يعلم في هذا المقام أنَّ قوة النفس غير شرفها كما اشير إليه، و

سردى و بزرگى. و الشهامة چابكى. و الطف تحريف، و الصواب الصلف بفتح الصاد و اللام أى: لافى، چاپلوسسى. و السبذخ بفتح الباء و الذال: گردنكشى. و الاستشاط تصحيف و الصواب الاستشاطة من ش ى ط. بمنى برافروختن از خشس.

<sup>\*</sup> قوله: «فبعد مالم يتم» كلمة ما زائدة. والصواب: فبعدُ لم يتم.ُ

كلُّ منهما قد يزيد في الآخر و قد يتفق لوازمهما"، أمَّا أنَّ كلا من شرف النفس و قوتــه قــد بــزيد في الآخــر فــلأنَّ الشجاعة مثلا قد يصدر لكبر النفس و احتقار الخصم و استشعار الظفر به. و قد يصدر لشرف النفس و الترفع عن المهانة و الذلة كما قال الفيلسوف: النفوس الشريفة تأبي مقارنة الذلة، و ترى حياتها في ذلك موتهـا و موتهـا فيها حياتها؛ فإن كانت من قوة النفس فلابد فيها من الحكمة لأنَّ الشبجاعة من هذا الوجه عبارة عن مطاوعة النفس غريزتها العقلية الحكمية في الإقدام و الإحجام. و الجبن و هو أن تطاوع في الإحجام و لاتطاوع في الإقدام. و ذلـك إمّــا لــلجهل أو للتضعيف، و التهور هو أن تطاوع في الإقدام و لاتطاوع في الإحجام و هو لازم لقوة النفس مع جهلها. و أمَّا أنَّ القوة و الشرف قد يتفقان في اللموازم فذلك ممثل حبّ الرياسة في النفس الشريفة و في النفس القوية الجاهلة؛ فـإنّ الجـاهل القـوى لجهله يظن بنفسه كونه أهلا لما ليس أهلا لــه، و لقوة نفسه يقيدم عبلي طلبها، و غيني النفس قيد يكون لقوتها وعلمها بالقدرة على دفع الحاجــات في أوقاتهـــا. و قــد يكون لشرفها و قلَّة التفاتها إلى الموجود و اهتمامها بالمفقود: و فقم السنفس كذلك قد يكون لضعفها و ظنها الفقد عند الحاجة. و قد يكــون لخســتها و احــتكارها. والعدالة لازمة لشرف النفس خصوصاً مع القوة. و الجمور لخمستها\*\* في الخسيسة المشتاقة إلى جمع المال، و الصدق قد يلزم شرف النفس و الكذب خستها. و الكرم للقوة مع الشرف. و السفه للضعف مع الخسة. و كبر الهمة \*\*\* لقوة المنفس الشريفة أيضاً، و الفشل و صغر الهمة لضعف النفس الخسيسة.

<sup>\*</sup> قولمه: «وقد يتّغتى لوازمها...» العبارة مفلوطة، و الصواب هكذا: و قد يتّغتى لوازمهما أمّا أنّ كلاً من شرف النفس و قوّته قد يزيد في الآخر الح.

<sup>\*\*</sup> قوله: «والجور لخسَّتها...» أى والجور لازم لحسَّتها.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: هو كبرالهمة» بكسرالكاف و فتح الباء. و كذلك صغرالهمة بكسرالصاد و فتح الغين.

#### فصل (۳)

## **في منازل الانسان و درجاته بحسب قوى نفسه**

إنَّ كَـلُّ إنسان بشـرى باطـنه كأنَّه معجون من صفات قوى بعضها جيمية، و بعضها سبعية، و بعضها شيطانية، و بعضها ملكية حتى يصدر من البهيمية الشهوة و الشرم و الحرص و الفصور، و من السبعية الحسد و العداوة و البغضاء، و من الشبطانية المكبر والخديعية والحيلة والتكبر والعزوجب الحاد والافتخار و الاستيلاء. و من المُلكية العلم و التنزه أو الطهارة. و أصول جميع الأخلاق هذه الأربعية و قيد عجنيت في باطنه عجناً محكماً لايكاد يتخلُّص منها، و إنَّما يخلص مــن ظــلمات الــثلاثة الأول بــنور الهدايــة المستفاد من الشرع و العقل، و أول ما تحــدث في نفــس الآدمي " البهيمية فتغلب عليه الشهوة والشره في الصبيّ. ثمّ تخلق فـيه السـبعية فتغلـب عليه المعاداة و المناقشة، ثمُّ تخلق فيه الشيطانية فيغلب عليه المكر و الخديمة أولا إذ تدعوه البهيمية والغضبية إلى أن يستعمل كباسته في طلب الدنـيا و قضاء الشهوة و الغضب، ثمُّ تظهر فيه صفات الكبر والعجب و الإفتخار\*\* و طلب العلمو. ثمَّ بعمد ذلك يخلق فيه العقل الّذي به يظهر نور الإيمان، و هو من حـ: ب الله تمالي و حـنود الملائكـة، و تلك الصفات من حنود الشطان، و حند العقـل يكـمـل عند الأربعين و يهدو أصله عند البلوغ. وأمّا سائر جنود الشياطين يكون قد سبق إلى القلب قبل البلوغ. و استولى عليه و ألفته النفس و استرسل في الشهوات مـتابعاً لهـا إلى أن يـرد\*\* نور العقل فيقوم القتال و التطارد في معركة يالقلـب؛ فــإنَّ ضـعف العقــل استولى عليه الشيطان و سخره و صار في العاقبة جنود الشيطان مستقرة كما سبقت إلى الغزول في البداية؛ فيحشر الإنسان حينئذ مع إبليس

<sup>\*</sup> قوله: «في عقل الآدمي...» و الصواب: في نفس الآدمي.

<sup>\*\*</sup> قوله: «والمجب والافتقار» والصواب: والعجب و الافتخار.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «متابعاً لها أن يرد» والصواب: منابعاً لها إلى أن يرد.

و جــنوده أجمعـين. و إن قــوى العقــل بــنور العلم و الإيمان صارت القوى مسخرة و انخرطت فى سلك الملائكة محشورة إليها «و ما تدرى نفس بأىّ أرض تموت».

## فصل (۴)

فى كيفية ارتقاء المدركات من أدنى المنازل الى أعلاها و الكلام فى مراتب التجريد

اعــلم أنَّ لكــلَّ معـنى معتبول ماهية كلَية لاتأبى الاشتراك و العموم كالإنسان مــثلاً؛ فــإنَّ الماهية الإنسانية من حيث هى إنسانية \*\* طبيعة مطلقة لايمنع تصورها عــن وقوع الشركة بين كثيرين، و هى من حيث هى لانقتضى التوحيد و التكثير، ولا المعقولية ولا الهسوسية، ولا الكلية ولا الشخصية، و إلا لم تكن مقولة على ما يقابل مقتضاها كما عرفت في مباحث الماهية.

ثم إن هذه الطبيعة إذا حصلت في مادة خارجية يقارنها بعض من الكيف و الكم و الأين و الوضع و متى، و جميع هذه الأمور زائدة على ماهيتها كما عرفت إلا أتها داخلة في التشخصات و أنحاء الوجودات، و ليس كما زعمه الجمهور إن للماهية وجود في الخارج، ولأحوالها الشخصية وجود آخر؟ و ذلك لعدم معرفتهم بأحوال الوجود و أنحائه، بل وجود الإنسان بما هو إنسان في الخارج هو بعينه تشخصه الخدارجي المستلزم لقدر من الكم و الكيف و غيرهما، لا أن هذه أمور

<sup>♦</sup> قول...: «فصل فى كيف.ية ارتقاء المدركات...» المدركات بالفتح على بمشى المشاء، لأتهم ذهبوا إلى
تقشير السنفس المعنى المدرك و تجريدها إيّاء على مراتبه الأربع من الإحساس و التنخيّل و النوهّم و
السنعقّل؛ و بالكسر عبلى مشمرب التحقيق من اعتلاء وجود النفس بالإدراك و ارتقائها الوجودى و
اتّحادها بنورالعلم من درجة إلى أخرى و إنشائها و مَظهريّتها و مُظهريّتها فى مراتبها النوريّة و أطوارها
الوجودية حتى يصير كوناً جامعاً. فتديّر.

الوجودية حتى يصير كوناً جامعاً. فتديّر.

• و المعاركة على المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة النوريّة و أطوارها المناسبة النوريّة و أطوارها المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة المناسبة النوريّة و أطوارها المناسبة النوريّة و أطوارها المناسبة المناسبة

<sup>\*\*</sup> قوله: «من حيث هي إنسان» و الصواب: من حيث هي إنسانية طبيعة مطلقة الخ.

زائدة عملى وجوده المادى. لكن لما رأوا أنَّ هذه الأمور متبدلة و الإنسانية باقية زعموا أنَّ وجودها غير وجود الماهية. ولم يتفطنوا أنَّ كما يجوز للماهية الواحدة أعداد من الوجود و أشخاص من الكون بحيث لاينافى ذلك وحدتها النوعية ولا وحدتها العقلمية المتجردية كذلك لاينافى وحدتها العددية استحالتها فى الوجود الشخصى من طور إلى طور مع انحفاظ الهوية الشخصية على نعت الاتصال التدريجي كما مرَّ بيانه.

ثمُّ إنَّ هــؤلاء القــوم لمــا رأوا في كتب اسلافهم من الحكماء الأقدمين أنَّ أنواع الإدراكــات كــالحس و التخــيل و الوهــم و العقل أنّما تحصل بضرب من التجريد زعمــوا أنَّ الــتجريد المذكــور عبارة عن حذف " بعض الصفات و الأجزاء و إبقاء السبعض، بل كلُّ إدراك إنَّما يحصل بضرب من الوجود و يتبدل الوجود إلى وجود آخــر مــع اتحاد الماهية و العين الثابت؛ فالوجود المادى يلزمه وضع خاص و مادة معیـنة ذات کــم و کیف خاص و أین معن، و الوجود الحسّی وجود صوری غیر ذي وضع و لا قبابل لهذه الإنسارات الحسية إلا أنَّه مشروط يوجود الماده الخارجية و صورتها المماثلية لهيذه الصور المحسوسة ضرباً من المماثلة حتى إئه لوعدمت تلك المادة الخارجية لم تكن الصورة الحسيَّة مفاضة على قوة الحس، و أمّــا الوجــود الخــيالى فهو وجود صورى غير مشروط بمضور المادة ولا الإدراك الحسَّى إلا عبند الحيدوث، و هو مع ذلك صورة شخصية غير محتملة للصدق و الحمــل عــلى الكـــترة. و أسّــا الوجــود العقلى فهو صورة عقليَّة غير ممتنعة \*\* عن الانستراك بسين الكثرة و الحمل عليها إذا أخذت مطلقة لابشرط التعيين كالإنسان العقلى المشترك بين كثيرين، وكذا أجزاؤه العقلية كالسمع العقلي، و البصر العقلي،

<sup>\*</sup> قوله: «عبارة من حدّف...» والعبارة في النسخ المصحّحة: عبارة عن حدّف بعض الصفات.

 <sup>\*\*</sup> قوالــه: «فهــو صــورة غير ممتنعة...» والصواب: فهو صورة عقلية غير ممتنعة الح. قوله: «والحمــل
 عليها». أى والصدق عليها.

و السيد العقلسيّة، و الرجل العقليّة و جميع الأعضاء العقلية على وجه لاينافي كثرتها بساطة " تلك الصور العقليّة بحسب الوجود، فإنَّ الواحد العقلي قد يكون ذا معاني كثيرة متخالفة المفهوم متحدة الوجود.

ثمُّ إنَّك قبد علمت تمَّا ذكرناه مراراً أنَّ الأشياء ذوات الطبائع متوجهة إلى كمالاتها و غاياتها؛ فاعلم أنَّ الإنسان من جملة الأكوان الطبيعية مختصَّ بأنَّ واحداً شخصيّاً من نوعه قد يكون مترقياً من أدنى المراتب إلى أعلاها مع انحفاظ هويّته الشخصية المستمرة عملي نعت الاتصال. و ليس سائر الطبائع النوعية على هذا المنهاج لأنَّ المادة الحاملة لصورتها تنفصل عنها" إلى صورة أخرى من نوع آخر منقطعة عن الأولى، فلا تنحفظ في سائر التوجّهات الطبيعية هويّاتها الشخصية بل ولا النوعية أيضاً بخيلاف الشخص الإنساني، إذ ربما يكون لــه أكوان متعدّدة بعضها طبيعي، و بعضها نفساني و بعضها عقلي، و لكلُّ من هذه الأكوان الثلاثة أيضبأ مراتب غبعر متناهية بحسب الوهم والفرض لابحسب الانفصال الخارجي ينتقل من بعضها إلى بعض أي من الأدون إلى الأرفع و من الأخس إلى الأشرف؛ فما لم يستوف "" جميع المراتب ألتي يكون للنشأة الأولى من هذه النشئات الثلاث أعنى الطبيعية و النفسية و العقلية لم يتخطُّ إلى النشأة الثانية. و هكذا من الثانية إلى الثلاثة، فالإنسان من مبدء طفوليته إلى أوان أشدة الصورى \*\*\*\* إنسان بشرى طبيعى و همو الإنسمان الأوّل؛ فيتدرّج في هذا الوجود و يتصفى و يتلطف حتّى

<sup>\*</sup> قوله: «لاينافي كنرتها في بساطة...» حرف في زائد. والعبارة الكاملة الصحيحة: لاينافي كثرتها بساطة تلك الصورة الخ.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «تنفصــل عنها» والعبارة فى بعض النسخ المصحّحة تنتقل عنها. و فى المقام مطلب عرشى من أنّ الإنسان مختصى بارتقائه من أدنى المراتب إلى أعلاها.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فيما لم يستوف» والصواب: فمالم يستوف.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «إلى أوان أشد الصورى» والصواب: إلى أوان أشد الصورى.

يحصل لــه كون أُخروى نفسانى و هو بحسبه إنسان نفسانى، و هو الإنسان الثانى. و لـــه أعضــاء نفســانية لاتحتاج في وجودها النفساني إلى مواضع متفرقة كما إذا ظهـرت في المـادة البدنسية حـين وجودهــا الطبيعي؛ فإنَّ الحواسِّ في هذا الوجود منفرقة تحتاج إلى مواضع مختلفة ليس موضع البصر موضع السمع، ولا موضع الــذوق موضع الشـــم، و بعضها أكثر تجزيًّا من البعض و أشد تعلقاً بالمادة كالقوة اللامسة. و هي أول درجات الحيوانية و لذا لايخلو منها حيوان و إن كان في غاية الحسمة و الدنائمة قريباً من أفسق النباتية كالأصداف و الخراطين. و هذا بخلاف وجودهــا النفســاني فإنّــه أشــد جمعية من هذا الوجود فتصير الحواس كلُّها هناك حسـاً واحداً مشتركاً، و هكذا قياس القوى المحركة ففي هذا العالم يعضها في الكبد. و بعضها في الدماغ. و بعضها في القلب. و بعضها في الأنتيين. و بعضها في غير ذلك من الأعضاء، و في العالم النفساني مجتمعة. ثمُّ إذا انتقل من الوجود النفساني إلى الوجبود العقبلي و صار عقلا بالفعل و ذلك في قليل من أفراد الناس\* فهو بحسب ذلك الوجود إنسان عقلي، وله أعضاء عقلية كما أومأنا إليه و هو الإنسان الثالث، هــذا إذا أخذ الترتيب من هذا العالم، و أما إذا أخذ من عالم العقل فالإنسان الأوّل هوالعقبلي، و بعده النفسياني، و الثالث هيو الطبيعي، كما فعله إمام المشائيين و معلَّمهم، و لامشاحة في الاصطلاحات \*\* فقد قال في كتاب أثولوجيا: الإنسان العقـ لمي يفـيض بنوره على الإنسان الثاني الّذي في العالم النفساني، والإنسان الثاني

<sup>\*</sup> قولسه: هو ذلك في قلميل من أفراد الناس» و قد تقدم الكلام في ذلك في الهجة الأولى من الباب السمادس في بيان تجرد النفس الناطقة الإنسانية أنَّ النجرد العقلي غير حاصل لجميع النفوس البشرية. و كذلك في ذيل الهجمة الثالثة من ذلك الباب حيث قال: إنَّ هذا البرهان برهان قاطع، لكن على تجرد بعض النفوس الإنسانية لا التقوس العامية.

 <sup>\*</sup> قولسه: «ولا مشاحة في الاصطلاحات» أي لامشاحة بأن يسمني الإنسان الأول بالعقلي في
 اصطلاح، و بالإنسان البشري الطبيعي في اصطلاح آخر.

يشرق بنوره على الإنسان الثالث و هو الذي في العالم الجسماني الأسفل؛ فإن كان هذا على ما وصفناه قلتا: إنَّ في الإنسان الجسماني الإنسان النفساني و الإنسان العقلى، و لسبت أعنى أنه هو هما لكنه أعنى إنه متصل بهما و إنه صنم لهما، و ذلك إنه يفعل بعض أفاعيل الإنسان النفساني، و ذلك أنَّ في الإنسان الجسماني كلمات الإنسان النفساني و كلمات الإنسان العقلى؛ فقد جمع الإنسان الجسماني كلتا الكلمتين أعنى النفساني و العقلى إلا أنهما فيه قليلة نزرة لأنه صنم الصنم انتهى كلامه، و لا منافاة بين ما ذكرناه من أنَّ بعض أفراد الناس إنسان طبيعي ثم يصير إنساناً نفسانياً ثم يصير على سبيل الندرة و الشذوذ إنساناً عقلياً، و بين ما ذكره من أنَّ في الإنسان الجسماني كلتا الكلمتين فيان نظرنا فيما خرج من القوة إلى الفعل و صار مقامه ذلك المقام يعني مرتبة فويته الوجودية، لا الذي هو بعد بالقوة و من جهة مجرد الارتباط والاتصال و قبول الآثار و حكاية الأفعال.

و تما يجب أن يعلم "أنَّ الإنسان هاهنا مجموع النفس و البدن و هما مع اختلافهما في المنزلة موجبودان بوجبود واحد؛ فكأنهما شيء واحد ذو طرفين أحدهسا متبدل داثر قان و هو كالفرع، و الآخر ثابت باقي و هو كالأصل، و كلما كملت النفس في وجودها صار البدن أصفى و ألطف و صار أشد اتصالاً بالنفس، و صار الاتحاد بينهما أقوى و أشد حتى إذا وقع الوجود العقلى صارا شيئاً واحداً بلامغايسرة، و لميس الأمر كما ظنه الجهور: إنَّ النفس عند تبدل وجودها الدنيوى إلى وجودها الأخروى تنسلخ عن بدنها و تصير كعريان يطرح ثوبه؟ و ذلك لظنهم إنَّ البدن الطبيعي الذي تدبرًا و تتصرف فيه تدبيراً ذاتياً و تصرّفاً أولياً هذه

<sup>\*</sup> قوله: «ولست أعني هوهما» العبارة الصحيحة هكذا: ولست أعني أنه هو هما.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و تما يجب أن يعلم...» الكلام في معيَّة البدن و تبعيَّته لنفسه في مراتب كمال النفس.

الجيئة الجمادية التي يطرح بعد الموت، و ليس كذلك بل هذه الجئّة الميتة \* خارجة عـن موضــوع التصــرف و التدبير و إنّما هو كثُفّل و درديّ يقع مدفوعاً عن فعل الطبيعة كالأوساخ و ما يجري مجراها، أو كالأشعار و الأوبار والقرون و الأظلاف بما تحصله الطبيعة خارجاً عن ذاتها لأغراض خارجية كالدار يبنيها الإنسان لالأصل الوجبود بل لدفع الحرّ و البرد، و سائر ما لايكن التعيش بدونها في هذا العالم مع أنها لاتسرى فيها الحيوة\*\* الإنسانية؛ فالبدن الحقيقي هوالَّذي يكون سريان نور الحس و الحياة فيه بالذات لابالعرض و نسبته إلى النفس نسبة الضوء إلى الشمس، و لم كانت هذه الجنة الساقطة مما سرت فيه قوة الحياة بالذات لا كالظير ف و الوعاء لما يقيت مطروحة منهدمة كالدار ألَّتي خربت لارتحال صاحبها منها. و بالجملة حال النفس في مراتب تجردها كحال المدرك الخارجي إذا صارت محسوســـاً ثم متخــيلا ثم معقولا؛ فكما أنَّ قولهم لكل إدراك بضرب من التجريد و أن تفـاوت مراتب الإدراكات مجسب مراتب التجريدات معناه هوالَّذي ذكرناه من أنَّ الـتجريد لـلمدرك لـيس عـبارة عن إسقاط بعض صفاته و إبقاء البعض، بل عبارة عن تبديل الوجود الأدنى الأنقص إلى الوجود الأعلى الأشرف \*\*\* فكذلك تجـرد الإنســان و انتقاله من الدنيا إلى الأخرى ليس إلا تبديل نشأته الأولى إلى نشــأة ثمانــية، و كــذا النفس إذا استكملت و صارت عقلا بالفعل ليس بأن يسلب عـنها بعـض قواها كالحساسة و يبقى البعض كالعاقلة، بل كلَّما تستكمل و ترتفع ذاتهــا كذلك تستكمل و ترتفع سائر القوى معها إلا أنّه كلما ارتفع الوجود للشيء

<sup>\*</sup> قولـه: «بل هذه الميتة...» و العبارة الصحيحة الكاملة هكذا: يل هذه الجُنَّة الميتة خارجة الخ. وقوله: «ر إنما هو كتقل» و الصواب وإنما هو كنفل بالفاء. و فى منتهى الأرب: تُقُل بالضم كنجار، و دُرداز هر حد.

<sup>\*\*</sup> قوله: «مع أنها لاتسرى الحبوة» و العبارة الكاملة الصحيحة: مع أنها لاتسرى فيها الحيوة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إلى الوجود الأعلى أشرف» والصواب إلى الوجود الأعلى الأشرف.

صارت الكثرة و التفرقة فيه أقل و أضعف، و الوحدة و الجمعية فيه أشد و أقوى. و يؤيد ما ذكر ناه قول هذا الفيلسوف بعد الكلام الَّذي نقلناه: فقد بان أنَّ الإنسان الأول حساس إلا أنه بنوع أعلى و أفضل من الحس الكائن في الإنسان السفلي، و أنَّ الإنسان السفلي أغا ينال الحس من الإنسان الكائن في العالم الأعلى العقبلم, كمنا بيناه و أوضحناه فإنبا بينا كيف يكون الحس في الإنسان. وكيف لاتستفيد الأشياء العالية من الأشياء السفلية بل هي المستفيدة من الأشياء العالية لأنها متعلقة بها؛ فلذلك صارت هذه الأشياء متشبثة بتلك الأشياء في جميع حالاتها، و أنَّ قوى هذا الإنسان أنما هي مستفادة من الإنسان العالى و أنها متصلة بـ تلك القـوى، غير أنَّ لقوى هذا الإنسان محسوسات غير محسوسات قوى إنسان العالم الأعلى، و ليست تلك الحسوسات أجساماً. و لا ذلك الإنسان يحس و يبصر مـثل هـذا الإنســان؛ لأنَّ تلــك الهسوسات و ذلك البصر خلاف هذه لأنه يبصر الأشــياء بنوع أفضل و أرفع من هذا النوع و هذا البصر، و لذلك صار ذلك البصر أقـوى و أكـثر نـيلا للأشياء من هذا البصر، لأنَّ ذلك البصر يبصر الكليات و هذا البصـر يبصر الجزئيات لضعفه، و إنما صارت ذلك البصر أقوى من هذا البصر لأنه يقمع عملي أشمياء أكسرم و أشرف و أبين و أوضح من الأبدان؛ فلذلك صار ذلك الحـس و ذلك البصر أقوى و أكثر معرفة، و صار هذا البصر ضعيفا لأنه أنّما ينال أشمياء خسيســة دنية. و هي أصنام لتلك الأشياء العالية. و نصف تلك الحسائس؛ فنقول إنَّها عقول ضعيفة "، و نصف تلك العقول؛ فنقول إنَّها حسائس قوية على ما وصفناه من أنّه كيف يكون الحس في الإنسان العالى انتهى كلامه.

و قسال فى موضع آخر من ذلك الكتاب: فإن كانت النفس\* على هذه الصفة أى إنَّ فسها كلمات الفواعل فلا محالة إنَّ فى النفس الإنسانية كلمات فواعل تفعل

<sup>\*</sup> قوله: «فأقول إنها عقول ضعيفة» كذا في النسخ، و الصواب: فنقول إنها عقول ضعيفة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فإن كانت النفس...» هذا كلامه بعد ما ذكر النفس النباتيَّة و الحيوانية.

الحساة والسنطة.. و إذا صبارت السنفس الهيولانية أي الساكنة في الجسم على هذه الصفة قبيل أن يسكن فيه فهو إنسان هناك لامحالة. فإذا صارت في البدن صمّم إنساناً آخر و نفسه عملي نحو ما يمكن أن يقبل ذلك الجسم من صنم الإنسان الحة. \*\*، وكما أنَّ المصورّ يصوّر صورة الإنسان الجسماني في مادتها و في بعض ما عكسنه أن يصبورٌ فيه، و يجرص على أن يتقن تلك الصورة و يشبهها بصورة هذا الإنسيان عبلي نحبو منا يمكن أن يقبيل العنصر الّذي يصورها فيه: فتكون تلك الصورة أنَّمنا هي صنم لهذا الإنسان إلا أنَّها أدون و أنقص منه بكثير، و ذلك أنه ليس فيه كلم الإنسان فواعل \*\*\*، و لا حياته ولاحركته و لاحالاته ولاقواه؛ فكذلك هـذا الإنسيان الحسبي أنميا هو صنم لذلك الإنسان الأول الحقِّ إلا أنَّ المصوّر هي النفس؛ فقد حرصت أن يشبه هذا الإنسان بالإنسان الحق و ذلك أنّها جعلت فيه صفات الإنسان الأول إلا أنَّها جعلتها فيه ضعيفة قليلة نزرة، و ذلك أنَّ قبوي هـذا الإنسـان و حـياته و حالاته ضعيفة و هي في الإنسان الأوَّل قوية جــداً، و للإنسان الأوّل حواس قوية ظاهرة أقوى و أبين و أظهر من حواس هذا الإنسان لأنُّ هذه أنَّما هي أصنام لتلك كما قلناه مراراً؛ فمن أراد أن يرى الإنسان الحقّ الأوّل، فينبغي أن يكون خيّراً فاضلا، و أن يكون له حواس قوية لاتنخفش

<sup>\*</sup> قولــه: «قبل أن يسكن فيه...» فى العبارة تقديم و تأخير. أى فهو إنسان هناك قبل أن يسكن فيه. أى تمّـا كــان النفس الحسيّة الإنسانيّة التى ساكنة فى الجسم أى البدن متّصفة بهذه الصفة، فهى قبل أن تسكن فى البدن كانت انساناً بنحو أعلى و أشرف.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «مـن صنم الإنسان الحق» الإنسان الحق أى الإنسان الصرف الحنالس، و صنم الإنسان الحق أى النفس الكلّى التي هى أيضاً صنم للإنسان العقلي، و هو الإنسان الحق.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «فواعسل والصواب هو فواعلم...» و ذلك أى النفس الكلّى أنه ليس فيه كلم الإنسان و فواعلمه و لا حيوته ولا حركته و لا حالاته و لاقواه أى على نحو. و قوله: «فقد حرصت...» أى فقد حرصت أن يشبه هذا الإنسان أى الإنسان الحسّى بالإنسان الحق أى الفقل.

عند إشراق الأنوار الساطعة عليها، لأنَّ الإنسان الأول نور ساطع فيه جميع الحالات الإنسانية إلا أنها فيه بنوع أفضل و أشرف و أقوى، و هذا الإنسان و هو الإنسان الذي حدّه أفلاطون الإلهي لأنه زاد في حده فقال إنه الذي يستعمل البدن أولا فأما النفس اللبدن و تعمل أعماله بأداة بدنية. فهذه النفس تستعمل البدن أولا فأما النفس الشريفة الإلهية فإنها تستعمل البدن استعمالاً ثانياً أي بتوسط النفس الحيوانية، و ذلك أنه إذا صارت " النفس الحيوانية ملكوتية اتبعتها النفس الناطقة الحيّة و أعطيتها حياة أشرف و أكرم، و لست أقول إنها انحدرت من العلو لكني أقول إنها أعدرت من العلو لكني أقول إنها المالم "" العقلي لكنها تتصل بهذه الحياة، و تكون هذه متعلقة بتلك فتكون كلمة تلك متصلة بكلمة هذه النفس، و لذلك صارت كلمة هذا الإنسان و إن كانت ضعيفة خفية أقوى و أظهر لإشراق كلمة النفس العالية عليها و اتصالها بها.

فان قال قائل: إن كانت النفس هى فى العالم الأعلى حسّاسة فكيف يمكن أن يكون فى الجواهر الكريمة العالية حس و هو موجود فى الجوهر الأدنى.

قلنا: إنَّ الحس الَّذي في العالم الأعلى أي في الجوهر الأكرم العقلى لا يشبه هذا الحس الَّذي في هذا الحس الدني، و ذلك أنه لا يحس هناك هذا الحس الدني لأنه يحسس هناك على نحو مذهب الحسوسات التي هناك، و لذلك صار حس هذا""""

\* قولـــه: هو هــذا الإنســـان...» أي هــذا الإنســان الحسّى هوالإنسان الذي الخ. و قوله: «لأنه زاد في حدّه...» دليل على أن المراد به الإنسان الحسّى لا العقلي.

 <sup>\*\*</sup> قولـــه: «و ذليك أنــه إذا صــارت...» و العبارة في نسخة مصحّعة هكذا، و ذلك أنه إذا صارت النفس الحيوائية ملكوتية حسّاسة اتبعتها النفس الناطقة الحيّة و أعطتها الح.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «لم تبرح عن العالم...» و الصواب كما في نسخة مصحّحة: لاتبرح عن العالم.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: هو لذلك صارحس هذا...» أى و لكون حس الإنسان العالى أصلاً و حقيقة الحسر. و قولسه: هارغما يستال...» و الصبارة المصححة هكذا: فإنه أثما ينال هذا الإنسان الخ. و قوله: هو لكان

الإنسان السفلى متعلقاً بحس الإنسان الأعلى و متصلا به؛ فإنه أثما ينال هذا الإنسان الحس من هناك لاتصاله به كاتصال هذه النار بتلك النار العالية، و الحس الكائن في النفس التي هاهنا، و لو كانت الكائن في النفس التي هاهنا، و لو كانت في المالم الأعلى أجسام كرية مثل هذه الأجسام لكانت النفس تحس بها و تنالها، و لكان الإنسان الذي هناك يحس بها و ينالها أيضاً؛ فلذلك صار الإنسان الثاني الذي هو صنم للإنسان الأول في عالم الأجسام يحس بالأجسام و يعرفها بأن في الإنسان الأول كلمة الإنسان الأول، و في الإنسان الأول كلمات الإنسان المعلى انتهى كلامه و أراد بالانسان الأول هاهنا الإنسان النساني فإنه أول بالإضافة إلى هذا الإنسان الجسماني.

## فصل(۵)

فى أن قوى النفس المتعلقة بالبدن بعضها أقل قبولا للتجزى، و بعضها أكثر قبولا للتجزى، و أنها كيف تكون مع تبدلها و تبدل افاعيلها شخصية منسوبة الى نفس شخصى، و كذا البدن كيف يبقى بدناً شخصياً مع تبدله فى كل حين

قدعلمت أنَّ وجودات الأشياء متفاوتة فى الكمال و النقص، و أنَّ قاعدة الإمكان دلت على أنَّ كل مرتبة من مراتب الوجود التى تكون متوسطة " بين أعلى الموجودات و أدناها هى واجبة التحقّق فى العالم، و قد أوضعنا ذلك فيما سبق حيث فصلنا أنواع الجمادات و النباتات و الحيوانات، و أنَّ أنواعها متفاوتة

الإنسسان السذى يحس بها...» في العبارة سقط، و تمامها هكذا: ولكان الإنسان الذي هناك يحسُ بها. و قوله: هو أراد بالإنسان الأول هاهنا» أي في هذه العبارة المخصوصة لا في العبارة السّابقة.

<sup>\*</sup> قولسه: «الستى تكسون متوسطة...» كالمتوسطات بين الجماد و النبات. و بين النبات والحيوان. و بين الحيوان و الإنسان.

الوجود، و آخر الأنفق\* من الثلاثة متّصل بأوّل الاُفق الّذي بعده.

فاعـلم هاهـنا أنَّ كـل حقيقة جميعة تأليفية كالحقيقية الإنسانية المشتملة على جرد أعـلى كالـنفس و جرز أدنى كمادة البدن فلابد أن يكون الارتباط بينهما بمتوسط مناسب للطرفين، و كذا بين كل من الطرفين و الواسطة؛ فإذن فى الإنسان قوى مختلفة بعضها إدراكية و بعضها تحريكية، و الإدراكية بعضها عقلية و بعضها وهمـية و بعضها خيالية و بعضها حسـية، و التفاوت بين هذه الأقسام بالشدة و الضعف ظاهـر مكشوف، و إنَّ أشدها تجرداً "هى العقلية، ثمّ الوهمية، ثمّ المهسية، و الخسيات خمسة مشهورة، و فيها أيضاً تفاوت بالكمال و النقص، و أسدكما تملقاً بالمادة هى اللمسية، ثمّ الذوقية، ثمّ الشمية، ثمّ السمعية، ثمّ البصرية، و كـل مـن هـذه الأقسـام الثمانية لايخلو من تفاوت بين أفرادها، و كذلك القوى التحريكية كالغضبية و الشهوية و النباتية بعضها أشد تعلقاً بالمادة من البعض، و كـلما كانت أشد تعلقاً بالمادة كانت أكثر تجزياً، و كلما كانت أقل تعلقاً بها كانت أقل انقسـاما، و النفس و إن كانت بحسب ذاتها المجردة غير قابلة للتجزى و الانقسام، و النفس و إن كانت بحسب ذاتها المجردة غير قابلة للتجزى و الانقسام، و النفس و إن كانت بحسب ذاتها المجردة غير قابلة للتجزى و الانقسام، و النفس و إن كانت أعدم تعلية المهردة غير قابلة للتجزى و الانقسام، و النفس و إن كانت بحسب ذاتها المجردة غير قابلة للتجزى و الانقسام، و النفس و إن كانت أخر المهض، و إن كانت أخر المهناء من جهده المهناء من جهد المهناء من حد المهناء من حد المهناء من حد المهناء من جهد المهناء من حد المهناء من حد المهناء من المهناء من حد المهناء من المهناء من حد المهناء من المهناء من حد المهناء

قال الفيلسوف الأكبرم: إنَّ النفس تتجزى بالعرض و ذلك أنها إذا كانت في الجسم قبلت الستجزية بستجزى الجسم، كقولك إنَّ الجزء الفكرى "" غيرالجزية البهسيمي، و جزئها الشهواني غير جزئها الغضبي؟ فالنفس إنما تقبل التجزية بالمسرض لا بذاتها أي بستجزى الجسسم الذي هي فيه؛ فأمًا هي بعينها فلاتقبل السجزية ألبستة؛ فإذا قلنا إنَّ النفس متجزية فأنما نعني بذلك أنها في كلَّ جزء من

<sup>\*</sup> قوله: هو آخر كا لأفق» و العبارة الصحيحة هكذا: و آخر الأفق من الثلاثة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و إن أشدَ منها تجرّداً» والصواب: و إنّ أشدُها تجرّداً. قوله: «و فيها أيضاً تفاوت...» أى و في الحسّيات أيضاً تفاوت بالكمال و النقص.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «إن الجزء المفكري» و الصواب إنّ الجزء الفكري.

أجزاء الجسسم لأنها تتجزى بتجزى الجسم، و الذليل على ذلك أعضاء البدن، و ذلك أنَّ كلِّ عضو من أعضاء البدن حساس، و أثما يكون حساساً دائماً إذا كانت قوة النفس الحساسة في جميع الأعضاء ذوات الحسن قوة النفس الحساسة في جميع الأعضاء ذوات الحسن قبيل لمثلك القوة إنها تتجزى بتجزى الأعضاء ألتى هي فيها، و قوة النفس و إن كانست منبئة في جميع الأعضاء لكنها في كل عضو تامة كاملة و ليست متجزية كتجزى الأعضاء و إنما تتجزى بتجزى الأعضاء كما وصفناه مراراً انتهى قوله.

و اعــلم أنَّ هذه القوى المتعدّدة هى مجتمعة فى النفس متفرقة فى البدن، و سبب افسراقها فى البدن أنّة لابد لكل منها ما يناسبه من الأعضاء، فإنَّ العضو الّذى هو آلة للسمع، و كذا العضو الّذى هو آلة للسمع، و كذا العضو الّذى يصلح أن يكون عمل الشهوة، الذى يصلح أن يكون ممل الشهوة، و هكذا القياس فى غيرها من الأعضاء. و أمّا اللمس فلكونها قوة سافلة دنية من جنس أوائل الكيفيّات العنصرية فأكثرالأعضاء صالحة لقبوها و هذا تنبتُ فيها.

قال الغيلسوف: إنَّ لكلّ قوة من قوى النفس موضعاً معلوماً من مواضع البدن تكون فيه، لا أنها تحتاج إلى المواضع البناتها و قوامها لكنها تحتاج إليها الظهور فعلها من ذلك المكان المتهيّىء لقبول " فعلها لأنها أثما تهيّى العضو بالهيأة الّق تريد أن يظهر فعلها منه؛ فإذا هيّات النفس العضو على الهيأة الملائمة لقبول قوتها أظهرت قوتها من ذلك العضو، و إنّما تختلف قوى النفس على نحو اختلاف هيأة الأعضاء، و ليس للنفس قوى مختلفة ولا هي مركبة منها بل هي مبسوطة ذات قوة تعطى الأبدان القوى أعطاءاً دائماً، و ذلك أنّها فيها بنوع بسيط لابنوع تركيب؛ فلما صارت النفس تعطى الأبدان القوى و بسبب تلك القوى آلاتها لأنها علّة لها فلما صارت النفس تعطى الأبدان القوى و بسبب تلك القوى آلاتها لأنها علّة لها

<sup>\*</sup> قوله: «ذوات الحس» بيان أو بدل لجميع الأعضاء.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لقبول...» العبارة الصحيحة الكاملة هكذا: لقبول ذلك الفعل، و النفس هي التي صيّرت ذلك العضو متهيًا لقبول فعلها، لأنها ألما تبيّع النفس على الخ.

و صفات المعلول أحرى بأن تنسب إلى العلّة منها إلى المعلول لاسبما إذا كانت شريفة تليق بالعلّة أكثر ممّا تليق بالمعلول، نرجع إلى ما كنا فيه فنقول: إنه إن لم يكسن كملّ قموة من قوى النفس في مكان معلوم من أماكن البدن و كانت كلّها في غير مكان لم يكن بينها في أن يكون داخل البدن أو خارجاً منه فرق ألبتة؛ فيكون البدن المتحرك الحسّاس لاتغير لها، و هذا قبيح، و يعرض من هذا أيضاً أمّا لانعلم كميف تكون أعمال النفس الكائنة بالآلات الجسدانية إذا صارت قواها ليست في البدن انتهى قوله.

وأسًا الإشكال في أنَّ قـوى المتبدلة الوجمود كيف تكون باقية بالعدد لنفس واحدة شخصية فأنسا ينحل بانَّ الأشياء المتبدلة الهويات تنحفظ وحدتها الشخصية بأمر وحداني الذات " نسبته إليها نسبة الروح إلى البدن و نسبة الصورة إلى المادة، و قد مرّت الإشارة مراراً إلى أنَّ التركيب بين المادة والصورة اتحادى، و كذا النفس و البدن لأنها تمام و تمام الشيء هو هو على وجه أقوى و أكمل، فكل واحدة من القوى النازلة السفلية تنحفظ هويته المتجددة بهوية ثابتة هى أصل هويستها، و هي قودة أخرى فوقها، و هكذا إلى أن ينتهى إلى أمر ثابت الذات من كلً وحه.

و بهــذا يندفع الإشكال الّذى يرد فى اللامسة من أنَّ اللمس لايكون إلا بتغير العضو اللامس عن مزاجه بورود كيفية هى ضدّ كيفيته المزاجية الملموسة. أيضاً\*\*\* لأنَّ المثل لايدرك المثل إذ كلّ إحساس انفعال و الشيء لاينفعل عن مثله.

و أيضاً يلـزم اجــتماع المـثلين و هو أيضاً محال كاجتماع الضدين؛ فعلى أي

<sup>\*</sup> قوله: «نرجع إلى ما كنّا فيه» جواب لقوله: لما صارت النفس.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بأمر وحداني الذات...» ذلك الأمر كالنفس.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «هي ضدّ كيفيته المزاجية الملموسة أيضاً» ضمير كيفيته راجع إلى العضو اللامسي. أي كما أنّ الكيفيّة الواردة من الكيفيّات الملموسة.

تقديــر مــنهما يلزم بطلان الكيفية الأولى عند ورود الثانية. و يبطل ببطلانها القوة اللمسية الّتي فيها. و الإدراك لايكون إلا ببقاء المدرك من الصورة المدركة.

و وجمه دفعه أنَّ القـوة اللمسـية و إن انعدمـت و تجـددت أمثالها لكن القوة الإدراكـية الّــتى هى فوقها تجمع السابقة فتدرك بالسابقة الأمر اللاحتى و تحفظهما معاً، و إن بطل السابق حين ورود اللاحق.

قبال الفيلسوف: فقوة النفس على ضربين أحدهما يتجزى بتجزى الجسم مثل التوة "النامية، و القوة التى هى شهوانية؛ فإنهما منبتنان فى سائر الجسم من النبات و الحيوان والقوى المتجزية بتجزى الجسم تجمعها قوة أخرى أرفع منها و أعلى؛ فقد يمكن إذن أن تكون قوة النفس المتجزية بتجزى الجسم غير متجزية بالقوة التى فوقها التى لا تتجزى وهى أقوى القوى المتجزية مثل الحسائس"؛ فإنها قوة من قوى النفس تتجزى بتجزى الآلات الجسمانية، و كلّها تجمعها قوة واحدة هى أقوى الخواس، وهى قوة لاتتجزى "" لأنها أقوى الخيواس، وهى قوة لاتتجزى "" لأنها لا تفعل في المنائس و تميزها معاً "" من غير أن تفغل آثار فتعرف الأشياء المحسوسة؛ فلذلك صارت هذه القوة تعرف الأشياء المحسوسات و تميزها معاً في دفعة واحدة انتهى قوله.

أقول: إنَّ ما ذكره تحقيق شريف نافع جداً ينتفع به في كثير من المطالب.

<sup>\*</sup> قوله: «بتجزئ الجسم البدن مثل القوة...» كلمة «البدن» زائدة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «مثل الحسانس» قيل: الحسائس جمع الحاسة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «وهي قوء لاتتجزى» ضمير هي راجع إلى قوة واحدة.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولـــه: «و تمـيّزها معــاً» أى مــن شــأنها التميّز و المعرفة معاً من غير أن تغفل آثار الأشياء

الحسوسة الخ.

سنها إنسبات المصاد الجسمانى وحشر الأجساد كلّها حتّى النبات و الجماد". و منها كيفية ارتباط المعلولات بعللها.

و منها كيفية بقاء الإنسان مع تبدل ذاته في كلُّ آن، و هي الَّتي عجز عن دركها الشبيخ الرئيس بفرط ذكائه و شدّة فهمه و لطافة طبعه، فقال عند سؤال بهمنيار عنه في تجويز تبدل الذات لايلزمني جوابك لأني لست عسؤل عنه حين الجواب. و اعــلم أنَّ هذه الدقيقة و أمثالها من أحكام الموجودات لايمكن الوصول إليها إلا عكاشفات باطنية و مشاهدات سيرية و معاينات وجودية، و لايكف فيها حفظ القواعد البحثية. و أحكام المفهومات الذاتية و العرضية. و هذه المكاشفات و المشاهدات\*\* لا تحصل إلا برياضيات و مجاهدات في خلوات مع توحش شديد عمن صحبة الخلمة و انقطباع عمن أعراض الدنيا و شهواتها الباطلة. و ترفعاتها الوهمية، و أمانيها الكاذبة، و أكثر كلمات هذا الفيلسوف الأعظم ممّا يدل على قوة كشــفه و نــور باطــنه و قـــ ب مغزلــته عندالله، و إنّه من الأولياء الكاملين. و لعلُّ اشتغاله بامور الدنيا و تدبير الحلق و إصلاح العباد و تعمير البلاد كان عقيب تلك الرياضات و الجماهدات، و بعد أن كملت نفسه و تمَّت ذاته و صار في كمال ذاته بحيـت لم يشـغله شـأن عـن شأن فأراد الجمع بين الرئاستين و تكميل النشأتين؛ فاشتغل بتعليم الخلق و تهذيبهم و إرشادهم سبيل الرشاد تقرباً إلى ربِّ العباد.

و أمّا الشيخ صاحب الشفاء"" فلم يكن اشتفاله بأمور الدنيا على هذا المنهاج. و العجـب أنّـه كلّما انتهى بحثه إلى تحقيق الهويات الوجودية دون الأمور العامة و الأحكام الشاملة تبلّد ذهنه و ظهر منه العجز، و ذلك فى كثير من المواضع:

<sup>\*</sup> قوله: «حتى النبات و الجماد» و ذلك لأنه أثبت نفساً لهما.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «و هذه المكاشفات و المشاهدات...» اعلم أن رسالتنا الفارسية المسمّاة بـ «انسان در عرف عرفان» المطبوعة مراراً نعم العون في المقام. و الله سبحانه فتّاح القلوب و منّاح الفيوب.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: هو أما النيخ صاحب الشفاه...» أورد في المقام اعتراضات على التبيخ الرئيس في مطالب.

منها منعه الحركة في مقولة الجوهر؛ فإنه زعم إنها توجب خروج الموضوع عن ماهــية إلى ماهــية أخــرى، فلو تحرك زيد مثلا في إنسانيته لزم عنده خروجه من الإنســانية إلى نــوع آخر مع أنه لابد في الحركة من بقاء الموضوع، و ذلك لذهوله عـن أحــوال الوجــودات. و إنَّ لماهية واحدة قد يكون أنحاء متفاوتة من الوجود بعضــها أتم مــن بعض بل يجوز أن يكون لشخص واحد أنحاء و أطوار كثيرة من الوجود، نعم لو كان الوجود كما زعمه جمهو المتأخرين أمراً انتزاعياً كان الأمر كما زعمه و ليس كذلك كما علمت".

و منها إنكاره للصور المفارقة الأفلاطونية، و قد سبق تحقيقها في مباحث الماهية.

و مـنها إنكــاره لاتحاد العاقل بالمعقول، وكذا اتحاد النفس بالعقل الفعال. و قد مرّ اثباتهما فى مباحث العقل و المعقول.

و منها تبلَّد ذهنه من تجويز عشق الهيولى للصورة قد أثبتناه.

و منها إنكاره تبدّل صور العناصر إلى صورة واحدة معتدلة الكيفية. و قد علمت في مبحث المزاج بيانه.

و منها عجزه عن اثبات حشر الأجساد و سيأتي بيانه.

و منها رسوخ اعتقاده فى تسرمد الأفلاك و الكواكب و أزليتها بأشخاصها مع صورها و موادهما و مقاديسرها و أشكالها و ألوانهما و أنوارها كلّ منها بحسب الشخص إلا الحركات و الأوضاع، فإنهما قديمة عمنده بالمنوع و كمذا هيولى العنصريات و قد مرّ بيان حدوثها بالبراهين.

و منها إنه سأله بهمنيار في بعض أسؤلته ما السبب في أنَّ بعض قوى النفس مدركة و بعضها غير مدركة مع أنَّ الجميع قوى لذات واحدة، فقال في الجواب:

<sup>\*</sup> قوله: «و ليس كذلك على كما علمت» حرف على زائد من سهو قلم الكاتب.

إكسى لسـت أحصّـل هذا، و ذلك لأنه لم يحصل \* بعد الوحدة الجمعية للبسائط الجسردة، و قسد مسرٌ فى مباحـث السنفس أنهــا العاقلة و المتخيلة \*\* و الحاسّة و الهـركة.

و منها أيضاً سأله قائلا لو أنعم بشيء ثابت في سائر الحيوان و النبات كانت المنة أعظم، فقال لو قدرت.

و منها أنه سئل هل يشعر الحيوانات الأخر سوى الإنسان بذواتها، و ما البرهان عليه إن كان كذلك، فقال يحتاج أن أتفكر فى ذلك، و لعلّها لاتشعر إلا بما تحسّ "" أو تتخيل؛ ولا تشعر بذواتها، أو لعلّها تشعر بذواتها بآلات، أو لعلّ هناك شعوراً مّا يشترك بين الأظلال يجب أن نفكر فى هذا، هذا كلامه فى هذا المقام، وقد علمت فسما سبق من طريقتنا "" أن نفوس الحيوانات التي لها قوة التخيل بالفعل ليست مادية، فهى مدركة لذواتها على الوجه الجزئى لأنَّ ذواتها لها ليست لفيرها، وكلما كان وجوده له لا لغيره فهو مدرك لذاته كما مرّ فى مباحث العلم، ولا يلزم من ذلك كونها جواهر عقلية إذا التجرد عن المادة أعم من العقلية، ولا يلزم من ذلك كونها جواهر عقلية إذا التجرد عن المادة أعم من العقلية، والسالم لا يوجب الخساص، ويقرب من ذلك أنه سئل إن جاز أن تدرك قوة جسمانية إنَّ هذا الذئب مهروب عنه، و إنَّ هذا الشيء مخوف منه فجاز أن تدرك المعانى المعقولة لأنَّ هذه أيضاً معان لا يجوز أن تحل جسماً إذ لا مقدار لها، وصورته الذي عنم إدراك المعقولات بآلة جسمانية هو أنها ليست ذوات مقدار، وصورته الذي

<sup>\*</sup> قوله: «لأنه لم يحصل...» أي لأنَّ الشيخ الرئيس لم يحصل الخ.

 <sup>\*\*</sup> قول...: «أنها العاقلة و المتخيّلة...» ذلك لأنها بسيط الحقيقة و هو كلّ الأشياء الوجوديّة. و قوله:
 «أو أنعم بشيء ثابت...» أي لو أنعم بدليل بدل على شيء ثابت الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و لعلَّها لاتشعر إلا عا تحسن...» يعنى هذه المرتبة من الشعور.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «وقد علمت فيما سبق من طريقتنا...» ناظر إلى تجرُّد نفوس الحيوانات.

الحسوف و الأذى كلّها لا مقدار لها، فأجاب عنه بأنّه من يقول هذا المنوف و الحسر عقلية، و الهرب كلّها معان جسمانية يحتاج إلى ضرب من التجريد حتى تصير عقلية، و هذا جواب غير نافع و كلام مجمل فإنَّ أصل الإشكال بأنَّ الحوف و الهرب و الشهوة و الفضب و الهسبة و ما يجرى مجراها كلّها من قبيل المعانى الغير القابلة للقسمة، و ليست من قبيل الأمور ذوات الأوضاع و الأشكال و المقادير و الأطراف؛ فكيف تحل في الجسم و هي لاتقبل الوضع و الانقسام لا بالذات و لا بالمرض كالسواد و الطعم و الرائحة، و حكمها قبل التجريد حكم كثير من الأشياء بعد التجريد، فالحق في الجواب أن يقال: مدرك هذه المعانى الوحدانية لابد أن يكون قوة حيوانية غير حالة في الأجسام، و لا يلزم أن يكون عقلية كما مرً. و منها أنه سئل أنَّ ما قيل إنَّ الصور الكلية إذا حصلت لشيء صار ذلك و منها أنه سئل أنَّ ما قيل إنَّ الصور الكلية إذا حصلت لشيء صار ذلك و كيف يدخل على شيء غير مجرد ما يجرده؛ فإنَّ قوله يصير به الشيء عقلا ممناه يصير به الشيء عبر أما معناه يصير به الشيء عقلا مناه يصير كذلك و هذه كلمة يستعمل مجازاً.

أقسول: إنساً ارتكب الشيخ هذا التجوز البعيد لأنَّ النفس الإنسانية عنده مجرد عقم من أول الفطرة خين حدوثها في الشهر الرابع للجنين، و ليست كذلك كما سبق بل إنها في أوائل الأمر خيال بالفعل عقل بالقوة ثمَّ بصير بتكرر الإدراكات و المتزاع المعقولات من المحسوسات، و الكليات من الجزئيات صائرة من حدود العقل بالقوة إلى حدد العقل بالفعل، فتتحول و تنتقل ذاتها في هذه الاستحالة الجوهرية من القوة الخيالية إلى القوة العقلية، ثمَّ لا يخفى أنَّ الكلمات المنقولة من

<sup>\*</sup> قولـه: «بأنه من يقول هذا الخوف...» على صورة الاستفهام الإنكارى. أى من يقول إن هذه المعانى معان غير جسمانية، بل كلها معان جسمانية تصير بعد التجريد غير جسمانيّة فلا إشكال.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بل معناه أنَّه دل على كونه...» أي دلَّ بطريق الإنَّ والاستكشاف.

القدماء الناصة في هذا الباب كثيرة لا تقبل التأويل، ولا يمكن حملها على المجازات. و منها أنه قبال في مراسلة وقعت بينه و بين بعض تلامذته و قد سأله عن أسياء: إلى قد تأملت هذه المسألة فاستجدتها، و أجبت عن بعضها بالمقنع، و عن بعضها بالإشارة و لعلى عجزت عن جواب بعضها. أمّا الشيء الثابت في الحيوان و لعلّه أقرب إلى درك البيان [ولى في الاصول المشرقية خوض عظيم في التشكيك ثم في الكشف] و أمّا في النبات فالبيان أصعب و إذا لم يكن ثابتاً كان تميّزه ليس بالسنوع فيكون بالعدد "، ثمّ كيف يكون بالعدد إذا كان استمراره في مقابلة الثبات غير متناه القسمة بالقوة؟ و ليس قطع أولى من قطع، فكيف يكون عدد غيرمتناه متجدداً في زمان محصور فلعل العنصر هوالثابت، ثمّ كيف يكون العنصر ثابتاً و ليس الكم يتجدد على عنصر واحد؟ بل يرد على عنصر بالتغذية؛ فلعل الصورة ليس الكم يتجدد على عنصر واحد؟ بل يرد على عنصر بالتغذية؛ فلعل الصورة الواحدة يكون منها، و كيف يصح هذا و

<sup>\*</sup> قولسه: «أما الشيء التابت...» أى الشيء النابت الذي يكون هو ملاك وحدته فإنه دائماً في التبدل؛ وقولسه: «ولمله أقرب» أى و لعله أقرب من النبات إلى درك البيان. وقوله: «و أما في النبات فالبيان أصعب. و قوله: «و إذا لم يكن تابتاً...» قبل لعل المرا ألم المستخدة و أما في النبات فلعل البيان أصعب. و قوله: «و إذا لم يكن تابتاً...» قبل لعل المرا فل المستخدن بسائدد، فما جعله جواباً للشرط كان بالحقيقة متعلق الجواب انتهى. أقول: ظلى أنه سقط لفظ الحواو من هذه العبارة و كانت العبارة هكذا: و إذا لم يكن تابتاً و كان تمرّه ليس بالنوع فيكون بالعدد. الم يكون بالعدد و الشخص و قولسه: «و إذا لم يكن نابتاً و يكون بالعدد و الشخص الشخص نوع واحد.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فيكون بالعدد» أى بالعدد و الشخص. و قوله: «و ليس قطع أولى من قطع» أى ليس قطع أولى فى أن يكون هــو التابت من قطع. قوله: «فى زمان غير محصور» كلمة غير زائدة، و الصواب: فى زمــان محصــور. قوله: «فلعل الصورة...» العبارة الكاملة الصحيحة هكذا: فلعل الصورة الواحدة يكون لها أن تكسيها و تلبسها مادة و أكثر منها و كيف يصح هذا الخ.

الهورة الواحدة معينة لمادة واحدة؟ و لعل الصورة الواحدة محفوظة في مادة واحدة أولى تثبت إلى آخر مدة بقاء الشخص، وكيف يكون هذا؟ و أجزاء التامي بتزايد على السواء" فتصعر كلُّ وحدة من المتشاجة الأجزاء أكثر عمَّا كان، والقوة سارية في الجميم، ليست قبوة البض أولى بأن تكون الصورة الأصلية دون قرَّة البعض الآخم، فلعبل قبوة السابق" وجوداً هو الأصل المفوظ لكن نسبتها إلى السابق كنسبة الأخرى إلى اللاحس، فلعل التبات الواحد بالظن ليس واحداً بالعد في الحقيقة بل كلَّ جزء ورد دفعه هو آخر بالشخص متصلى بالأول \*\*\*، أو لعل الأول حو الأصل يفيض منه النتاني شبيهاً لسه، فيإذا بطيل الأصل بطل ذلك من غيراتعكماس، و لمل هذا يصح في الحيوان أو أكثر الحيوان ولا يصح في النبات لأنهــا لاتنقسم\*\*\*\* إلى أجزاء كلُّ واحد منها قد يستقل في نفسه. أو لعل للحيوان أو النسبات أصــلا غــير عــالط\*\*\*\* لكن هذا مخالط لكن هذا مخالف للرأى الّذي يظهر مـنا، أو لعـل المتشـابه في الحس غير متشابه في الحقيقة. أو لعل النبات لا واحد فيه بالشخص مطلقاً إلا زمان الوقوف الّذي لابدّ منه، فهذه أشراك و حباتل إذا حــام حواليها العقل و فرغ إليها و نظر فى أعطافها رجوت أن يجد من عند الله

<sup>\*</sup> قوله: «يتزايد على السواء...» أي جميع الأجزاء متساوية في النمو و التغيّر.

 <sup>\*</sup> قولسه: «فلصل قسوة السابق...» القواة أى الصورة. و قوله: «هوالأصل و المحفوظ» الواو زائدة. و الصحيح: هوالأصل المحفوظ.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «هـــو آخــر بالشنغص متصل بالأول» أى يكون بحسب الحمسّ شخصاً واحداً ولكن فى الواقع مركّب من الأشخاص.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولمه: «لأثمها لاتنقسم...» أى لأنّ الحيوانات لاننقسم إلى أجزاء كلّ واحد منها قد يستقلّ في نفسه. و اعلم أن قوله «منها» قد سقط عزر متن الكتاب في الطبعة الأولى.

<sup>\*\*\*\*\*</sup> قولـــه: «أصــلاً غيرمخالط» أى أصلاً مجرّداً. و قوله: «أو لعلّ النبات لا واحد فيه بالشخص مطلقاً» فيكون النبات شيئاً ميهماً في أثناء الهركة.

مخلصاً إلى جانب الحق انتهت عبارته.

أقدول: قد ظهر من هذه الترديدات آنه كان عاجزاً من تصحيح الحركة الكمية في النسات بل في الحيوان أيضاً بناءاً على عجزه عن اثبات أمر ثابت فيهما يكون موضع هذه الحركة، لأنَّ النفس لهما حالة عنده في مادتهما الجسمانية، و الجسم إذا تبدل بالزيادة أو النقصان تبدل بتبدله كلَّ ما يحل فيه، و أنت قد وقفت على تحقيق ذلك فيما سبق، و العجب إنه قد جرى الحقّ على لسانه في جملة هذه الاحتمالات و الشقوق الفاسدة و لم يثبت فيه على الترديد، و هو قوله: أو لعل للحيوان أو النبات أصلا غير مخالط، و لم يعلم أنَّ هذا هوالرأى الحقق الذي لايمتريه شك و لا ريب أما الحيوان فلما ظهر بالبراهين القطعية أنَّ لمه نقساً غير مخالطة بجسمه، و أمّا النبات فلما مرَّ من أنَّ القوة المتجددة في الأمور الطبيعية متصلة بما فوقها من قوة ثابتة غير متجددة، و قد سبق أيضاً إنَّ المادة المقدارية داخلة في هوية ماله صورة طبيعة كاملة على سبيل الإبهام \*؛ فلا يقدح تبدّمًا في استمراد هوية شخصية.

و منها أنّه لمّا لم يظفر باثبات تجرد القوة الخيالية للإنسان صار متحيراً في بقاء المنفوس الساذجة الإنسانية بعد البدن. فاضطر تارة إلى القول ببطلانها كما في بعسض رسائله المسمى بالجالس السبعة. مع أنه معترف " بأنَّ الجوهر الغير الجرمى لا يسطل بسطلان الجسد. و تارة إلى القول بأنها باقية من جهة إدراكها لبعض الأوليات و العمومات، و كلَّ من لمه قدم راسخ في الفلسفة يعلم أنَّ النشأة الآخرة نشأة إدراكية علمية، و النفوس العقلية قوامها بإدراك العقليات، و الشيء لا يمكن أن يوجد بالمعنى العام ما لم يتعين و لم يتذوّت، و أي سعادة للنفس"" في إدراك

<sup>\*</sup> قوله: «على سبيل الإبهام» متعلق بقوله داخلة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «على أنه معترف» والصواب كما في النسخة المصححة مع أنه معترف

<sup>\*\*\*</sup> فولــه: هو أيّ سعادة للنفس...» استفهام إنكاري. و قوله: «أوبأن المساوي...» العبارة محرّقة و

الشمىء و الممكن العام أو المخاص، أو بإدراك أنَّ الكلِّ أكثر من جزئه أو بأنَّ مساوى المساوى مساوى و مما يجرى هذه، و كما أنَّ في هذا العالم لايمكن وجود أمر بمجسرد كوّمه جوهـراً مطلقـاً أو كهفاً مطلقاً ما لم يتحصّل نوعاً مخصوصاً لـه صورة مخصوصـة؛ فكذا لايوجد شىء فى العالمُ العقلي بأن يكون أحد موجودات ذلك العالم بمجرد كونه شيئاً ما أو ممكناً ما أو جوهراً ما لم يصر ذاتاً عقلية مخصوصة.

و منها أنّه زعم أنَّ النفوس الفلكية لم يبق لها كمال منتظر إلا في أسهل غرض و أيسر غرض، و هي النسب الوضعيّة لأجسادها، و هذا عند البصير المحقّق رأى سخيف و اعتقاد فاسد؛ فإنَّ النفس مادام وجودها النفسى ناقصة الذات غير تامة الهوية مفتقرة إلى الجسم ليصير آلة لها في تحصيل كمالها الوجودي، متشبئة به نضعف وجودها و لتنهىء باستعمالها و تحريكها إيّاه للخروج من القوة إلى الفعل في تجوهرها، لافي أمر خارج عن تجوهرها و وجودها غاية المتروج كالإضافات؟ وكيف يسوغ عند العارف البصير أن ينحبس جوهر عقلي بعلاقة جرمية مهاجراً عن عالم النوري إلى عالم الظلمات لأجل تحصيل إضافات و نسب وضعية مع أنَّ العالى لايلتفت إلى السافل.

و منها أنه ذهب إلى امتناع الاستحالة الجوهرية، و مع ذلك اعترف بأنَّ النفس إذا استكملت و تجرّدت عن البدن تصير عقلا و سقط عنها اسم النفس، ولم يعرف أنَّ نفسية النفس ليست إضافة زائدة على وجودها كالملك و الربّان حتى إذا زالت عنها الإضافة بقى وجودها كما كان، بل نفسية النفس أنّما هى نحو وجودها، و إذا اشتدت فى وجودها و كملت ذاتاً عقلية صار وجودها وجوداً آخر، و هذا

الصواب هكذا: أو بأنُّ مساوى المساوى مساوٍ. و ما يجرى بجرى هذه.

<sup>\*</sup> قولمه: «فكذا لايوجد شىء فى العالم...» فى تعليقة مخطوطة من الحكيم جلموه ــ رضوان الله عليه ــ : لأن مراتب المعقولية كاشفة عن مراتب العاقلية فيكون وجود العاقل بإزاء المعقول، فإذا كان المعقول، منحصراً فى معنى العالم يجب أن يكون العاقل أيضاً كذلك.

بعینه استحالة ذاتیة و انقلاب جوهری و قد أنكرها.

و مـنها أتــه لم يعــرف معنى العقل البسيط" و لم يحصّل مفاده على الوجه الّذي مرَّ بيانه. بلي زعم أنَّه عبارة عن إدراك المعقولات دفعة بلا ترتُّب زماني بل بترتُّب عليٌّ و معلولي، و بدأن يعلم العباقل مين ذاتيه صورة بعيد صورة دفعة بلا زمان. قال في التعلمةات: العقل البسيط هو أن يعقل المعتولات على ما هي عليه من مراتبها و عللها دفعة واحمدة بسلا انستقال في المعقب لات من بعضها إلى بعض كالحال في النفس بأن تكتسب عملم بعضها من بعض، بأنه يعقل كلّ شيء و يعقل أسبابه حاضرة معه؛ فإذا قيل للأول عقبل قيل عبلي هذا المعني البسيط إنه يعقل الأشياء بعللها وأساما حاضرة معها من ذاته بأن يكون صدور الأشياء عنه إذ له عليها إضافة المدء، لا بـأن يكـون تلك فيه حتّى يكون صورالأشياء المعقولة في ذاته و كأنها أجزاء ذاته بل يفيض عنه صورها معقولة، و هو أولى بأن يكون عقلا من تلك الصورة القائضة عن عقلسته "، و المعقولات البسيطة هي أن يكون كلُّها على ما هي عليه من ترتب بعضها على بعض و علية بعضها لبعض حاصلة لــه دفعة واحدة على أنها صادرة عنه\*\*\* إذ هــو مــبدءلها، و المــثال في ذلك كما تقرء كتاباً فتسئل عن علم مضمونه فيقال لك هل تعـ ف مـا في الكــتاب تقول نعم إذ كنت تتيقُّن \*\*\*\* إنَّك تعلم و يمكنك تأديته على

<sup>\*</sup> قوله: هو منها أنه لم يعرف معنى المقل البسيط» أى لم يعرف علم الواجب تعالى بالأشياء: و قد تقدّم كلامه فى ذلك على الاستقصاء فى الفصل الحامس عشر من الطرف الأوّل من المرحلة العاشرة فى اتحاد العاقل بالمعقول (ج ١ من الطبع الأول الحجرى الرحلى. ص ٢٩٤): و ج ٣ من هذا الطبع. ص ٣٤٠. ثم إن كملام الشيخ الرئيس ــ رضوان الله عليه ــ فى العقل البسيط يطلب فى الفصل السادس من المقالة الرابعة من نفس الشفاء (ج ١. ص ٣٥٨ و ٣٥٨).

<sup>\*\*</sup> قوله: «عن عقليّة»، و الصواب عن عقليته.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «على أنها صادرة عنه» لأنها حالَة فيه.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «إذ كنت تيقن» و الصواب: إذ كنت تتبُّقن.

تفصيل. و العقل البسيط هوالمتصوّر بهذه الصور. و ليس فى العقول الإنسانية عقل عــلى هذا المثال. و يكون متصوّراً بصور المعقولات جملة دفعة واحدة اللّهمّ إلا أن يكــون نهــيّاً. والعــلم العقــلى هو بلا تفصيل زمانى و النفسانى هو بالتفصيل انتهى كلامه.

و لقد كرر الكلام في كتاب التعليقات في بيان العقل البسيط و أكثر ذكر ذلك إلا أتسه لم يسزد في الفسرق ببينه و بين العلم النفساني إلا بأن المعقولات هاهنا مترسّبة بترتيب زماني و هناك مترسّبة ترتيباً سببياً و مسبّبياً، و أن العاقل لها هاهنا مبدء قابلي، و هناك مبدء فاعليّ، و لم يتيسر لـ محقيقة معناه، و أنه كلُّ المعقولات مـ بساطته كما مرّ، و فوّت معنى البساطة لأنَّ ذلك مدرك عزيز المنال، و مرتقى صعب شريف المثال، و الله ولى الفضل و الافضال و بيده مفتاح الامال.

و منها أنّه أبطل و أحال كون الصور الجوهرية المفارقة علوماً تفصيلية للواجب تعـالى بالأشياء بناءاً على زعمه أنها أمور منفصلة عنه تعالى مباينة الذوات لذاته، فكـيف تكـون لـوازم الأول تعـالى؟ فـإذا لم يكن من اللوازم كان صدورها عنه مسـبوقاً بصـور أخرى فيتسلسل، و يتضاعف الصور إلى غير نهاية، فجعل علمه تعالى أعراضاً حالّة في ذاته معتذراً بأنَّ ذاته لا تنفعل منها ولاتستكمل بها.

و قمد علمت فساد ما زعمه و أنَّ الصور العقلية الجوهرية ليست منفصلة السفوات عن ذاته كما مرَّ مستقصى، فهذه و أمناها من الزلات و القصورات أثما نشأت من الذهول عن حقيقة الوجود و أحكامها و أحكام الهويات الوجودية، و صرف الوقت في علوم غير ضرورية كاللَّفة و دقائق الحساب، و فنّ ارثما طيقي " و موسيقى، و تفاصيل المعالجات في الطب، و ذكر الأدوية المفردة والمعاجين، و

<sup>\*</sup> قوله: «وصرف الوقت» عطف على الذهول، أي نشأت من الذهول و صرف الوقت.

<sup>\*\*</sup> قوله: «وفنَ أرغاطيقي» هذا أيضاً نوع من علم الحساب.

أحوال الدرياقات و السعوم و المراهم و المسهلات، و معالجة القروح و الجراحات، و غير ذلك من العلوم الجزوية التي خلقالله لكل منها أهلا، و ليس للرجال الإلهى أن يختوض في غمرتها و لهمذا لما سئل سقراط عن سبب إعراضه عن العلوم التعليمية قال: إنسى كنت مشتغلا بأشرف العلوم يعنى به العلم الإلهى. و بالجملة رأس الأمر و سنامه لمن أعطاه الله فطرة صافية و طبعاً لطيفاً و ذكاءاً شديداً و فهما ثاقباً و استعداداً بالغا أن لا يشتغل بأمور الدنيا و طلب الجاه و الرفعة، بل يكون معرضاً عن الخلق طالباً للخلوة آنساً بالله آيساً عن غيره، مع حضور القلب و اجتماع الهمة و صرف الفكر في الأمور الإلهية، بعد أن حصل لمه قبل ذلك شطر من العلوم الأدبية و المنطقية والطبيعية و الخلقية بما لابد فيه للسالكين إلى الله تعالى على طريق الاكتساب العلمي، دون الجذوبين إليه تعالى في أول الأمر بجذبة تعالى على طريق الاكتساب العلمي، دون الجذوبين إليه تعالى في أول الأمر بجذبة رباسية توازى عمل الثقلين، و أما بدون أحد الأمرين المذكورين في فكيف يتيسر رباسية توازى عمل الثقلين، و أما بدون أحد الأمرين المذكورين في أحد الأمية المعادف الإلهية، و أحوال الوسول إلى مرتبة الكشف العلمي و الشهود القلبي في المعارف الإلهية، و أحوال المبدء و المعاد، و معرفة النفس و مقاماتها و معارجها إلى الله تعالى مع الاشتغال بأمور الدنيا و علائقها و حبائلها.

قــالُ الشــيخ في بعض مراسلاته إلى تلميذ التمس منه إعادة تصنيف ضاع منه في بعض الأسفار: ثمُّ مَن هذا المعيد، و مَن هذا المتفزّع\*\*\* من الباطل للحق، و عن

<sup>\*</sup> قوله: «و سنامه» السنام ما يقال بالفارسيّة: كوهان شتر، و سنام الأمر كناية عن علوّ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بدون أحد الأمرين المذكورين» الأمران هما السلوك و الجذب.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «ثمّ مَـنْ هــفا المعيد و مَن هذا المتفرّع...» كلمة مَن فى الموضعين للإستفهام. قوله: «فقد أنشــب القدر فى مخاليب الغير» فى من فى حرف الجرّ و ياء الضمير للمتكلّم، يقال بالفارسية: در مَن. و مخاليب جمع مخلب يكسر الميم معناه بالفارسيّة چنگال. و فى منتهى الأرب: غِيَر الدهر كمنب: سختيهاى روزگار كه دگرگون گرداند. سَبَقف ــ بفتح السين و كسرها: يرده و حجاب سجوف و أسجاف جمع و قوله: همن و ميض...» الوميض الإشراق. قوله: فَمَن الذي، كلمة من قد حرفت فى الطبع بمنن.

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

الدنيا للآخرة، و عن الفضول للفضل؛ فقد انشب القدر في مخاليب الغير فما أدرى كيف أتخلّص، لقد دفعت إلى أعمال لست من رجالها، و قد انسلخت من العلم فإنّما ألحظه من وراء سنجف ثخين منع شكرى لله تعالى فإنّه على الأحوال المختلفة و الأهوال المتضاعفة و الأسفار المتداخلة لا يخلّيني عن و ميض يحى قلمي و يثبت قدمى إيّاه، أحمده على ما ينفع و يضر و يسوء و يسرّ انتهى.

أقول: فرضنا أنَّ هذه الشواعل العائقة وقعت لــه على سبيل الجبر و الاضطرار مـن غير إرادة منه و اختيار فمن الذى صنف فى العلوم الجزئيّة الّتى هى من قبيل الصـناعات و الحــرف مجلدات، أليس الاشتغال الشديد بها و الحنوض فى غمراتها حجاباً عن ملاحظة الحق عائقاً عن ملازمته، و العكوف على بابه، و الاستجلاب لأنوار علمه و مزيد إحسانه.

## الياب العاشر

فى تحقيق المعاد الروحانى و الإشار، إلى السعادة العقلية و الشقاوة الّتى بإزائهـا. و إلى السعادة و الشقاوة الغير الحقيقيتين و ما قبل فى بيانهما و فيه فصداً:

#### نصل (۱)

# في ماهية السعادة الحقيقية

اعـــلم أنّ الوجود هو الخير و السعادة، و الشعور بالوجود أيضاً خير و سعادة، لكــنّ الوجودات متفاضلة متفاوتة بالكمال و النقص \* فكلما كان الوجود أتم كان خلوصه عن العدم أكثر، و السعادة فيه أوفر، و كلّما كان أنقص كان مخالطته بالشرّ و الشيقاوة أكــشر، و أكمل الوجودات و أشرفها هو الحق الأولى، و يليه المفارقات العقلية و بعدها النفوس، و أدون الموجودات هى الحيولى الأولى و الزمان و الحركة ثمَّ الصور الجسمية ثمَّ الطبائع ثمَّ النفوس، و وجود كلّ شيء لذيذ عنده ولو حصل

<sup>\*</sup> قولـه: «متفاضلة متفاوتة بالكمال و النقص» تفاضل از همديگر فزون آمدن. و متفاوتة بالكمال و النقص عبارة أخرى عن متفاضلة.

له وجبود سببه و مقومه له " لكان ألذ لأنه كمال وجوده فيكون كمال لذته بادراكيه و حسث كانت الوجودات مغاوتة فالسعادات ألَّتي هي ادراكاتها تكون متفاضلة أيضاً. وكما أنَّ وجود القوى العقليَّة أشرف من وجود القوى الحيوانية الشمه ية و الغضبيَّة الَّتي هي نضوس البهائم و السباع و غيرهما من الحيوانات فسعادتها أجل و لذتها و عشقها أتم. فنفوسنا إذا استكملت و قويت و بطلت علاقتها بالبدن و رجعت إلى ذاتها الحقيقية و ذات مدعها تكون لها من البهجة والسعادة مبالا يمكن أن يوصف أو يقاس به لللذلت الحسية. و ذلك لأنَّ أسباب هذه اللَّذة أقوى و أتمَّ \*\* و أكثر و ألزم للذات الميتهجة. أمَّا أنَّها أقوى فلأنَّ أسباب اللـذُة هي الإدراك و المدرك و المدرك، و قوة الإدراك بقوة المعرك، و القوة العقلية أقسوى مسن القسوى الحسية و مدركاتها أفوى؛ فلا جرم هي محصكة لحقيقة الشيء المدرك الملائم، و نائلة للبهاء المحض، و الحجر الصرف و الوجود الذي هو اصل كلُّ موجسود و فسيّاض كـلّ خير و نظام وكفلك ما جده من الجواهر العقلية الَّتي هي معشوقات بذواتهما سواءً عشقها غيرهما أم لم يعشق، و أمَّا المشتهيات الحسية فإدراكهما بالقوى الضعيفة الوجبود الناقصية الأكبولن. و هو يتعلَّق بالظواهر و الأطبراف غبير مبتوغل إلى حقبيقة الشبيء لللاتبيه والمدركيات هي من باب المـأكولات و الملموســات و الــروائح و الألــوان و ما أشيهها. و أمّا أتها أكثر فإنَّ مدركــات القــوة العقلسية هي كلُّ الأشياء، و مدركات القوى الحسية هي بعضها و هوالحسوسات فقط دون المحقولات.

و أيضاً ليس كلُّ المحسوسات ملائماً لذيذاً للحسّ بيل بحقها ملائم لـــه و بعضها مــناف بخـــلاف العقــل، فــان َّ كــلّ معقــول ملائم لــه و به كمال ذاته. و ذلك لأنَّ

<sup>\*</sup> قوله: «و مقومه له» له زائدة.

الحسّيات يقع فيها التضاد و المنافرة لقصور وجوداتها و قبولها النقص و الآفة، و أمّا العقليات فلها الفسحة و السعة في الوجود من غير تزاحم و تضايق. و أمّا أنها ألــزم للــذات " فانَّ الصور العقلية إذا عقلها العقل يستكمل بها و يصير ذاته ذاتها كمــا علمت. بل كان بعضها قبل أن يقع الشعور به مقوماً لذات العقل و كان غافلا عـنه لاشتغاله بغيره. فإذا استشعر و تنبِّه يرى ذلك البهاء و الجمال في ذاته فصار مستهجاً بذاتمه غاية البهجة كما قال معلِّم الأوائل: فصرت داخلا في ذاتي خارجاً عن سائر الأشياء؛ فأدَّى في ذاتي من الحسن و البهاء و السناء ما تكلُّ الألسن عن وصفه؛ فوصول سبب الالتذاذ إلى هذا المستلذ العقلي أشد و أوغل إذ لا أوصل إلى الشبيء من ذاته إلى ذاته. و هذه اللَّذَّة شبيهة بالبهجة الَّتي للمبدء الأول بذاته. و بلــذات المقــربين بذواتهــم و ذات مــبدئهم، و معلوم أنَّ لذة الملائكة الروحانيين بإدراكـاتهم الـنورية فوق لذة الحمار بإدراك صورة الجماع و القضيم\*"، و نحن لا نشتهي تلك اللذات مادمنا متعلَّقين سذه الأبدان بالوجدان بل نعلمها من جهة الاستدلال و البرهان إذ لا نتصور من ذوات المشوقات العقلية إلا مجسب مفهومات كلية ذهنية صادقة عليها. و مفهوم الشيء و ماهيته و معناه غير حقيقة وجبوده و هويسته العينية؛ فإنَّ مفهوم الحلاوة ليس حلواً. و ماهية السلطنة ليست سلطاناً إلا أنَّ السرهان و العقبل يدعوان إلى وجود المستلذات العقلية، و معرفة العقليات في النشأة الأولى منشأ الحضور في العقبي لما مرُّ أنَّ المعرفة بذر المشاهدة. و ذلـك لأنَّ الحجــاب بيننا و بين العقليات إما عدم التفطن لها و هو الجهل و إمَّا الانستغال بغيرها كالسبدن و المواد الحسية و قواها المنطبعة؛ فالنفس أثما تنوصل إلىها باكتساب العلم بحقائقها حتى تصعر قوتها العقلية مستعدة بالطيع تهيؤاً قريباً

<sup>\*</sup> قوله: «و أِما أَنَّها أَلَزَم للذَاتِ» و في نسخة أخرى: و أَما أَنِّها أَلذَ اللذَاتِ.

<sup>\*\*</sup> قولسه: هوالقضيم»، القضيم بمعنى چريدن. و قوله: هونحن لا نشتهي تلك اللذّات» و في نسخة مصحّحة: تلك اللذّة.

لقبول صورها العقلية من المبدء المفارق؛ فاذا زال المانع الخارجي بالموت إذ ليس بعد المفارقة عن البدن لصاحب المعرفة إعراض عن تلك الجهة إلى جانب البدن و شواغله؛ فيكون مجرد المعرفة باللذيذ العقلي سبب الوصول إليه و الالتذاذبه عند رضع المسانع و هــو الاشــتغال بالــبدن و قــد انقطع بالموت، و هذا بخلاف الشعور بالحسوسات اللذيذة فإنه غير كاف للوصول إليها و الإحساس بها لإمكان الحجب الجسمانية بن الحواس و محسوساتها اللذيذة، و السبب فيه ضيق وجودها و ضعف حصولها و فقد بعض أجزائها عن بعض و غيبته عنه؛ فلا حضور للجسم عـند نفسه ولا عند شيء آخر؛ فكذا الجسماني القائم به من الصفات و الأعراض و لهـذا ليس للأجسام بما هي أجسام حياة و لاشعور، و أمَّا الأجسام الحمية فليس كونها جسماً هو كونها حية إلما الحياة لها بسبب كون آخريطرء عليها بسبب حيّ بالذات هو نفسها الحيوانية. و لو كان وجود الجسم حياة لــه كان وجود كلُّ جسم حياة له؟ و ليس كذلك، و أما ما ليس بجسم و إن كان ذا تعلُّق به فليس يمتنع بأن يكــون وجوده بعينه حياته كالواجب تعالى والعقول و النفوس الفلكية و الإنسانية و الحيوانية. و ليسبت الحياة ما به يكون الشيء حياً غير نفس وجوده؛ فإنه من المستحيل أن يصعر الشيء سمذا الوجود ذا هذا الوجود بل حياة الشيء حيَّيته كما هـو طريةتـنا في بـاب الوجـود، وكـذا المضـاف و الأيـن و الاتصال في الصورة الجسمية،والنفسية" في النفس، و النورية في المفارقات، و التقدم و التأخّر الزمانيتين في الأكوان المتحددة.

والغرض من إيراد هذا الكلام هاهنا أن يعلم أنَّ الوجود الجسماني يصحبها المـوت، و الغفلـة و الهجـران و الفـوت، سواءً كان هذا الوجود من طرف المدرك المشتاق أو في طرف المشتاق إليه لما فيه من قلّة الحضور و الوجدان، و بقدرُ تعلَّق الشـيء سـواءً كان مدركاً أو مدركاً كان الحضور أقل و الإدراك أنقص، حتى أنَّ

<sup>\*</sup> قوله: «والنفسيّة» و النفسيّة الثانية كما في الطبعة الأولى زائدة.

شعورنا بذواتـنا حين فارقنا البدن كان أشد لأنَّ حضورنا لنا أتم و أوكد. و أكثر الحلى لاستغراقهم بأبدانهم المادية و شواغلها نسوا أنفسهم كما قال تعالى: «نسوا الله فأنساهم أنفسهم» و ذلك لأنهم لايشعرون بذواتهم مع هذه العلاقة الشديده إلا مخلوطـاً بالشمعور بـأبدانهم لأنَّ اتصال النفس بالبدن و ارتباطها به كاتصال النور بالقلل و النسلة بالمدخان و الشخص بالمكس إذا قابلته مرآت لأنا لانعقل شيئاً و نحسن بدنيون و إلا و التعقل منا يشوب بالتخيل؛ فإذا لنقطت العلاقة بين النفس و البدن و زال هذا الشوب صارت المعقولات مشاهدة و الشعور بها حضوراً و العلم عيناً و الإدراك رؤية عقلية؛ فكان الالتذاذ يحياتنا العقلية أتم و أفضل من كل خير و سمادة، و قد عرفت أنَّ اللذيذ بالحقيقة هو الوجود و خصوصاً الوجود العقلي خلوصه عن شوب العدم و خصوصاً المعشوق الحقيقي و الكمال الأتم الواجبي لأنه حقيقة الوجود و المتضانة لجميع الجهات الوجودية؛ فالالتذاذ به هو أفضل المأحات بل هي الراحة التي لا ألم معها.

### قصل (۲)

ق كيفية حصول هذه السعادة و منشأ احتجاب النفس عنها مادامت في هذا العالم اعدام أنَّ النفس أنسا تصل إلى هذه البهجة و السعادة بمزاولة أعمال و أفعال مطهرة للنفس مع مزيلة لكدوراتها و مهذبة لمرآة القلب عن أرجاسها و أدناسها، و بمياشرة حركات فكرية و أنظار علمية محصلة لصور الأشياء و لماهيّاتها؛ فإذا استكملت بحصول معرفة الأشياء في ذاتها و خرجت ذاتها من القوة العقلية الهيولانية إلى العقل بالفعل انقطعت حاجتها عن فعل الحواس و استعمال البدن و قواه، و لكن لا يزال يجاذيها البدن و القوى، و يشغلها و بمنعها عن تمام الاتصال و قواه، و لكن لا يزال يجاذيها البدن و القوى، و يشغلها و بمنعها عن تمام الاتصال و

<sup>\*</sup> قوله: «وتحن بدينون» العبارة مصحّفة والصواب يُدّبَيّون جمع بَدَكَى منسوب إلى بَدَن.

قولم: حيزلولة أعمال و أضال مطهرة للنفس...» أى من الرياضات و العبادات.

روح الوصال؛ فإذا انحطَّ عنه شغل البدن و وساوس الوهم و دعاية المتخيلة ارتفع المجاب و زال المانع الحسارجي و دام الاتصال، لأنَّ النفس باقية و المبده الفعال باق، و الفعيابان أعني الداخلي و باقه و الفعيابان أعني الداخلي و المسارجي مرتفعان، أمّا الداخلي و هو قصور النفس و هيولانيتها و وغولها في المبدن و اتحادها به فيخروجها من القوة إلى الفعل و صيرورتها راجعة إلى ذاتها المعقلية، و تحيزها عين البدن و قواه غاية النميز. و أمّا الحارجي و هو البدن و حواسه كفلاف فيه مرآت مصيقلة فبخروجها عن غلاف البدن بالموت؛ فإنَّ البدن و المواس و إن احتيج إليها في ابتداء الأمر ليحصل بواسطتها الخيالات الصحيحة حتى تستنبط النفس من الخيالات المعاني الجردة و تتفطن بها و تتنبه إلى عالمها و معدمها و معادها إذ لا يمكن لها في اجتداء النفس من الخيالات المعاني الجردة و تتفطن بها و تتنبه إلى عالمها و الحواس، و لهذا قيل: من ققد حساً فقد علماً؛ فالحاسة ناضة في الابتداء عائقة في المحواس، و لهذا قيل: من ققد حساً فقد علماً؛ فالحاسة ناشة في الابتداء عائقة في الاسبكة للصيد و الدابة المركوبة للوصول إلى المقصد، ثم عند الوصول الاسبك عين ما كان شرطاً و معيناً شاخلا و وبالا.

و اعلم أن سعادة كل قوة بنيل ما هو مقتضى ذاتها من غير عائق، و حصول كما لها من غير اقة، ولاشك أن كمال كل شيء ما هو من باب نوعه و جنسه: فكمال الشهوة هو حصول مشتهاها، و كمال القوة الفضبية هو القابة و الانتقام، و كمال الوهم و سعادته هوالرجاء و التمنى، و لكل حاسة الإحساس بالكيفية المحسوسة التي هي من نوعه؛ فللمس إدراك الكيفية المزاجية المعتدلة المتوسطة بين

<sup>\*</sup> قوله: «عائقة في الابتداء» و الصواب عائقة في الانتهاء كالشبكة للصيد الخ.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «أن كمال كمل منا هو...» والصواب أن كمال كل شيء ما هو من باب الخ. ثم إن شنت فراجع الفصل الناسع من شرح المحقق الطوسي على النمط النامن من إشارات الشيخ الرتيس، و الفصل السابع من فاتحة مصباح الانس في تلك المناسبة ط ١ من الرحلي، ص ٣٩) حيث قال: الفصل السابع في أن الشيء لايؤثر في الشيء إلا بنسبة بهنه و بينه، إذ هي التي تقتضي لزوم الأثر الخ.

أوائــل الكيفــيات الأربــع اعتدالا وتوسّطاً قريباً من اعتدال اللامسة و توسّطها. و للمذوق إدراك الطعموم المناسبة لمسزاج الآلة و البدن كالحلاوات و الدسومات و غيرُهـا. و للشم السروائح الطبعة، و للبصر الأنوار و الألوان، و للسمع الأصوات المؤتلفية و السنغمات المطبرية، و للخبيال تصبور المستحسبنات"، و هي إما مثل المحسوسات المرتفعة إلى الخسيال، أو حكايـات المعقولات المتنزلة إليه و للنفس بحسب ذاتها العقلية الوصول إلى العقليات الصرفة وصعروتها موضوعة للصور الإلهية و نظام الوجود و هيأة الكل من لدن الحق الأوّل إلى أدنى الوجود، و أمّا كممال النفس و سعادتها بحسب مشاركة البدن و وقوعها فى هذا العالم و دارالبدن فبحصــه ل العدالــة بصــدور أفعال سائقة إليها محصّلة إيّاها، و هي أن تتوسّط بين الأخملاق المتضمادة فسيما تشتهي ولا تشتهي وتغضب ولا تغضب لئلا تنفعل عن البيدن وقبواه؛ فيإنِّ المتوسِّط بين الأضداد عنزلة الخالي عنها؛ فإنَّ الخلم المحض و البراثة الصدفة عن آثبار هذه القوى غير بمكنة للنفس مادامت في هذا الكون الدنسياوي لكن التوسّط بينها بمنزلة الخلوص عنها حتى لاتنفعل عنها ولا تذعنها. بــل تحصــل لهــا هــيأة اسـتعلائية عــلمي القوى فتخدمها و تأتمر بأمرها و تنزجر بزجـرها و تطـيعها في جــيع مــا تأتى و تذر و تأتمر و تنزجر؛ فإنَّ اذعان النفس للبدن و قبواه و انفعالها عنها من موجبات شقاوتها و الحرمان عن سعادتها؛ فإنَّ ارتباط الَّذي بين النفس و البدن يوجب أولا انفعال كلِّ منهما عن صاحبه؛ فتارة تحمــل عــلـي الــبدن فتقهره تأييداً من الله و ملكوته. و تارة تسليماً للبدن و تنقهر عمن قواه بإغواء الشيطان \*\* بوساطة تلبيس الوهم و تزيينه المشتهيات الحيوانية؛ فبإذا تكبرر تسليمها لسه انفعلت عنه انفعالا قوياً وحدثت فيها هيأة انقيادية و

<sup>\*</sup> قولـه: هو للخيال تصوّر المستحسنات...» هذا الحنيال بمعنى المنصرفة و إن شنت فراجع العين الرابعة و العشرين من كتابنا عيون مسائل النفس و شرحها سرم العيون في شرح العيون.

<sup>\*\*</sup> قول. د: «ياغواه الشيطان» العبارة الصحيحة هكذا: و تارة تسليماً للبدن و تنقهر عن قواه بإغواء الشيطان.

عادة ردية حتى إنه يعسر عليها بعد ذلك ما كان لا يعسر قبل ذلك من دفع مفاسده و كنف أذاه. و إذا تكرر قمعها لـ و استعلاؤها عن القياده حدثت فيها هيأة استعلائية يسمل بها على النفس ما لم يكن يسهل من قبل، و هذه القوة الاستعلائية إئمها تحصيل بمأن تفعيل الأفعال الَّتي لابد لها من فعلها ما دامت في البدن على وجه التوسُّـط الحسالي عـن الإفـراط و التغريط، كما أنَّ هيأة الحنضوع و الدنائة أنَّما تحصل بوقــوع الأفعال منها في الأطراف كالغلو و التقصير؛ فإنَّ الأطراف مؤثرات و الأوساط بخلافهــا فإلهــا في حكم اللا مؤثر؛ فأفعال التوسّط بمنزلة ترك الأفعال البدنية° و عدم الالـتفات إلـيها، كمــا أنَّ الفاتــر مــن الماء لاحارٌ ولا بارد. و هيأة الاستعلاء و الرفع ليسـت غريــبة عــن طــبع النفس بل الملائم لطبعها هو التجرد و التفرد بذاتها، و الهيأة الاذعانسية كأنهما غريسة عسن ذاتها العقلية مستفادة من المادة الَّتي تعلقت بها؛ فسعادة السنفس وكمالهـا هــو الوجود الاستقلالي الجرَّد و التصوُّر للمعقولات و العلم مجقائق الأنسياء عــلى مــا هـي عليها، و مشاهدة الأمور العقلية و الذوات النورانية. ولاتقاس هذه اللذات إلى ما يناله الحس من اللذات المكدرة، و المشتهيات الجرمية الداثرة، والمسر غويات الكثميفة الزائلة. و سبب خلوكا و عدم وجداننا لذة العلوم و المعارف ألَّقي قــد حصّــلناها و نحــن في شــغل البدن هو مثل التخدير الحاصل لقوة الذوق بواسطة مرض بوليموس فيعوقها عن نيل لذة الطعوم و الحلاوات الموجودة عندها، فلو فرض حصىول المعارف العقلية أتتى هى مقتضى طباع القوة العقلية و خاصيتها و النفس غير مستغرقة في شغل البدن ولا مشتغلة عا تورده الحواس لكانت لذة النفس بها لذة لا يــدرك الوصــف كــنهها، فإكمــا لايشتد الشوق و الابتهاج من العرفاء بمعارفهم في هذا الآن لعــدم الــذوق و الوجدان التام، فإنَّ اللذيذ هو وجود الملائم الحارجي لا مفهومه أو وجموده الذهميني و إنسما الحاصل عند النفس هاهنا من المعلومات العقلية هو نحو

<sup>\*</sup> قولهم: «بمنزلة تسرك الأفصال البدئيّة...» أى الأفعال البدنية الصّادرة عن الشهوة الواقعة في طرفي الإفراط و التفريط.

وجودها الفسعيف الذهن، و إنها ضعف وجودها ألذى للنفس لضعف إدراك النفس لها إمّا لغمورها في البدن و إمّا لضعف تحصيل النفس إيّاها كما يكون بطريق الظنّ و القباس الفير المنتج لليقين، و إلا فهى أقوياء الوجود شديدة الظهور و الوضوح بحسب أخفسها، لكنّ هذه المصرفة الضعيفة من النفس إذا كان ضغها من جهة البدن لا من ضحف التحصيل وعدم البراهين والحدود الذاتية تؤدى بعد رفع غشاوة البدن إلى مساهدة القريين و مصاحبة القديسين ألتى لاسعادة فوق مشاهدتهم: فإنّ المرقة التنامة في هذه الفنة المقالمة في الآخرة كما مر، فهذه اللذة العقلية تنفس كملت في هذا العالم فإن كانت منفكة عن العلوم الحقيقية منزعة عن الرفائل الحلقية لنفس لليكون مصروف الحمّ إلى المتغيلات، فلا يبعد أن يتخيل الصور الملفة الموعودة فينجر إلى مشاهدتها بعد رفع البدن كما في التوم الذي هو ضرب من الموت لأنه عبارة عن المحسوسات، و هذه جنة المتوسطين و سعادة الصالحين و أصحاب البدين، و تلك جنة المتوسات، و هذه جنة المتوسطين و سعادة الصالحين و أصحاب البدين، و تلك جنة الكاملين المقرين.

و بالجملة البهجة تابعة للمساهدة وحيث يخفى قدر المشاهدة يصغر قدر البهجة، فكذلك حالتا في السعادة التي تعرف وجودها ولانتصورها مشاهدة لكنا نصلم أنها إذا ارتاحت نفسنا في حياتنا الدنيا و آنست لذكر الله و فرحت بذكر صفاته العليا و أفعاله العظمى و كيفية ترتيب الوجود منه تعالى على أليق نظام و أحسن ترتيب على اتساق و دوام و كمال و تمام؛ فذلك نما يدل دلالة واضحة من جهسة المناسبة على أن تنال من السعادة عند فراغها عن شواغل البدن قدراً يعتد به، و خصوصاً إذا أحكمت المسائل و أتفنت العلوم و المعارف على أثم وجه و أبلغه كما وقع للراسخين في العلم، و أقل المراتب في اكتساب العلم التي يستحق بها الإنسان لهذه السعادة الحقيقة على وجه الظن و التقريب لاعلى وجه النصوصية و التحديد أن يكتسب هاهنا العلم بالمهدء الأعلى، و الوجود الذي يليق به ويخصة و يعرف أيضاً علمه بجميم الأشياء على وجه لايلزم منه انفعال، و قدرته على جميع يعرف أيضاً علمه بجميم الأشياء على وجه لايلزم منه انفعال، و قدرته على جميع يعرف أيضاً علمه بجميم الأشياء على وجه لايلزم منه انفعال، و قدرته على جميع

المقدورات عملي وجه لايوجب تغيراً ولاتكثراً في ذاته، و يعرف عنايته بالأشياء الخالية عن الالتفات بفيره و عود الغرض إلى ذاته، و يعرف سعة رحمته وجوده و سائر صفاته الحقيقية على وجه لا يزيد شيء منها على ذاته إلا الإضافات، فإنَّها زائــدة لكــن بشــر ط أن يعرف أنَّ هذه الإضافات كالقادرية و العالمية والرازقية و المبدئية و غيرها كلُّها إضافة واحدة بسيطة في الوجود و إن اختلفت أساميها باختلاف الاعتبارات؛ فكما أنَّ جميع صفاته الحقيقية راجعة إلى الوجود المتأكد فكذلك جميع صفاته الإضافية راجعة إلى الموجدية التامة \* كما سبق، و يعرف العقول الفعالة الَّتي هي كلمات الله التامات الَّتي لاتبيد ولا تنفذ و ملائكته العلمية. و يعــرف النفوس الكلَّية الَّتي هي كتبه و ملائكته العمليَّة\*\* و تعرف ترتيب النظام في السبداية و العسود، و أنَّ الوجسود مترتب من الأول تعالى إلى العقل و منه إلى الـنفوس و مـنها إلى الطـبائع حـتّى تئـتهي إلى المواد و الأجسام، ثمَّ يترتب منها صاعداً إلى المعادن ثمَّ النبات ثمَّ الحيوان و هلَّم إلى درجة العقل المستفاد؛ فانتهى إلى مـا ابـتدأ منه و عاد: فمن فاز بهذه المعارف فقد فاز فوزاً عظيماً. و ينال من السعادة قيدراً جسيماً، و خلص من الشقاوة التي منشأها إمّا الإعراض عن تحصيلها مع المكنة و الاستعداد و الانحراف عن طريق الحكمة مع ملكة الشوق إلى كسب العلموم أو انكار هذه المعلومات بالجمود و الاستكبار و العناد، و لكن كلَّما يزيد على هذا المبلغ كما أو يشتد كيفاً كانت سعادته أكمل و أتم؛ فائي أعلم مـن المشــتغلين بهــذه الصناعة \*\*\* من كان رسوخه بحيث يعلم من أحوال الوجود أُسُورًا يقصر الأفهام الذكبية عن دركها؛ ولم يوجبه مثلها في زبر المتقدّمين و

<sup>\*</sup> قولــــه: «راجعة إلى الموجودية التامّه» والصواب: راجعة إلى الموجديّة التامّة كما في نسخ مصحّحة عندنا.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و ملائكته العلميّة» والصواب: و ملائكته العملية.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فإلى أعلم من المستغلين بهذه الصناعة...» إخبار المصلّف عن نفسه.

المتأخِّرين من الحكماء والعلِماء لله الحمد و له الشكر.

ثم إنك قد علمت أنَّ الشرف و السعادة بالحقيقة أنما هي تحصل للنفس من جهة جزئها النظرى الذى هو أصل ذاتها، و أمّا ما يحصل لها بحسب جزئها العملى الدى هو من جهة تعلقها بالبيدن و اضافتها و نفسيتها فليس لها بحسبه من الاغتباط إلا السلامة عن المحنة و البلاء، و الطهارة عن الشين و الرجس، و الصفا عمن الكدورة و الرذيلة، و الجلاص عن العقوبة و الجحيم و العذاب الأليم، و ذلك بجسرده لا يوجب الشرف الحقيقي و الابتهاج العقلي إلا أنَّ لأهل السلامة كالزهاد و الصلحاء ضرباً آخر من السعادة التي تناسبها كما سنعود إلى شرحه.

### فصل(۳)

# في الشقارة التي بازاء السعادة الحقيقية

اعلم أنَّ هذه الشقاوة "لاتكون للنفوس الحيوانية ولا للنفوس الساذجة ولا للنفوس الساذجة ولا للنفوس العاميّة التي لم تحصل فيها بعد ملكة التشوق إلى كسب العلوم العقليّة و الكلاميّة، ولا محبيّة السرفع و الرئاسة كأكبشر أرباب الحرف الدنيويّة و العوام و النساء و الصبيان؛ فيإنَّ لهم إذا النساء و الصبيان؛ فيإنَّ لهم إذا المعدوا نوعاً آخر من الشقاوة، كما إنَّ لهم إذا سعدوا نوعاً آخر من السعادة، إذ الأشقياء فريقان:

فريق حسق علميهم الضلالة وحق عليهم القول في الأزل لأنهم أهل الظلمة و أهمل الدنيا، و الحجاب الكلى المختوم علمي قلوبهم فطرة كما قال تعالى: «لاأملانً جهستم مسن الجسنة و السناس أجمسين» و قوله: «ولقد ذرأنا لجهتم كثيراً من الجنّ والإنس لهم قلوب لا يفقهون بها» الآية.

<sup>\*</sup> قوله: «اعلم أن هذه الشقاوة...» أي الشقاوة الحقيقية لاتكون الخ.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «لما إنّ لهم إذا شقوا...» كلمة نوع في الموضعين منصوب اسم لإنّ هكذا: فإنّ لهم إذا شقوا نوعاً آخر من الشقاوة. كما أنّ لهم إذا سعدوا نوعاً آخر من السعادة.

والفيريق الآخير هم المنافقون الذيبن كانوا مستعدّين في الأصل قابلين لنور المعرفة بحسب الفطرة والنشأة الأولى ولكن ضلّوا عن الطريق و احتجبت قلومهم بالرين المستفاد من اكتساب الرذائل بارتكاب المعاصي و مباشرت الأعمال البهيمية و السبعيّة، و مزاولة المكائد الشيطانية حتّى رسخت الهيئات الفاسقة و الملكــات المظــلمة. و ارتكمت على أفئدتهم و انتقشت نفوسهم برسوم سفسطية و صور جهليّة و خيالات باطلمة و أوهمام كاذبية، فيقوا شاكّين حياري تائهين منكوسـين. انتكست وجوههم إلى أقفيتهم\*" و حبطت أعمالهم و بقيت نفوسهم في غصة و عنداب أليم، مغلولة مقبدة بسلاسل علائق الهيولي في ظلمات شهوات الدنيا، و قيد سيلبت عينها قيوى إدراك هذه الشهوات و آلاتها تلذعها عقارب الهيئات السوأي و حيّاتها خالدين فيها ما دامت السموات و الأرض، و كانت قد ناداها منادي الحبق فتغافلت وغوت و اعرضت و جحدت فحل عليها غضب الحسق، و قبل فيها: «ومن أعرض عن ذكري فإنَّ لمه معيشة ضنكاً و نحشره يوم القيامة أعمى، قال ربِّ لم حشرتني أعمى و قد كنت بصيراً قال كذلك أتنك آياتنا فنسسيتها وكذلك اليوم تنسى» و من أعظم الآلام لهم إنّهم عن ربّهم لمحجوبون. و قــد ران عــلى قلوبهــم مــا كانوا يكسبون، و أحاطت به خطيئاتهم فهم في الدرك الأســفل مــن الــنار متقاعدون، فلاشك إنَّ هؤلاء الأشقياء أسوءُ حالاً من الفريق الأول: فــالأولى أهــل الحجــاب و الأخــرى أهل العقاب، و في الكتاب الإلهي قد تكرّرت و تكثرت الإشارة إليهما جميعاً و إلى كل منهما منفر داً.

منها ما وقع فى أوائل البقرة فالإشارة إلى القسم الأوّل قوله تعالى: «إنَّ الّذين كفــروا ســواءٌ علــيهم ءأنذرتهــم إلى قولــه و لهم عذاب أليم» فهؤلاء لاسبيل إلى

<sup>\*</sup> فواــــه: «بالرين المستفاد...» الرَّبن بالفتح مايقال بالفارسية: «چِرك» إشارة إلى قوله سبحانه: «كلا بل ران على قلوبهم ما كانوا يكسبون» (المطفّةين، ١٥).

<sup>\*\*</sup> قوله: «إلى أقفيتهم» الأففية جمع القفاء.

خلاصهم من النار،و هم أصحاب النار بالحقيقة كأكثر الكفرة طبعاً. و قد تأكّدت القـوة بمــزاولة المعاصي و الشهوات كذلك حقّت كلمة ربّك على الّذين فسقوا إنّهم لايؤمنون، وكذلك حقّت كلمة ربّك على الّذين كفروا إنّهم أصحاب النار لأنهم ســدَّت علــيهم الطــريق. و أغلقت عليهم الأبواب إذ القلب أعنى القوة العاقلة هو متسعر الإلهسي الّذي هو محلّ الإعلام و الإلهام فحجبوا عنه بختمه. و عن الحواس سيما السمع و البصر و هما المشعران اللّذان هما بابان عظيمان من أبواب الفهم و الاعتبار؛ فحرموا عن جدواهما لامتناع نفوذ المعنى فيهما إلى القلب، فلا سبيل لهم في الباطن إلى العلوم الحقيقية، ولا في الظاهر إلى العلوم الرسميّة كما قال تعالى: «ولقد ذرأنا لجهلتم كشيراً من الجنّ و الإنس لهم قلوب لا يفقهون بها» الآية فحبسوا في سبجون الظلمات فما أعظم عذابهم. و الإشارة إلى القسم الثاني قوله تمـالى: «و مــن الــناس من يقول آمنًا بالله و باليوم الآخر إلى قوله و لهم عذابٌ أليم» و هؤلاء مرضى القلوب" متألَّموا النفوس بالحقد و الحسد والكبر و النفاق و العبداوة و البغضياء و البرعونة و البرياء، و هبم أهل الكيد و النفاق و الغدر \*\* و الخنداع و الشنقاق و المكبر و الحنيلة، و قند يكنون لهنم مع ذلك آراء باطلة و اعــتقادات فاسدة. و نعوذ بالله إذا حفظوا مع شرارة النفس أقوالاً شرعيَّة و علوماً ناموسية جعلوهـا مـن أسـباب الـترفع و الرئاسة بادّعاتهم الإيمان بالله و باليوم الآخسر؟ و لم يدخل في قلوبهم الإيمان أصلا؛ فهذه الأمراض النفسانيَّة سواءً كانت من باب الآراء و العقائد أم لا كلها مؤلمة للنفوس معذِّبة للقلوب، و لكن الاعتقادات الـردية و العلــوم الغاســدة أشــد تعذيباً و أكثر إيلاماً للنفوس؛ فإتها نيرانــات ملتهــبة في نفوس معتقديها. و حرقات مشتعلة في قلوبهم. فإيلامها أشدُّ من ايلام هذه النار الدنيوية كما ذكرالله تعالى بقوله: «نارالله الموقدة الَّتي تطلع على

<sup>\*</sup> قوله: «مرضى القلوب» المرضى جمع المريض كالقتلي جمع القتيل.

<sup>\*\*</sup> قوله: حوالقدر » القدر ترك الوفاه و نقض المهد.

الأفسدة إنها عليهم مؤصدة في عمد ممدّدة» لأنها مع كونها في نفسها قبيحة مؤلمة مسنها ينشسأ سسائر المعاصسي و السيئات الموجبة لتعذّب النفوس إلى وقت معلوم؛ فهاتان الشقاوتان كلاهما شقاوة عقلية. و سيأتي شرح السعادة والشقاوة الحسيّتين فيما بعد إن شاء الله تعالى.

والحاصل أنَّ الشقاوة الأخروية إمَّا بحسب ما يحصل لها من الهيئات البدنية من المعاصب الحسية الشهوية و الغضبيّة، و إمّا بحسب ما يحصل لها من الميثات النفسانية كالحسد و الرياء والجحود للحقُّ و الإنكار للعلوم الحقَّة الحقيقيَّة؛ فسبب الشقاوة الَّــق تحصيل مــن الجهــة الأولى أنَّ هذه الهيئات الانقيادية و الانفعالات الانقهارية للنفس إذا تأكَّدت بمنعها عن الوصول إلى سعادتها الأخروية، و تصدُّها عـن درك النعـيم الأخــروي. و هي مع ذلك تحدث\*\* نوعاً من الأذي عظيماً لفقد المألوفيات العاديمة و وجبود الملكمة الشبوقيّة إليها و عدم ما يشغل النفس عن تذكّرها؛ فإنَّ هذه الهيئات و إن كانت قبيحة في نفسها مؤلمة لجوهر النفس مضارة لحقيقتها لكن كان إقبال النفس على البدن يشغلها عن الإحساس بفضائحها و قسائحها و مضادتها لجوهر النفس، ففي الآخرة إذا زال ذلك الإقبال و الاشتغال فيجـب أن تحس بإيلامها و إيذائها كما قال تعالى: «فكشفنا عنك غطاءك فبصرك الميوم حديــد» فــتأذى النفس عند رفع الحجاب و الموت أذيَّ عظيماً\*\*\* و عذاباً شــديداً كمن به آفة مؤلمة و مرض أليم و له شغل شاغل كخدر أو إغماء أو غير ذلك، فاذا فرع عن ذلك أحسَّ به فتأذَّى منه غاية الأذي، ولكن لمَّا كانت هذه الهيئات الانقيادية غريبة عن جوهر النفس كما أشرنا إليه فكذا ما يلزمها و يتفرع عنها من الأشباح الجهتمية فلا يبعد أن يزول عنها في مدَّ من الدهر متفاوتة على

<sup>\*</sup> قوله: «مؤصدة» من أصد، في عمد جمع عمود.

<sup>\*\*</sup> قوله: «تحدث...» أي تحدث في الآخرة نوعاً من الأذي عظيماً، فتدبّر.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «والموت أذياً عظيماً» والصواب: أذي عظيماً.

حسب كثرة العوائق و قلتها إن شاءالله تعالى، و يشبه أن تكون الشريعة الحقّة قد أشارت إليه حيث ورد أنَّ المؤمن الفاسق لا يخلد في النار.

و أمّا القسم الثانى من الشقاوة العقليّة فهو الداء العضال و المرض المُزمِن للشاعر بالعلوم و الكمال العقلى فى الدنيا و الكاسب شوقاً لنفسه إليها ثمَّ تارك الجهد فيه لتكتسب العقل بالفعل اكتساباً مّا ففقدت منه القوة الهيولانية و حصلت ملكة الإعوجاج و الصور الباطلة المخالفة للواقع و القول على العصبيّة و الجحد؛ فهذه الداء العياء ممّا أعيت أطباء الأرواح عن علاجها إذ الحال غير مقدور عليه، و هذا الألم الكائن عنها بإزاء اللّذة الكائنه عن مقابلها، و كما أنَّ تلك أجلُ من كلّ إحساس بملائم كن تفريق اتصال كلّ إحساس بملائم كن تفريق اتصال بالنّار، أو تجميد بدن بالزّمهرير، أو ضرب عنق و قطع عضو و عدم تصور ذلك لأهله فى الدنيا، سببه ما ذكرناه من المعنى الذي قررناه فى عدم وجدان اللّذة المقابلة له، و كما أنَّ الصبيان لا يحسون باللّذات و الآلام التي تخص المدركين و يستهزؤن بهم و إنّما يستلذون ما هو غير لذيذ و يكرهه المدركون كذلك صبيان العقول و هم أهل الدنيا لا يشعرون بما أدركه ذو العقول البالفة الذين يخلصون عن المادة و علائقها

#### فصل (۴)

فى سبب خُلو بعض النفوس عن المعقولات و حرمانهم عن السعادة الاخروية اعــلم أنَّ القوة الَّتي هي محل العلوم و المعارف في الإنسان هي اللَّطيفة المدبرة\*\*

<sup>\*</sup> قولمه: «فهمو البدامُ المُضال»، عُضال بر وزن غراب بيماري سخت. و قوله: «والمرض المومن» والصواب: والمرض المزمن.

<sup>\*\*</sup> قوله: «هي اللطيفة المدبّرة...» أي النفس. و قوله: «و الأعضاء المستحدثة» و الصواب و الأعضاء المستخدمة.

لجميع الجوارح و الأعضاء المستخدمة لجميع المشاعر و القوى، و هي بحسب ذاتها قابلمة لملمعاوف و العلوم كلّها إذ نسبتها إلى الصور العلميّة نسبة المرآة إلى صور الملوّنات و المبصرات، و إنّما المانع من انكشاف الصور العلميّة لها أحد أمور خمسة كنا ذكره بعض أفاضل العلماء في مثال المرآة:

أوكسا: نقصان جوهرها و ذاتها قبل أن يتقوى كنفس الصبى فإكها لايتجلّى لها المعلومات لنقصانها وكونها بالقوة. و هذا بإزاء نقصان جوهرالمرآة و ذاتها كجوهر الحديد قبل أن يذوب و يشكل و يصيقل.

والمثانى: حبث جوهرها و ظلمة ذاتها ككدورة الشهوات و التراكم الذى وصلى على وجه النفس من كثرة المعاصى؛ فإله يمنع صفاء القلب و طهارة النفس و جلائها، فصنع ظهور الحق فيها بقدر ظلمتها و تراكمها كصداء المرآة و خبثها و كدورتها الملافحة من ظهور الصورة فيها و إن كانت قوية الجوهر تامة الشكل. و اعملم أنَّ كل حركة أو فعل وقعت من النفس حدث في ذاتها أثر منها، فإن كانت شهوية أو غضبية صارت بحسبها عائقة من الكمال المكن في حقها، و إن كانت عقلية صارت بحسبها نافعة في كما لها اللائق؛ فكل اشتغال بمامر " حيواني دنيوى عقلية سوداء في وجه المرآة، فاذا تكثرت و تراكمت أفسدتها و غيرتها عما خلقت لأجله كتراكم الغبارات و البخارات و الأصدية في المرآة الموجبة لفساد جوهرها.

و التالس: أن تكنون معدولاً بها عن جهة الصورة المقصودة و الغاية المطلوبة، فـــإنَّ نفــوس الصلحاء و المطيعين و إن كانت صافية نقية عن كدورة المعاصى نقية عـــن ظلمات المكر و الخديمة و غيرهما، لكنها ليست تمّا يتضح فيه جلية الحق\*\*\*

<sup>\*</sup> قوله: «والتراكم التي...» والصواب: والتراكم الذي حصل على الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بمامر...» والصواب: فكل اشتغال بأمر حيواني.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «نيه جلية الهـق» أى جليّه الهـق و تجلّيه. و قوله: «ولم تحاذ شطرالطلوب» أى لم تحاذ طرفه و جانبه. و قوله: «وهو صرف الفكر» الضمير راجم إلى الطريق المؤدى. و قوله: «بصرف الهمّ» متعلق بعدلت.

لأنها ليست تطلب الحق و لم تجاذ شطر المطلوب، و عدلت عن الطريق المؤدى إلى جانب الملكوت، و هدو صرف الفكر في المعارف الحقيقية و التأمّل في الآيات الربوبية، و إدراك الحضرة الإلهية بصرف الهم إلى أعمال بدنية و نسك شرعية و أوراد و أذكار وضعية من غير تدبر و تأمّل فيها و في الفرض من وضعها، فلا ينكشف لهم إلا ما توجهت إليه همهم من تصحيح صورة الأعمال و الطاعات، و دفع مفسدات النسك من الصيام و الصلوات و غيرهما إن كانوا متفكّرين فيها، و إذا كان تقيداً لهم بترجيح الطاعات و تفضيل حسنات الأعمال مانعاً عن انكشاف جلية الجيّ فما ظنك في صرف الهمة إلى شهوات الدنيا و علائقها فكيف لا يمنع من الكشيف الحقيقي، و هذا في مثال المرآة هو كونها معدولاً بها من جهة الصورة إلى غيرها.

الرابع: الحجاب المرسل فبإنَّ المطبع القاهر للشهوة المتحرى للفكر القاصد لتحصيل العلم قد لا ينكشف لمه حقيقة مطلوبه الذى قصده لكونه محبوباً عنه باعتقاد مقبول للناس سبق إليه منذ الصبا على وجه التقليد و حسن الظنّ يحول بينه و بين حقيقة الحقّ، و يمنع أن ينكشف فى قلمه خلاف ما تلقفه بالتقليد، و هذا أيضاً حجاب عظيم حجب به أكثر المتكلمين و المتعقبين للمذاهب بل أكثر المنسوبين إلى العلم و الصلاح؛ فبإنهم محجوبون باعتقادات تقليدية رسخت فى نفوسهم و تأكدت فى قلوبهم و صارت حجاباً بينهم و بين درك الحقائق، و هذا فى مثالنا الحجاب المرسل بين المرآة و الصورة.

الحسامس: الجمهـل بالجهــة الّــتى منها يقع الشعور بالمطلوب و العثور على الحقّ المقصــود؛ فــإنَّ طالب العلم ليس يمكنه تحصيل العلم بالمطلوب من أيّ طريق كان

<sup>\*</sup> قوله: «من القيام» والصواب من الصيام و الصلوات.

<sup>\*\*</sup> قوله: «به حجب به أكثر المتكلمين» والصواب: و هذا أيضاً حجاب عظيم حجب به أكثر المنكلمين.

بل بالتذكّر للمعلوم\* و المقدّمات آلتي تناسب مطلوبه. حتّى إذا تذكّرها و رتبها في نفسمه ترتيباً مخصوصاً مقرّراً بين العلماء النظار ذوى الاعتبار فعند ذلك يكون قد عشر عملي جهمة فيتجلى لمد حقيقة المطلوب؛ فإنَّ العلوم المطلوبة الَّتي بها تحصل السعادة الأخروية ليست فطريَّة فلا تقتنص إلا بشبكة العلوم الحاصلة أولا بل كلُّ عــلم غــير أوّليُّ\*\* لا يحصــل إلا بعــلمين سابقين يأتلفان و يزدوجان على وجه مخصوص فيحصل من ازدواجهما علم ثالث على مثال ما يحصل النتاج من ازدواج الفحيل و الأنستي، فيإنَّ لكلُّ بمكن معلول علة مخصوصة لايمكن حصول شىء من ذوات العلل و الأسباب إلا من طريق سببه و علَّته، فكذلك العلم بها لا يحصل إلا من جهمة العملم أسماجا وعللها، فالجهل باصول المعارف و بكيفيّة ترتيبها و ازدواجهما همو المانع من العلم بهاءو مثاله في المرآة هو عدم المحاذاة لها بالجهــة الَّتِي فيها الصورة المرئيَّة. فربُّ صورة لم تكن محاذية للجهة الَّتِي فيها المرآة بــل مثاله أن يريد الإنسان مثلا أن يرى قفاه في المرآة فيحتاج إلى مرآتين ينصب أحدهمـا و راء القفـا و الأخـري في مقابلـتها مجيـت يبصـرها، و يراعي مناسبة مخصوصة بـين وضـع المـرآتين حتّى ينطبع صورة القفا في المرآة المحاذية للقفا ثمّ تنطبع صورة هذه المرآة في المرآة الأُخرى حتّى تدرك العين صورةالقفا، كذلك في اقتمناص العلموم طمرق عجيبة فيها انتقالات أعجب ممّا ذكر في المرآة و يعزُّ على بسيط الأرض من يهتدي إلى كيفيّة الاهتداء بها، فهذه هي الأسباب المائعة للنفس البناطقة من معرفة حقائق الأمور و إلا فكلّ نفس بحسب الفطرة السابقة صالحة

<sup>\*</sup> قولـــه: «بــل بالتذكر المعلوم» والصحيح: بل بالتذكر للمعلوم. أي بل بالتذكّر للمعلوم بنحوالإجمال. وقوله: هين العلماء النظّار» أي بن العلماء النظّار و علماء المنطق.

لأن تعبر ف حقمائق الأشمياء لأنها أمر ربّاني شريف فارق سائر جواهر هذا العالم بهــذه الخاصية، و ما ورد عنه(ص) لولا أنَّ الشياطين يحومون على قلوب بني آدم لـنظروا إلى ملكـوت السـمآء إشـارة إلى هذه القابلية و هذه الحجب الحائلة بين الـنفوس الإنسـانيَّة و عــالم الملكــوت. فإذا ارتفع هذه الحجب و الموانع عن قلب الإنسان البذي هو نفسه الناطقة تجلي فيه صورة الملك والملكوت و هيأة الوجود عبلي منا هي عليه؛ فيري ذاته في جنّة عرضها السماوات و الأرض بل يري في ذاتمه جــنّة عرضها أوسع من عرض السماوات و الأرض لأنهما عبارة" عن عالم الملك و الشهادة و هو محدود. و أمّا عالم الملكوت و الحقائق العقليّة و هو الأسرار الفائبة من مشاهدة الحواس المخصوصة بإدراك البصيرة فلا نهاية لها، و جملة عالم الملـك و الملكـوت إذا أخـذت دفعـة تسـمي الحضرة الربوبية لأنَّ الله محيط بكلُّ الموجودات " إذ ليس في الوجود سوى ذات الله و أفعاله و مملكته من أفعاله. فما يتجــلى مـن ذلك للقلب هو الجُنَّة بعينها عند قوم، و هو سبب استحقاق الجنة\*\*\* عـند آخرين، و يكون سعة المملكة في الجنة بقدر سعة المعرفة و بمقدار ما يتجلم للإنسيان مـن الله و صفاته و أفعاله، و إنّما المراد من الطاعات و أعمال الجوارح كلُّها تصفية القلب و تطهير النفس و جلاؤها بإصلاح الجزء العملي منها «قد أفلح من زكَّاها و قد خاب من دسَّاها» و نفس الطهارة و الصفاء ليست كمالاً بالحقيقة لأنهــا أمــر عدمــي و الأعــدام ليســت من الكمالات بل المراد منها حصول أنوار الإيمــان أعــني إشراق نورالمعرفة بالله و أفعاله وكتبه و رسله و اليوم الآخر و هو المراد بقوله تعالى: «فمن يرد الله أن يهديه يشرح صدره للإسلام فهو على نور من

قوله: «لأتهما عبارة...» أى لأن السماوات و الأرض هيارة عن عالم الملك و الشهادة الخ.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «لأنَّ لله محسط بكـل الموجودات...» محيط بكلّ الموجودات و ربّ لها؛ ولاتنس التوحيد الصمدى على الوجه الوجيه الذي حرّرناه في أول الإلهات من هذا الكتاب الحكيم.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: هو هو سبب استحقاق الجنة...» أي الجنّة الحارجيّة.

ربّه» فشرح الصدر غاية الحكمة العملية، و النور غايةالحكمة النظرية، فالحكيم الإلهي هو الجامع لهما، و هو المؤمن الحقيقي بلسان الشريعة و ذلك الفوز العظيم.

#### فصل (۵)

# في كيفية حصول العقل الفعال في أنفسنا"

اعسلم أنَّ للعقل الفعال وجوداً في نفسه و وجوداً في أنفسنا. فإنَّ كمال النفس و عام وجودها و صورتها و غايتها هو وجود العقل الفعال لها و اتصالها به واتحادها معه، فإنَّ مالا وصول لشيء إليه بوجه الاتحاد لا يكون غاية لوجود ذلك الشيء؛ فما هو غاية بالطبع " لشيء في وقت فهو من شأنه أن يصير صورة له في وقت آخر إلا لمانع يقطع طريقه إلى الوصول، و كأنا قد أوضحنا تحقيق هذا الاتحاد في العلم الكلّى عند بحثنا عن أحوال العقل و المعقول ايضاحاً يكفى لأهل العرفان و أصحاب المذوق و الوجدان، و إن لم يكسن نافعاً لأهل الجحود و الطفيان؛ فمن استشكل عليه أنَّ شيئاً واحداً كيف يكون فاعلا متقدّماً على وجود الشيء و استشكل عليه أنَّ شيئاً واحداً كيف يكون فاعلا متقدّماً على وجود الشيء و عايمة متأخرة عنه مترتبة عليه ترتباً ذاتياً بعد مراتب استكمالاته و ترقياته في الوجود فعليه أن يسرجع و ينظر إلى ما حققناه، و يسلك الطريق الذي سلكناه

<sup>\*</sup> قول...: «فصل في كيفية حصول العقل الفقال في أنفسنا...» راجع في المقام الفصل الثالث و الثلاثين من المرحلة السادسة من هذاالكتاب حيث يقول: قد اختلف الحكماء في أن إدراك النفس الإنسانيّة حقائق الأشياء... ج ٢. ص ٢٥٦ من هذا الطبع، و ج ١ من الطبعة الأولى الرحلية الهجرية، ص ٢٠٠ و إن شئت فراجع الفصل الخامس من المقالة الخامسة من طبيعيّات الشفاء (ج ١. من الطبعة الأولى الرحلية الهجرية. ص ٣٥٤ و ص ٣٢١ من نفس الشفاء بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه).

<sup>\*\*</sup> قوله: «ضا هو غاية بالطبع...» أى فما هو غاية بالطبع لشيء فى وقت قبل الوصول. فهو من شأنه أن يصير صورة له فى وقت آخر عند الحصول و بعده إلا لمانع الخ.

حيث عرَّفناه بقوَّة البرهان و نور الكشف و العيان إنَّ المبدء الأعلى لـــه الأوَّلية و الآخـرية لأجـل سبعة وجـوده المنيسـط، و قوَّة وحدته الجامعة، و شدة نوريته الساطعة. و تمام هويَّته الَّتي انبعثت منها ۗ الهويات. و عينه الَّتي انبجست منها أعيان الوجــودات؛ فوجــوده التام الّذي هو فاعل الإنيّات هو غايتها و كمالها. فهو أصل شـجرة الوجــود و ثمرتها لأنَّ وحدته ليست كسائر الوحدات الَّتي تحصل بتكرُّرها الأعبداد؛ فلاتاني لوحدته كما لا مثل لوجوده بل أحديته الصرفة جامعة للكثرات سيارية في الوحيدات، و نبور وجبوده نافذ في الهويّات كما قال إمام الموحّدين.\*\* عــلـي(ع): مــع كــلّ شـــيء لا بمقارنة و غير كلّ شــيء لا بمزايلة. فلا يدفع وجوده الإستدائي وجموده الانستهائي، فمنه يستغرّل الموجودات في الابتداء و إليه تصعد الإنـــــيّات في الانــتهاء. فعلى هذا المنوال حال وجودات الأنوار القيوميّة و صور المفارقــة الإلهـيَّة، فــإنَّ وجـــودات العقــول الفعَّالة ظلال لوجوده، و وحداتها مثل لوحدته، فسعتها و جميستها الموزج لسبعته و جمعيَّته، فإلما هي وسائط صدور الأشــياء عــن الحقّ تعالى و وسائل رجوع الموجودات إليه، فلها الأوّليّة بأوّليّته و الآخم يَّة بآخريَّته، كما أنَّها موجودة بوجوده لابإيجاده باقية بيقائه لابابقائه لأنَّها كما علمت عنزلة أشعة نوره و لوازم هويته.

ثمَّ إِنَّ النظر في العقل الفعال من حيث وجوده في نفسه غير النظر فيه من حيث حصولمه لنغوسنا؛ فالنظر فيه من الحيئية الأولى قد مرَّ ذكره في الربوبيّات إذ قد ثبت وجوده في نفسه بالبرهان، و ليس النظر فيه الآن إلا من حيث كونه كمالاً للنفس الإنسانيّة و تماماً لها، و البرهان على وجوده في النفس إنَّ النفس في مبادى الأمر و إن كانت نفساً بالفعل لكنها عقل بالقوة، و لها أن تصير عقلا بالفعل لأجل تصورُ المعقولات و التفطن بالشواني بعد الأوليات حيتي تصعر بحيث تحضر

<sup>\*</sup> قوله: «انبعثت منها» في بعض النسخ: انبعثت عنها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كما قال الموحّدين...» والصواب إمام الموحدين، أو سلطان الموحّدين.

صورالمعلومات مستى شاتت؛ فتحصل لها ملكة استحضار الصور العقلية من غير تجسم كسب جديد؛ فخرجت ذائها من العقل بالتوتُه إلى العقل بالغمل، وكلّ ما خرج \* من حدود القوة و الاستعداد إلى حد الفعل فلابدً لمه من أمر يخرجه منها إليه؛ فهو إن كان أمراً غير عقلى كجسم أو قوة جسمائية فيلزم أن يكون الأخس وجوداً وكان غير العقل أفاد العقل لفيره و ذلك عسال، و إن كسان عقلا فلايمتلو إمّا أن يكون عقلا في أصل الفطرة فهو المطلوب، و إن كم يكن كذلك فيحتاج لامحالة إلى أمر يخرجه من القوة إلى الفعل و يجعله عقلا بالفعل فيحتاج لامحالة إلى أمر يخرجه من القوة إلى الفعل و يجعله عقلا بالفعل فنتقل الكلام إليه حتّى يدور أو يتسلسل أو ينتهى إلى المطلوب؛ فثبت وجود العقل المقدر، عن شائبة القوة و النقص الاستعدادي.

و من سبيل آخر أنَّ النفس الإنسائية قد لاتكون معلوماتها التي اكتسبتها حاضرة لها مدركة، و لها قوة الاسترجاع و الاستذكار؛ فهى مخزونة فلها قوة الإدراك و قوة الحفظ و هما متفايرتان لأنَّ الحافظ فاعل و المدرك قابل فيمتنع اتحادهما. ولا شك أنَّ المدرك القابل هى النفس فالحافظ الفاعل جوهر أجلً منها وجوداً، و هذا النحو من الوجود عقل فعال، و ظاهر مكشوف إنه ليس جسماً من الأجسام ولا قوة في جسم لأنَّ شيئاً منهما لايكون معقولاً بالفعل و لاعاقلا بالفعل فكيف يكون سبباً لما ليس بجسم ولا في جسم و الكلام في وجود سبب المفس عقلا بالفعل، و أمّا المعقول من الجسم فه فهو صورة عقلية لايحمل عليه معنى الجسم بالحمل الشائع الصناعي، فبالجسم لم يصر جسم معقولا فضلا عما ليس بجسم من الأمور التي ليست داخلة في مكان ولا منظبعة في ذي وضع و حير حير حير عيور فيها، لما تقدّم من

<sup>\*</sup> قولـــه: هو كلَّما خرج» والصُّواب في الكتابة: و كلَّ ما خرج الح. قوله: هفيو إن كان...» ضمير هو راجم إلى أمر في قوله: فلابد له من أمر الح.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و اما المعقول من الجسم» و هو الجسم الكلَّى.

أنُّ تــأثير الأجســام\* و الجســمانيات في الأشــياء بمِشارِكة الأوضاع المكانيَّة؛ فإنَّ القـرب الوضيعي\*\* و الاتصـال المقـداري في الجسمانيات بإزاء القرب المعنوي و الارتساط العقسلي في السروحاني في القبول الأثر و استجلاب الفيض، و أمّا الأوّل تعالى فهو و إن كان هو الفيَّاض المطلق والجواد الحقّ على كلّ قابل لفيض الوجود إلا أنَّ في كلَّ نوع من أنواع الكائنات لايدُّ من واسطة تناسبه من الصور الجرَّدة و الجواهم العقليّة، و هم الملائكة المقرّبون المسمّون عند الأوائل بأرباب الأنواع. و عسند الأفلاطونسيين بالمثل الأفلاطونيّة و الصور الإلهيّة لأتها علومه التفصيليّة الّتي بواسـطتها يصـدر الأشــياء الخارجــة كما مرَّ. و لا شِك أنَّ أَلِيقها و أنسبها في أن يعتني تكميل النفوس الإنسانية هو أبوها القدسي و مثالها العقلي المسمى بلسان الشــرع جبرئيل و روح القدس، و.في ملّة الفرس كان يــمي ــ روان بخش ــو في كـــئير مــن الآيـــات القرانــية تصريح بأنَّ هذه المعارف في الناس و في الأنبيا.(ع) يحصل بتعلميم الملـك و إلهامه. كقوله تعالى: «علَّمه شديد القوى» و قوله: «قال نبَّأَني العليم الخبير \*\*\*» و كيفيَّة وساطة هذه الملك المقرب العقلاني في استكمالاتنا العلمية أنَّ المتخبيلات المحسوسة إذا حصل في قوة خيالنا يحصل منها من جهة المشــاركات و المبايــنات معانى الكليّة \*\*\*\*، و لكنّها في أوائل الأمر مبهمة الوجود

<sup>\*</sup> قوله: «لما تقدم أن تأثير الأجسام» والصواب: لما تقدّم من أن تأثير الأجسام.

<sup>\*\*</sup> قولــه: «فنان القـرب الموضعي...» قد تقدم الكلام فيه في الفصل العاشر من الباب الرابع من هذا القسم من الكتاب في سفر النفس.

<sup>\*\*\*</sup> قولـه: «و قوله تعالى: قال نَبَأَنَى العليم الحنبير» إشارة إلى أول سورة النحريم من القرآن الكريم: «و إذ أسـرّ الـنبيّ إلى بعض أزواجه حديثاً فلمّا نَبَأَت به و أظهره الله عليه عرّف بعضه و أعرض عن بعض فلمّا أنبأها به قالت من أنبأك هذا قال نَبَأَنى العليم الخبير».

<sup>\*\*\*\*</sup> قولـــه: «معــانى الكنّــية» والصـــواب المعانى الكنّية؛ أى المعانى الكنّية من الجنس و الفصل. و لكنّها أى ولكنّ المعانى الكنّــة في أوائل الأمر مبهمة الوجود الخ.

ضعيفة الكون كالصور المرئية الواقعة في موضع مظلم؛ فإذا كمل استعداد النفس و تبأكُّد صلاحيتها بواسطة التصفية والطهارة غن الكدورات، و تكرِّر الإدراكات و الحبركات الفكبرية أشمرق نسور العقسل الفعبال عليها وعلى مدركاتها الوهمية و صورها الخيالية؛ فيجعل النفس عقبلا بالفعل، ويجعبل مدركاتها ومتخيلاتها معقبولايت بالفعل، و فعل للعقل الفعال في النفس و صورها المتخيلة الواقعة عندها كفعل الشمس في العين الصحيحة و ما عندها من الصور الجسمانيَّة الواقعة بحذائها عـند إشــراقها عــلى العــين و عــلى مبصراتها؛ فالشمس مثال العقل الفعّال و قوة الايصار في العين مثال قوة البصيرة في النفس، و الصور الخارجيَّة الَّتي بجيالها مثال الصور المتخيّلة الواقعة عندالنفس، فكما أنّ قبل إشراق الشمس عند الظلام يكون البصر بصرأ بالقوة و المبصرات مبصرات بالقوة فإذا طلعت الشمس و أشرق عليها صبارت القسوة البصـرية رائية مبصرة بالفعل و تلك الملونات الَّة، بحمالها مرئيات مبصـرة بـالفعل فكذلك مهما طلع على النفس هذا النور القدسي، و أشرق ضوءه عليها و عبلي مدركاتها\*\* الخيالية صارت القوة النفسانية عقلا و عاقلا بالفعل، و صارت المتخيّلات معقولات بالفعل، و ميزت القوة العقلية بين المكتسبات الحماصلة ذاتياتها عن عرضياتها، و حقائقها عن لواحقها، و رقائقها و اصولها عن فروعها، و أخذتها مجبردة عسن الأعداد و الأفراد فيصير الإنسان عند ذلك إنساناً عقلياً إذ بطلـت جزئيـته و ضيق وجوده بقطع التعلُّقات\*\*\* و القيود. و إذا اشتدٌ هذا النور آلـذي هــو صــورته العقلــية اتحد بالروح الكلِّي الإنساني المسمى بروح القدس، و العقل الفعال و المبدء الفاعلي الَّذي سعته وجوده و بسط هويَّته بحيث يكون نسبته

<sup>\*</sup> قوله: هو تكرّر الإدراك...» و الصواب؛ و تكرّر الإدراكات و الحركات الفكرية الخ.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «عليها و على مدركاته...» العبارة الصحيحة هكذا: عليها و على مدركاتها الحنياليّة صارت القوّة النفسانية عقلاً و عاقلاً بالفعل الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «يقطع التعلقات...» و الصواب: بقطع التعلّقات.

إلى جميع الأشخاص و الأعداد و الأنداد البشرية نسبة واحدة كما هو شأن الكلّى الصادق عليها المحمول عليها بحسب المفهوم و المعنى إلا أنَّ المفهوم عنوان للأفراد، و هدنا المسبد، الفاع لمى حقيقة لها و حامل لها حافظ إيّاها، و كذا الطبائع الكلّية عنوانات لذوات نورية و هويات عقليّة و ملائكة قدسيّة و أرباب أنواع طبيعية. و بالجملة مهما صارت النفس عقلا تصير محسوساتها معقولات بالفعل و عاقلات أيضاً لما مرَّ من طريقتنا أنَّ كل معقول بالفعل عاقل بالفعل.

#### فصل (۶)

ق اظهار نبذ من احوال هذا الملك الروحاني المسمى عند العرفاء بالعنقاء على سبيل الرمز و الاشارة

العنقاء محقّق الوجود عند العارفين لايشكون في وجوده كما لايشكون في البيضائي و هبو طائر قدسي مكانه جبل قاف صفيره يوقظ الراقدين في مراقد الظلمات، و صوته ينبه العافلين عن تذكر الآيات، نداؤه ينتهي إلى سماع الها يطين في مهوى الجهالات المترددين كالحياري في تيه الظلمات النازلين في عالم الهيولي و الهاوية الظلماء و القرية الظالم أهلها، ولكن قلَّ من يستمع إليه و يصغى نداؤه و يصرف صداؤه، لأنَّ أكثرهم عن السمع لمعزلون، و عن آيات ربّهم معرضون، صمَّ يحسَم عصي فهم لا معه. و نعم ما قيل بكم عمي فهم لا يعقلون، هنو صع جميع الخلق و هم لا معه. و نعم ما قيل بالغارسة:

بامائی و بامانهای \* جائی از آن تنها نهای

و كـلّ من له علّة الاستسقاء أو فيه مرض السوداء يستشفى بظلاله. وكذا من به علّة ماليخوليا ينتفع بسماع صفيره بل الأمراض المختلفة و العلل المعرضة كلّها

<sup>\*</sup> قوله: «كمالا يشكّون في البيضائي» البيضائي اسم طائر. قوله: «و هو طائر قدسي» ضمير هو راجع إلى العنقاء الكلمة ٣۶٢ من كتابنا «الف كلمة و كلمة / هزار و يلك كلمه» في العنقاء.

ينزول بخنواص أجنحته و رياشه إلا مسرض واحد مهلك و هو الجهل الراسخ المركب بالعناد، وله الطيران صعوداً و نزولاً من غير حركة و انتقال، وله الذهاب و الجيء من غير تجدد حال و ارتحال، و إليه القرب و البعد من دون مسافة و مكان ولا تغيّر و زمان، منه ظهرت الألوان فى ذوات الألوان و هو مما لا لون لـه، و كذا الأمر فى باب الطعوم و الروائح، و من فهم لسانه بفهم جميع ألسنة الطيور. و يعرف كللً الحقائق و الأسرار، مستوكره "المشرق و لايخلو عنه ذرة فى المغرب، الكلّ به مشتفل و هو من الكلّ فارغ، و الأمكنة مملوءة منه و هو خال عن المكان، العلوم و الصنائع مستخرجة من صفيره و النغمات اللذيهذة و الأغانى العجيبة و الأرغنونات و الموسيقارات المطربة وغيرها مستنبطة من أصول هذا الطير الشريف الذات المبارك الإسم.

جون نديدى شبى سليمان را \* تو چو دانى زبان مرغان را كلّ من يتعوذ بريشة من رياشه يجوز فى النار آمنا من الحرق. و يعبر على الماء مصوناً من الغرق بل استكمال جميع الخلق بأنحاء كمالاتهم و وصول السالكين إلى مآريهم و حاجاتهم بتأييد هذا الطير القدسى.

#### فصل (٧)

في بيان السعادة و الشقاوة الحسيتين الاخرويتين دون العقليتين الحقيقيتين إلى النافوس الجاهلة جهلا بسيطاً دون ما هو مضاد للحق إن كانت هيولانية محضة و لم تحدث هيأة عقليّة ولا علم أولى ففى بقائها وقع التردد و الاختلاف بين الفلاسفة، و المنقول من الإسكندر الافروديسي و هو من أعاظم تلامذة معلّم المشائيين القول بعدمها و فسادها، و الشيخ الرئيس أيضاً مال إلى هذا الرأى في

<sup>\*</sup> قولسه: «مستوكره» مسن الوكسر، و هو ما يقال بالفارسية لانه و أشيانه. و المشرق هوالعالم العقلى النوراني. قوله: «ولا يخلو عنه ذرًا في المغرب» المغرب هو عالم الأجسام الظلماني.

بعيض رسائله الموسومة بالجالس السبعة ، و قد أشرنا إلى أنَّ النشأة الآخرة له كانــت منحصرة في النشأة العقليَّة لكان القول ببطلان هذه الساذجة لازماً اضط اراً لأنَّ وجــود الشيء في كلِّ نشأة أنَّما يكون بصورته لا بهيولاه. لكن قد علمت أنَّ بعد هذه النشأة التعلّقية المتجددة الكائنة الفاسدة عالمن "" صورين مستقلّن باقين غمير دائرين أحدهما دارالمعقولات و الثاني دار المحسوسات الصرفة الَّيِّم, لامادة لها ولا حسافظ إيّاها إلا النفس، لأنَّ وجودها وجود إدراكي و هو نفس محسوسيّتها، و المحسوس بما هنو محسوس وجوده بعينه وجوده للجوهر الحاس و هو النفس، فالنفس هي الحافظة و المبقية للصور الحسيّة هناك من غير مادة كما أنَّ العقل هو الحافظ المبقى بإذن الله للنفس من غير حامل أو بدن؛ فلاحاجة للأشباء الموجودة في هـذا العـالم إلا بأسـبابها الفاعلـة و جهاتهـا دون الأسـباب القابلـة و القوى والاستعدادات، فإذن هذه النفس باقية بعد البدن ولم يترسّخ فيها هيئات بدنية ورذائــل نفســانية حتَّى تكون متأذية سما معذبة بسبيها لمنافاتها و مضادتها لجوهر النفس من حيث فطرتها الأصلية النورانية، ولايمكن أيضاً أن تكون معطلة لاتفعل ولا تـنفعل إذ لامعطــل في الوجــود فــلها بقــدر حظَّها من الوجود حظَّ من اللَّذة والسعادة، و قـد مـرُّ أنَّ الوجـود لذيـذ إن حصـل و كمالــه ألذَّ، و هذه النفس وجودهــا لها لا لشيء آخر لكونها غبر مادية؛ فاللذة حاصلة لها بقدر وجودها و وجود ما معها إن كان بلامانع أو مشوّش لكنها ضعيفة إذ لا كمال لها و إن كانت خارجة عن القوة المحضة و الهيولانية بحصول الأوليات و بعض الآراء المشهورة و المقدمات الذائعة، و لم يحدث فيها بعد شوق إلى العقليّات و لا داعية كمال علمي عقــلى عـلى وجه التأكُّد و الجزم؛ فإنَّها إذا فارقت هذا البدن فإن كانت خيَّرة فلا

<sup>\*</sup> قوله: «الموسومة بالمجالس السبعة» أقول: و هي غير رسالته «المقاييس السبعة» و قد طبعت، و انا رسالة أخرى منها أيضاً.

<sup>\*\*</sup> قوله: «عالمان...» والصواب: عالمين صوريين مستقلِّين باقيين.

محالة لهما سعادة غير حقيقية من جنس ما كانت توهمته و تخيّلته، و بلغت إليه همّنته و سمعت من أهل الشرائع من الحور و القصور و السدر المخضود و الطلح المنضود و الظل الممدود و الأشجار و الأنهار و سائر ما يكون لذيذاً بهيجاً عنده، و همذا كمّا لا اشكال في اثباته عندنا لأنَّ الصور الأخروية المحسوسة حصولها غير مفتقر إلى موضوع و مادة كما أشرنا إليه، و سيأتى بيان ذلك على مسلك البرهان، و الفحص البائع والبحث اللائق.

و أمّا الفلاسفة فنقل صاحب الشفاء عن بعض منهم قولا ممكناً على زعمه، و قد وصغه بائه لا يجازف في الكلام من أنَّ هؤلاء إذا فارقوا الأبدان و هم بدنيون و ليس لهم تعلق بما هو أعلى من الأبدان فيشغلهم التزام النظر إليها و التعلق بها عن الأشياء البدنية، و إتما لأنفسهم إنها زينة لأبدانهم فقط، و لا يعرف غير الأبدان و البدنيات أمكن أن يعلقهم نوع تشوقهم إلى التعلق ببعض الأبدان التي من شأنها أن يتعلق بها الأنفس لأنها طالبة بالطبع، و هذه مهيّات معينة الأجسام دون الأبدان الإنسانية والحيوانية للعذر الذي ذكرناه، و لو تعلّق بها لم يكن إلا تفسأ لما فيجوز أن يكون ذلك جرماً سماوياً لا أن تصير هذه الأنفس أنفساً لذلك الجسرم أو مدبرة لها فإن هذه لا يمكن؛ بل أن تسير هذه الأنفس أنفساً لذلك الجسرم أو مدبرة لها فإن كان اعتقاده في نفسه من يتخيل الصور التي كانت معتضده عنده "و في وهمه؛ فإن كان اعتقاده في نفسه و في أفعاله الخير و موجب السعادة رأى الجميل و تخيله؛ فيتخيل أنه مات و فير

<sup>\*</sup> قول...ه: «فسنقل صاحب الشفاء...» أقول: نقله فى الفصل الحامس عشر من المقالة الثالثة من المبدأ و المصاد (ط ١. ص ١٦٣)، و أتسا ذلك البعض فقال الهمقى الطوسى فى شرحه على الفصل السابع عشر من النمط النامن من إشارات الشيخ الرئيس: و أظله يريد الفارابي (الجزء النافى من الحكمة بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه، ص ٩٩٩).

<sup>\*\*</sup> قوله: « و هذه مهيّات...» العبارة محرّفة صوابها هكذا: و هذه مهيّأة بهيئة الأجسام.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «كانت معتضده عنده» والصواب: كانت معتقده عنده.

و سائر ما كان في اعتقاده للأخيار".

قـال: و يجوز أن يكون هذا الجرم متولّداً من الهواء و الأدخنة، و يكون مقارناً لمزاج الجوهر المسمى روحاً الّذى لا يشك الطبيعيون أنَّ تعلّق النفس به لا بالبدن، و أثّـه لمو جـاز أن لا يتحلّل ذلك الروح مقارقاً للبدن و الأخلاط و يقوم لكانت النفس تلازمه الملازمة النفسانية.

و قال: و أضداد هدؤلاء من الأشرار يكون لهم الشقاوة الوهمية أيضاً. و يتخيلون أله يكون لهم جميع ما قبل في السنة التي كانت لهم من العقاب للأشرار، و إنسا حاجتها إلى البدن في هذه السعادة و الشقاوة بسبب أنَّ التخيل و التوهم أنما يكون بآلة جسمانية، و كلَّ صنف من أهل السعادة و الشقاوة يزداد حاله باتصاله عما هو من جنسه بعده به؛ فالسعداء الحقيقيون يتلذّذون بالجماورة و يعقل كلَّ واحد ذاته و ذات ما يتصل به، و يكون اتصال بعضها ببعض لاعلى سبيل اتصال الأجسام فيضيق عليها الأمكنة بالإزدحام لكن على سبيل اتصال معقول فيزداد فسحة بالإزدحام.

هذا ما بلغ إليه نظر الشيخ و أترابه في اثبات السعادة و الشقاوة الأخرويتين المحسوستين، و في كيفية جبئة السعداء و جحيم الأشقياء في المعاد، و قد مرت الإنسارة منا في الفصل الثالث من الباب الثامن من علم النفس عند بحثنا عن دفع الشبكوك الباقية لأصحاب النقل إلى سخافة هذا الرأى و ما يلزمه من المفاسد، و الدن نذكر هاهنا أنَّ القول بتجويز أن يكون موضوع تصور النفس و تخيّلها بعد السجرد عن هذا البدن جرماً متولّداً من الهواء و الدخان كيف يصح من رجل ذي بضاعة من الفلسفة الطبيعية؟ فكيف من الفلسفة الإلمية، أليس مثل هذا الجسم الدخاني المتولّد من بعض المواد العنصريّة يتفرّق و يتحلّل بأدني سبب إذا لم يكن لم طبيعة حافظة إيّاه عن التبدد و عن التحلّل شيئاً فشيئاً بإيراد البدل كما في

<sup>\*</sup> قوله: «في اعتقاده للأخيار» و في بعض النسخ: في اعتقاد الأخبار.

الــروم الطـــى حـــتّـى يبقى تهيَّؤه لتصرف النفس فيكون هو في ذاته نوعاً نباتاً بل حبهواناً لكونــه موضــوع الإدراك التخيلي؛ فإذن أليس هذا عين التناسخ، و أليس صمار همذا الجمرم الدخاني حيواناً غير إنسان تعلقت به نفس إنسانية فصار هذا الإنسيان منسلخاً عين إنسانيته إلى حيواناً آخر، و ذلك لأنَّ شرط الإنسانيَّة أن يكــون لــه قوة إدراك المعقولات إمّا بالفعل أو بالاستعداد القريب أو البعيد لــه. و لـيس فـيه شــيء منها إذ قد بطل استعداده الأول بالموت من غير أن تصير عقلاً بــالفعل، ثمُّ لو فرض كونه ذاقوة تعقُّل المعقولات لكان إنساناً آخر فعلي أي وجه يلــزم التناسخ و هو مع بطلانه في نفسه كما مرَّ قد أحاله الشيخ و غيره من توابع المشمائيين. و هــذا اللزوم لايدفع بمجرَّد قوله: تستعمله من غير أن تصير نفساً لها. إذ لا مصنى للنفس إلا الجوهر الإدراكي المستعمل لجرم حيواني ذي حياة بالقوة موضوع لإدراكات سيما على ما ذهبوا إليه من انطباع صورة المحسوسات و المتخـيلات في الأجــرام الّتي هي آلة لها. و بالجـملة هذا مذهب ردى و قول فاسد ألجــاهم إلى القــول بــه عــدم علمهم بتجرّد النفس الخيالية و مدركاتها عن المواد الطبيعية.

والعجب من الشيخ أبي على أيضاً إنه ذكر في هذا الكلام المنقول أنَّ السعداء المحقيق يتلذَّذون باتصال ذوات " بعضهم ببعض اتصالا عقلياً كاتصال معقول بمع أنه لم يحصل معنى الاتصال العقلى والاتحاد الذاتى بين العاقل و المعقول، ولم يقدر على اثباته بل أنكره في أكثر كتبه غاية الإنكار، و شنع على القائل به كفر فوريوس و متابعيه غاية التشنيع.

ثمَّ قـال في أواخــر إلهــيّات الشفاء و في الرسالة الأضحويَّة: إنَّ الصور الخياليَّة

<sup>\*</sup> قوله: هوالعجب من الشيخ...» راجع شرح المولى صدراء على الهداية (ط ١ من الحجرى، ص ٣٧٧) و كذا راجع إلهيات الشفاء (ط ١ من الرحلي، ص ٣٨٧).

<sup>\*\*</sup> قوله: «باتصال ذوات...» العبارة الصحيحة هكذا: بالصال ذواتهم بعضهم ببعض الخ.

ليست تضعف عن الحسية بل تزداد عليها تأثيراً و صفاء كما نشاهد في المنام، و ربحا كان المحلوم به أعظم شأناً في بابه من المحسوس. على أنَّ الآخرى أشد استقراراً من الموجود في المنام بحسب قلة العوائق و تجرد النفس و صفاء القابل. و ليست الصور التي ترى في المنام بل و التي تحسن في اليقظة كما علمت إلا المرتسم في النفس إلا أن إحداهما تبتدى من باطن و تتحدر إليه، و الثانية تبتدى من خارج و ترتفع إليه فإذا ارتسم في النفس تم هناك الإدراك المشاهد، و إنما يلذ و يوذى بالحقيقة هذا المرتسم في النفس لا الموجود في الخارج، و كلما ارتسم في النفس فعل فعله و إن لم يكن سبب من خارج؛ فإن السبب الذاتي هذا المرتسم و المناون الخسيسة، و أمّا الأنفس المقدسة فإنها تبعد عن الخسيستان بالقياس إلى الأنفس الحسيسة. و أمّا الأنفس المقدسة فإنها تبعد عن الخسيستان بالقياس إلى الأنفس الحسيسة. و أمّا الأنفس المقدسة فإنها تبعد عن الخسيسة عن النظر " إلى ما خلفها و إلى المملكة التي كانت لها كلّ النبرى، ولو كان بقى عن النظر " إلى ما خلفها و إلى المملكة التي كانت لها كلّ النبرى، ولو كان بقى فيها أثر من ذلك اعتقادى أو خلقى تأذت به و تخلفت لأجله عن درجة العلين فيها أثر من ذلك اعتقادى أو خلقى تأذت به و تخلفت لأجله عن درجة العلين فيها أثر من ذلك اعتقادى أو خلقى تأذت به و تخلفت لأجله عن درجة العلين فيها أثر من ذلك اعتقادى أو خلقى تأذت به و تخلفت لأجله عن درجة العلين

فهـذه غايـة ما وصلت إليه أفكار الفلاسفة الإسلاميّين أعنى صاحب الشفاء و الفارابي و من كان فى طبقتهم و يحذوحذوهم، و هى قاصره عن درجة التحقيق غير بالفـة حــد الإجداء بل باطلة فى نفسها كما سبق، و ستعلم منح القول و لب الكــلام فيما سيأتى عند تجريدنا البحث إلى اثبات معاد الأنفس الفير الكاملة و لا الواطلة إلى درجة العليّين.

ثمُّ العجـب أنَّ الّــذي صوَّره الشيخ رئيس الفلاسفة و نقله من بعض العلماء و

<sup>\*</sup> قولسه: «ثمّ هـ ناك...» والصواب: فيإذا ارتسم في النفس ثمّ هناك الخ. و قوله: «و كلّما ارتسم...» والصواب: وكلّ ما ارتسم في النفس الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: هو تبرئ عن النظر...» في نسخة مصحّحة؛ و تتبرّئ عن النظر.

هو أبو نصر كما ذكره المحقّق الطوسى شارح الإشارات أحسن و أجود ممّا ذكر في كتب غيرهم من الإسلاميّين، و لهذا اختاره الشيخ الغزالي في كثير من مصنّفاته كما يستفاد من بعض مواضع الإحياء و غيره. و قال في رسالته المشهورة الموسومة بالمضنون بهـا: إنَّ اللـذات المحسوسـة الموعـودة في الجنَّة من أكل و نكاح يجب التصديق بها لإمكانها. واللذات كما تقدم حسّية و خيالية و عقلية. أمّا الحسى فلا يخفى معناه و إمكانه في ذلك° كإمكانه في هذا العالم؛ فإنّه بعد ردّ الروح إلى البدن و قــام الــبرهان على إمكانه، و أمّا الخيالي فلذَّته كما\*\* في النوم إلا أنَّ النوم غير مستقر لأجــل انقطاعه؛ فلو كانت دائمة لم يظهر الفرق بين الخيالي و الحسم. لأنُّ التذاذ الإنسان بالصبورة من حيث انطباعها في الخيال و الحس لامن حيث وجودها في الخارج؛ فلو وجدت في الخارج و لم يوجد في حسَّه بالانطباع فلا لذة لــه. و لو بقى المنطبع و عدم في الخارج لدامت اللذة. و للقوَّة المتخيَّلة قدرة على اخــتراع الصور في هذا العالم إلا أنَّ الصورة المخترعة المتخيلة ليست محسوسة ولا منطبعة في القبوَّة الباصرة؛ فلذلك لو اخترع صورة جميلة في غاية الكمال و توهّم حضـورها و مشــاهدتها لم يعظم سروره لأنه ليس يصير مبصراً كما في المنام، فلو كانـت للخـيال قـوءٌ عـلى تصـويرها في القوَّة الباصرة كما لــه قوَّة تصويرها في المتخـيلة لعظمت لذته و نزلت منزلة الصور الموجودة، و لم يفارق الدنيا الآخرة في هذا المعنى إلا من حيث كمال القدرة على تصويرها الصورة في القوَّة الباصرة. ولا يخطـر بــباله شيء بميل إليه إلا و يوجد لــه في الخيال حيث يرى، و إليه الإشارة بقولـــه(ع) إنَّ في الجــنَّة سوقاً يباع فيه الصور، و السوق عبارة عن اللَّطف الإلهى آلـذي هــو منهع القدرة على اختراع الصورة بحسب الشهوة و هذه القدرة أوسع و

<sup>\*</sup> قولــــه: «و إمكانه فى ذلك...» و الصواب: و إمكانه فى ذلك العالم ثم كإمكانه فى هذا العالم. فإنّه بعد ردّ الروح الح.

<sup>\*\*</sup> قوله: هو أما الحيالي فلذَّة كما...» والصواب: فلذَّته كما في النوم.

أكمل من القدرة على الإيجاد من خارج الحس"، و حمل أمور الآخرة على ما هو أم و أوضق للشهوات أولى، و لا ينقص رتبتها فى الوجود اختصاص وجودها فى الحسس" و انتفاء وجودها فى الحارج؛ فإنَّ وجودها مراد لأجل حظه، و حظه من وجسوده فى حسّه؛ فإذا وجد فيه فقد توفر حظه والباقى فضل لا حاجة إليه، و إما يراد لأنه طريق المقصود و قد تعين كونه طريقاً فى هذا العالم الضيق القاصر، أمّا فى ذلك العالم فيتسع الطريق ولا يتضيق، و أمّا الوجود الثالث العقلي فهو أن يكون هذه المحسوسة، فإنَّ العقليّات يتقسم إلى أنواع كثيرة مختلفة كالحسيّات فتكون هى أمثلة لها كل واحد مثالا للذة أخرى ممّا رتبته فى العقليات يوازى رتبة المثال فى الحسيات انتهى كلامه.

و أكثره موافق لما نقلناه من صاحب الشفاء و كأنه مأخوذ منه، و أنزل من هذه المرتبة من الاعتقاد في باب المعاد و حشر الأجساد اعتقاد علماء الكلام " كالإمام الرازى و نظرائه بناءاً على أن المعاد عندهم عبارة عن جمع متفرقات أجزاء مادية لأعضاء أصلية باقية عندهم، و تصويرها مرّة أخرى بصورة مثل الصورة السابقة ليتعلق النفس بها مرّة أخرى، و لم يتغطنوا بأن هذا حشر في الدنيا لا في النشأة الأخرى، و عود إلى الدار الأولى دار العمل و التحصيل لا إلى الدار العقبي دار الجزاء و التكسيل؛ فأين استحالة التناسخ و ما معنى قوله تعالى: «إنا لقادرون على أن نبدل أمثالكم و ننشأكم فيما لاتعلمون» و قوله تعالى: نحن لاتعلمون» و قوله تعالى: نحن لاتعلمون» و قوله تعالى: نحن لاتعلمون» و قوله تعالى: خمن المتعلم و شددنا أسرهم و إذا شننا بدلنا أمناهم تبديلاً» و لا يخفى على ذى بصيرة أن النشأة النانية طور آخر من الوجود يباين تبديلاً» و لا يخفى على ذى بصيرة أن النشأة النانية طور آخر من الوجود يباين عدنا الطور المخلوق من التراب و الماء و الطين، و أن الموت و البعث ابتداء حركة

<sup>\*</sup> قوله: أمثلة لِلذَّات العقلية» والصواب: أمثلة لِللَّذَات العقيلة؛ أعنى أنَّ اللّذَات جمع اللّذة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «اعتقاد العلماء الكلام» والصواب؛ اعتقاد علماء الكلام.

السرجوع إلى الله أو القسرب منه لا العود إلى الخلقة المادية و البدن الترابى الكثيف الظلمانى.

ثمَّ جصل الفخر فى تفسيره الكبير يستدل على إثبات ما فهمه و تصوره من معنى الحشر و المعاد بآيات قرانية وقعت فى باب القيامة و البعث، و يحملها على ما وافق طبعه و رأيه فقال: إن قوله تعالى فى سورة الواقعة من الآيات إشارة إلى جواب شبهة المنكرين الذين هم من أصحاب الشمال المجادلين فإلهم قالوا «أ إذا مناوكنا تراباً و عظاماً أثنًا لمبعوثون أو آباؤنا الأولون» و اشير إلى إمكانها هذا بوجوه أربعة.

أوّها قولسه تعالى: «أفرأيستم ما تمنون ءأنتم تخلقونه أم نحن الخالقون» وجه الاستدلال بهذا إنَّ المنى إنّما يحصل من فضلة الهضم الرابع، و هو كالطل المنبث في أطراف الأعضاء و يجب غسلها بالالتذاذ الواقع أطراف الاعضاء و لهذا يشترك كل الأعضاء و يجب غسلها بالالتذاذ الواقع لمصول الانحلال عنها كلّها، ثمَّ إنَّ الله تعالى سلّط قوَّة الشهوة على البنية حتى أنها تجمع تلك الأجزاء كانت متفرقة جداً أولا في أطراف العالم ثمَّ إنَّ الله جمعها في بدن ذلك الحيوان و جمعها الله في أوعية المنى ثمَّ إلى قرار الرَّحم، فإذا كانت هذه الأجزاء متفرقة فجمعها و كون منها هذا الشخص فإذا افترقت بالموت مرَّة أخرى فكيف يمتنع عليه جمعها و كون منها هذا الشخص فإذا افترقت بالموت مرَّة أخرى فكيف يمتنع عليه جمعها مرًا أخرى

هذا تقرير الحُمجة و إنَّ الله ذكرها فى مواضع من كتابه: منها فى سورة الحجّ «يا أيهــا الناس إن كنتم فى ريب من البعث فإنا خلقناكم من تراب إلى قوله ذلك بأنَّ الله هوالحسقّ و إنّه يحيى الموتى و أنّه على كلَّ شىء قدير وأنَّ الساعة آتية لاريب فيها و أنَّ الله يبعث من فى القبور».

<sup>\*</sup> قوله: «قواة الشبهة» و الصواب: قواة الشهوة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ثم إنه أخرجا ماء دافقاً» والصواب: ثمّ إنه أخرجها ماءً دافقاً.

و سنها فى ســورة المؤمنين بعد ذكر مراتب الخلقة «ثُمَّ إنَّكم بعد ذلك لميّتون ثمَّ إنَّكم يوم القيامة تبعثون».

و مـنها فى ســورة لا أقســم «ألم يــك نطفــة مــن منىًّ يمنى ثمَّ كان علقة فخلق فسـوًّـى».

و سنها فى ســورة الطــارق «فلينظر الإنسـان ممّ خلق إلى قوله إنّه علمى رجعه لقادرٌ».

و ثانيها قولم تعالى: «أفرأيتم ما تحرثون أءنتم تزرعونه أم نحن الزّارعون» وجه الاستدلال به إنَّ الحبَّ و أقسامه من بطون مشقوقة و غير مشقوقة كالارز و الشعير مدور و مثلَّث و مربّع و غير ذلك من الأشكال إذا وقع في أرض البذر و الستولى عليه الماء و التراب فبالنظر العقلى بقتضى أن يتعفَّن و يفسد لأنَّ أحدهما يكفى لحصول العفونة و الفساد فهما جميعاً أولى، ثمَّ إنّه لا يفسد بل يبقى محفوظاً ثمَّ إذا ازداد في الرطوبه تسنفلق الحبة قطعتين فيخرج منها فرقتان فرقة من رأسها صاعدة إلى فوق و أخرى من تحتها يتشبّت بها في الأرض، و كذا النوى بما فيها من الصلابة العظيمة تنفلق بإذن الله مجموعة على نصفين يخرج من أحدهما الجزء من الصلابة العظيمة تنفلق بإذن الله مجموعة على نصفين يخرج من أحدهما الجزء الصاعد و من الثاني الهابط؛ فيكون أحدهما خفيفاً صاعداً و الآخر ثقيلا هابطاً مع اتحادهما في الطبيعة و العنصر، فيدل ذلك على قدرة كاملة وحكمة شاملة يعجز العقول عن دركها؛ فهذا القادر كيف يعجز عن جمع الأجزاء و تركيب الأعضاء.

و ثالثها قولــه تعالى: «أفرأيتم الماء الّذى تشربون أمنتم أنزلتموه من المزن أم نحن المنزلون» وجه الاستدلال بوجوه.

أوَّلها: أنَّ المَاء جسم ثقيل بالطبع و إصعاد الثقيل على خلاف الطبع فلابدُّ لــه مـن قــادر قاهــر يقهــر الطبع و يسخره و يبطل الخاصية و يصعد الَّذي من شأنه الهبوط و النزول.

<sup>\*</sup> قوله: «تشبَّث» و الصواب: يتشبَّث.

وثانيها: أنَّ تلك الذرات المائية المبثوثة اجتمعت بعد تفرقها فلا بدلها من جامع يجمعهـا قطـرة قطـرة. فمن جمع الأجزاء الرشية المائية للإنزال قادرعلى أن يجمع الأجزاء المبثوثة الترابية للبعث.

و ثالثها: تسييرها بالرياح.

و رابعها: انزالها فى مظان الحاجة و الأرض الجرز و كلّ ذلك دليل الحشر. والسرابع من تلسك الوجوه قوله تعالى: «أفرأيتم النار التى تورون أمنتم أنشأتم شجرتها أم نحسن المنشئون» وجسه الاستدلال إنَّ النار صاعدة بالطبع و الشجر هابطة، و أيضاً النار نورانية و الشجرة ظلمانية، و النار حارة يابسة و الشجر بارد رطسب؛ فإذا أمسك الله فى داخل تلك الشجرة الظلمانية تلك الأجزاء النورانية فقد جمسع بقدرت بسين تلك الأجزاء المتنافرة؛ فإذا لم يعجز عن ذلك فكيف يعجز عن تركيب أجزاء الحيوان و جمع أعضائه انتهى كلامه.

و هذا نهاية ما بلغ إليه فهم أهل الكلام، و غاية ما وصلت إليه قوة نظر علماء الرسوم في اثبات النشأة الأخرة و حشر الأجسام و نشر الأرواح و النفوس، و فيه مع قطع المنظر عن مواضع المنع و الخدش، و عن تحريف الآيات القرائية عن معانيها، و الأغراض المتعلقة بها المقصودة منها المنساقة هي إليها و لأجلها كما سنشير إليه أنَّ ما قرره و صوره ليس من اثبات النشأة الأخرى و بيان الإيمان بيوم القيامة في شيء أصلا، فإنَّ الذي يثبت من تصوير كلامه و تحرير مرامه ليس بيوم القيامة في شيء أصلا، فإنَّ الذي يثبت من تصوير كلامه و تحرير مرامه ليس الدنيا، و يقع منظماً بعضها إلى بعض في مكان واحد؛ فيفيض عليها صورة مماثلة من للصورة السابقة المنعدمة؛ فيعود الروح من عالمه التجردي القدسي بعد أحقاب للصورة السابقة المنعدمة؛ فيعود الروح من عالمه التجردي القدسي بعد أحقاب كثيرة كانت فيه في روح و راحمة تارة أخرى إلى هذا العالم متعلقة بهذا البدن الكنيف المظلم، و إنما سمي يوم الآخرة بيوم القيامة لأنَّ فيه يقوم الروح عن هذا البدن الطبيعي مستغنياً عنه في وجوده قائماً بذاته و بذات مبدعه و منشئه، و البدن الأجروي قائم بالروح هناك. و الروح قائم بالبدن الطبيعي هاهنا لضعف المبدن الأجروي قائم بالروح هناك. و الروح قائم بالبدن الطبيعي هاهنا لضعف

وجوده الدنيوي و قوَّة وجوده الأخروي. و بالجملة كلامه أشبه بكلام المنكرين للآخرة منه بكلام المقرين بها؛ فإنَّ أكثر الطباعية والدهريةهكذا كانوا يقولون يعنى أنَّ المــواد العنصــرية تجتمع بواسطة هبوب الرياح و نزول الأمطار على الأرض و وقوع الأشعة الشمسية و القمرية و غيرهما عليها فيحصل من تلك المواد إنسان و حيوان و نبات. ثمّ تموت و تنفسخ صورها ثمّ تجتمع تلك الأجزاء مرَّة أخرى على هــذه الهــيأة أو عــلـى هيأة أخرى قريبة منها فيحصل منها أمثال هذه المواليد تارة أخــرى، إمّا مع بقاء النفوس و الأرواح كما يقوله التناسخيّة أو مع حدوث طائفة مـنها و بطـلان طائفــة سابقة. و ليت شعرى من الّذي\* أنكر أن يُحدث من ماء و تــراب و مــادة بعيــنها تــارة بعد أخرى صورة شبيهة بالصورة الأولى حتّى يكون المطلسوب انسبات قسدرة الله في ذلبك، و جملسة الأمر أنَّ هؤلاء القوم من أصحاب اللقلقلة و الكلام و أهل المجادلة و الاختصام لم يعلموا أنَّ مقصود التكاليف و وضع الشرائع و إرسال الرسل و إنهزال الكتب ليس إلا تكميل النفوس الإنسانية، و تخليصها عن هذا العالم و دار الأضداد، و إطلاقها عن أسر الشهوات و قيد الأمكنة و الجهات، و هذا التكميل و المتجريد لايحصلان إلا بتبديل هذه النشأة الداثر، المستجددة إلى النشأة الباقية الثابتة. و هذا التبديل إلى النشأة الباقية موقوف أولا عــلى معرفــتها و الإيمــان بوقوعهــا. و ثانياً على أنها الغاية الأصلية المقصودة من وجود الإنسان الّتي يتوجّم إليها بمقتضى فطرتها الطبيعية لو لم ينحرف عن مسلكها بواسطة الجهـالات و ارتكاب السيئات. و ثالثاً على العمل بمقتضاها و ما يسهل السبيل إليها و تدفع القواطع المانعة عنها؛ فالغرض الإلهي من هذه الآيات الدالة عــلى حقيقة المعاد هو التنبيه على نحو آخر من الوجود، و الهداية إلى عالم غائب عـن هـذه الحواس باطن عن شهود الخلائق، و هو مسمى بعالم الغيب و هذا بعالم الشمهادة، و همو عالم الأرواح و هذا عالم الأجساد، و كما إنّ الروح باطن الجسد

<sup>\*</sup> قوله: «وليت من الذي...» والصواب: و ليت شيري من الذي.

كذل لك عالم الآخرة باطن هذا العالم. ثمَّ لمَّا كان اثبات نحو آخر من الوجود يخالف هذا الوجود الطبيعي الوضعي. و نشأة أخرى باطنة تباين هذه النشأة الظاهرة أمراً صعب الإدراك متعصيًّا على أذهان أكثر الناس جحدوه و أنكروه. و أيضاً لإلَّفهم" بهـذه الأجـــاد و شــهواتها و لذاتها يصعب عليهم تركها و طلب نشأة تضاد هذه النشـأة، و لذلك لم يتدبروا في تحقيقها و كيفيّتها بل أعرضوا عنها و عن آياتها, كما قبال تعمالي: «وكما يّن مسن آية في السماوات و الأرض يمرون عليها و هم عنها معرضون» و رضوا بالحسياة الدنيا و اطمأنوا بها و أخلدوا إلى الأرض كما قال: «ولكـنه أخلد إلى الأرض و اتبع هواه» و نحن رأينا كثيراً من المنتسبين إلى العلم و الشـريعة انقبضوا عن اثبات عالم التجرد. و اشمأزت قلوبهم عن ذكر العقل و النفس و السروح، و مسدح ذلسك العسالم و مذمة الأجساد و شهواتها الحسوسة و دثورها و انقطاعها، و أكثرهم توهّموا الآخرة كالدنيا و نعيمها كنعيم الدنيا إلا أنها أو فروأدوم و أبقى، و لأجل ذلك رغبوا إليها، و فعلوا الطاعات لأجلها طالبين قضاءً لوط شهوة البطن و الفرج، و لأجل ما ذكرناه تكرر في القرآن العظيم ذكر الآيات الدالة عــلم. النشــأة الآخرة و البعث و القيام ليتنبّه الإنسان من نوم الجهالة و رقدة الغفلة. فيمتوجّه نحبو الآخيرة و يتسعره من البدن و قيوده من الدنيا و تعلقاتها متطهّراً عن الأدناس و الأرجاس متشوَّقاً إلى لقاء الله و مجاورة المقربين و الاتصال بالقديسين. و اعــلم أنَّ المــراد من الآيات المنقولة ليس ما فسّره صاحب الكبير من اثبات القــدرة الجزافية الأشعرية آلتي مبناها على إبطال الحكمة و نفي العلَّة و المعلول. و أعجب الأُمسور أنَّ هؤلاء القوم متى حاولوا اثبات أصل من أُصول الدين كاثبات قــدرة الصــانع أو اشبات النــبوة و المعــاد اضطروا إلى ابطال خاصية الطبائع الَّتى أودعهــا الله فــيها. و نفي الرابطة العقلية بين الأشياء و الترتيب الذاتي الوجودي و النظام اللائق الضروري و بين الموجودات الَتي جرت سنة الله عليها ولا تبديل لها.

<sup>\*</sup> قوله: «و أيضاً لايفهم» و الصواب: و أيضاً لإلفهم بهذه الأجساد الخر.

و هــذه عــادتهم فى اثبات أكثر الاُصول الاعتقادية كما فعله هذا الرجل الّذى هو إمام أهل البحث و الكلام.

فان قلت: فسا معمنى هذه الآيات سيما المشتملة على ذكر النطفة و ابتداء الحلقة؛ فهل المعنى المراد منها إلا أنَّ الله تعالى كما أنّه قادر على الابتداء و الإنشاء قادر على الإعادة و التكوين مرَّة أخرى.

قلمت الغرض الأصلى من الآيات المعادية يموم حوم بيان منهجين شريفين في بيان المعاد و حشر النفوس و الأجساد.

أحدهما اثمبات ذلك من جهة المبدء الغائيّ، و لزوم الغايات للطبائع الجوهريّة الأصليّة.

و ثانيهما اثباته من جهة المبدء الفاعلي، ولا شكِّ أنَّ البرهان الَّذي يكون الحدُّ الأوسط فيه علَّة للنتيجة و هي ثبوت الأكبر للأصغر، و هو المسمَّى ببرهان اللَّم أونــق مــن الّذي يكون الأوسط معلولا للحكم المذكور و هو المسمّى با لدليل. ثمُّ دون سائر الأسباب، فبإذن نقبول الآيبات الُّـتي فيها ذكرت النطفة و أطوارها الكمالية و تقلباتها من صورة أنقص إلى صورة أكمل و من حال أدون إلى حال أعلى فالغرض من ذكرها اثبات أنَّ لهذه الأطوار و التحولات غاية أخررة؛ فللإنسيان توجيه طبيعي نحيو الكميال و دين إلمي فطري في التقرّب إلى المبدء الفعــال، و الكمــال اللائــق بمــال الإنسان المخلوق أولا من هذه المواد الطبيعية و الأركبان لايوجد في هذا العالم الأدني بل في عالم الآخرة الَّتي إليها الرجعي و فيها الغايمة و المنستهي، فبالضرورة إذا استوفى الإنسان جميع المراتب الخلقية الواقعة في حبدود حركته الجوهبرية الفطرية من الجمادية و النباتية و الحيوانية و بلغ أشده الصوري و تمّ وجـوده الدنـيوي الحـيواني فلابد أن يتوجّه نحو النشأة الآخرة و يخسرج مسن القسوة إلى الفعسل و مسن الدنسيا إلى الأخرى،ثم إلى المولى و هو غاية الغايات منتهىالأشواق و الحركات. و هو المراد من قوله تعالى: «يا أيّها الناس إن كنتم فى ريب من البعث فإنا خلقناكم من تراب ثمَّ من نطفة إلى قوله و إنَّ الله يبعث من فى القبور» قبور الأجساد و قبور الأرواح أعنى الأبدان، و كذا غيره من الآيات المذكورة فيها أطوار الحلقة و أكوان النطفة؛ فإنَّ الفرض من الكلّ اثبات النشأة الآخرة للإنسان من جهة ثبوت الغاية لوجوده و حركته الفطرية.

فــإن قلــت: هــذه التحوّلات و التطوّرات تمّا يوجد فى غير مادة الإنسان أيضاً كالنبات و الحيوان فيلزم أن يكون لها أيضاً نشأة أخروية.

قلت: بعض هذه الأحوال و الأطوار يوجد فيها لا كلّها لنقصان فطرتها عن درجة الإنسانية: فغايتها أيضاً تكون بعد تلك الأطوار، و سائر الأكوان ألميوانية ما لم يصل إلى حدد الإنسانية و لم يدخل بابها لا يمكنه الولوج إلى ملكوت السماوات و الصعود إلى بناب القدس، كما أنَّ الأكوان النباتية ما لم يدخل باب الحيوانية لم يمكنه الدخول إلى الإنسانية لا على وجه التناسخ بل على نحو آخر يعلمه أهدل البصيرة و الحكمة، ثمَّ إنه ليس كلَّ متوجه نحو غاية فهو لا محالة و اصل إليها بل ربّما يعوق عنها لأمر خارجي فإنَّ هاهنا قواطع للطريق و حجباً عن الوصول، و الغرض أنَّ للطبائع غايات ثابتة مقتضى الفطرة الأصلية البلوغ إليها و ربّما يقم المنع والحجاب.

و أمّــا الآيــات آلــق يستدل فيها على اثبات الآخرة بخلق الأجرام العظيمة و الأنواع الطبيعية فالفرض فيها اثبات هذا المطلوب من جهة نحو الفاعلية، فإنَّ أكثر السناس يـزعمون أنه لابد من حدوث شيء من مادة جسمية و طينة لأنَّ حصول شيء لامــن أصــل محال فينكرون حدوث عالم آخر و أشكال و صور فيها، و لم يعلموا أنَّ وجــود الأكــوان الأخــروية أنّــا هو من باب الإنشاء بجرد الجهات لعلمية لامن باب التخليق من أصل مادى و جهات قابلية، فالله تعالى بينه على أنَّ شأنه الأصلى في الفاعلية هو الإبداع و الإنشاء لا التكوين و التخليق من مادة،

<sup>\*</sup> قوله: «وسائر الأكوان...» مبتدأ؛ و قوله: «لايمكنه الولوج...» خبر له.

و كذلك خليق السماوات و الأرض و أصول الأكوان فإنَّ وجودها لم يخلق من مادة أخرى بل أوجدها على سنة الاختراع و الإنشاء و هكذا يكون إنشاء الجنّة و المنار و الأجسام الموعودة في الآخرة". فيندفع إشكال المنكرين للدار الآخرة أُلهما في أيَّ ممادة توجد و في أيَّ قطر وجهة. و أين مكانها و متى زمانها و وقت قسيامها. يطلبون للآخرة مكاناً خاصًاً و يسئلون عن الساعة أيّان مرساها أي في أيّ مكان من أمكنة هذه الأجسام هو يقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين» أى في أيّ زمان معين من أزمنة الدنيا و لم يعلموا أنّ مكان الآخرة و زمانها ليس من جنس مكان الدنيا و زمانها، و لا أنَّ وجودها و ايجادها ليس كوجود الأكوان الدنيوية و ايجادها فلها نشأة أقوى حاصل من الإنشاء، و لهذه خلقة حاصلة من التخلـيق، و هــذا أيضــاً مــنهج دقــيق شريف و حمل الآيات القرانية على ما هو أشــرف و أحكم أولى. فالغرض من هذه الآيات الَّتي أشير فيها إلى هذا المنهج أنَّ إبداع الصمور و إنشمانها من غير مادة سابقة أنسب و أقرب إلى العلَّة الأولى، و أهــون علــيها من تركيب المواد و جمع أجزائها و متفركاتها لأنَّ أمرها كلمح البصر أو هو أقرب كما قال: «و ما أمر الساعة إلا كلمح البصر» و قوله: «و ما أمرنا إلا واحدة كــلمح بالبصر» فإذاً كان الأليق و الأحرى بمبدع البدائع و مكوّن الصنائع

<sup>\*</sup> قوله: «والأجسام الموعودة في الآخرة... هذا الكلام شأن و كأنه إرهاص لما يأتى من إنبات المشر الجسساني، و ينسخى لمك أن تدبّر في الأجسسام الأخروية حتى التدبّر، فإنّ نفاوت الأبدان الدنيوية و الأخروية بالكسال و المنقص، و الأخروية عمين الدنيوية مع حفظ ذلك التفاوت، فالأبدان أجسام مستحقّقة مطلقاً و هي في كل نشأة كانت المرتبة النازلة للنفس، فتدبّر، ثم من هذا البحث الأسمى نعرف سراً عظيماً من أسرار ما في قوله ـ صلى الله عليه و على آله: «من عرف نفسه فقد عرف ربّه». قوله: «فيندفع إشكال المنكرين للدار الآخرة...» سيأتى تفصيل البحث عن ذلك في أوائل القصل التالث من الهادى عشر حيث يقول: كشف مقال لدفع إشكال؛ إن أعضل شبه الجاحدين للمعاد الجسماني

إنساء الصور و إبداعها من غير مادة؛ من تخليقها من مزاج و امتزاج؛ و تركيبها من أجراء عضتلفة حاصل بـإزدواج فقعله الخاص الذى هو الإبداع و الإنشاء أشرف و أرفع من جمع مستفرقات و تركيب مختلفات، فإنَّ هذا شأن القوى و الطبائع التي هي في الدرجة الأدنى من القصور في الفاعلية و التأثير؛ فإذا صدر منه تعالى وجود الإنسان على نهج الامتزاج و التركيب من الأركان و الأمشاج فليجز صدوره منه تارة أخرى على سبيل الإنشاء مجرَّداً عن الحيولي.

على ألك قد علمت أنَّ الإيجاد مطلقاً منه تعالى، و أنَّ الوسائط هي مخصصات و مرجحات لإيجاده أو جهات مكترات لفعله و إفاضة وجوده، ولكن ما هو أسلط في الوجود و أرفع من الكثرة فهو أقرب إلى الموجد الحقيقي، و قد أشرنا إلى أنَّ وجود الأمور الأخروية أصفى من التركيب و أعلى من الامتزاج و أقرب إلى الوحدة الخالصة من هذه الأمور الدنيوية. فكما أنَّ فعله الخاص في الابتداء هو إنشاء النشأة الأولى لا تركيب المختلفات وجمع المتفرقات فكذلك حقيقة المعاد، و الفعل اللاثق به إنشاء النشأة الثانية و هو أهون عليه من ايجاد المكونات في الدنيا التي تحصل بالحركات من الأجساد و الاستحالات في المواد، لأنَّ الاخرة خير و أبقى و أدوم و أعلى، و ما هو كذلك فهو أولى و أنسب في الصدور عن المبدء الأعلى و أهون عليه وله المثل الأعلى في السماوات و الأرض».

و اعلم أنَّ الآخرية و الثانوية أكما هي بالقياس إلى حدوتنا و إلا فتلك النشأة هي في نفسها أقدم و أسبق لأنها ما قبل الطبيعة في ترتيب الوجود ذاتاً و شرفاً، و ما بعد الطبيعة نظراً إلى حدوثنا و استكمالاتنا؛ فهذا أيضاً يدل على أنَّ الدار الآخرة موجودة بالفعل، و أنَّ الجنة و النار مخلوقتان الآن كما دلت عليه الآيات و الأحاديث الكثرة.

و مُمّــا يـــدل أيضـــاً عــلى أنَّ ايجــاد الأكــوان الأخروية أشبه لسنة الله التي هى الإبــداع مــن إيجــاد المكونــات الدنيوية أنَّ إيجاد هذه المواليد و تبليغها إلى كمالها حاصل بالتدريج، و همى أيضاً تدريجية الوجود حدوثاً و كمالا، و الأخرويات أمور دفعية الوجود حدوثاً و كمالا، و الأخرويات أمور دفعية الوجود حدوثاً و كمالا، و إنَّ أفسراد الأنواع و أسخاص الطبائع المتكثرة الأعداد لا يوجد جميعها دفعة واحدة فى آن بل بعضها يوجد قبل و بعضها بعد على سبيل التوالد أو التولّد، و ما لم تنعدم أملة لاتوجد أمة أخرى، كما قال تعالى: «لكمل أمة أجمل فإذا جاء أجلهم لايستقدمون ساعة و لايستأخرون» بخملاف وجود الصور الأخروية و أشخاصها المنشأة لاعلى وجه التولّد و التوالد «قبل إنَّ الأولمين و الآخرين لمجموعون إلى ميقات يوم معلوم» لأنَّ وجوده أنما يقع دفعة واحدة بإذن الله فى نفخ إسرافيل أرواحهم فى صور أجسادهم الكائنة من تلك الأرواح «فإنما هى نفخة واحدة فإذا هم بالساحرة».

# فصل (۸)

# في اختلاف مذاهب الناس في باب المعاد

إنّ من الأوهام العاميّة و الآراء الجاهليّة رأى من ذهب إلى استحالة حسر النفوس والأجساد و امتناع أن يتحقّق في شيء منهما المعاد، و هم الملاحدة و الطباعية و الدهرية و جماعة من الطبيعيين و الأطبّاء الذين لا اعتماد عليهم في الملّة و لا اعتداد برأيهم في الحكمة، زعماً منهم أنَّ الإنسان ليس إلا هذا الهيكل المسوس حامل الكيفيّة المزاجية و ما يتبعها من القوى و الأعراض، و إنَّ جمعها تما يعدم بالموت و يفني بزوال الحياة و لا يبقى إلا المواد المتفرّقة، فالإنسان كسائر المسيوان و النبات إذا مات فات، و سعادته و شقاوته منحصرتان فيما له بحسب اللّذات و الآلام البدنية الدنياوية، و في هذا تكذيب للمقل على ما رآه المحققون من أهل الشريعة، و المنقول من أهل الشريعة، و المنقول من جالسنوس في أمر المعاد هو التردد و التوقّف بناءاً على توقّفه في أمر النفس

<sup>\*</sup> قوله: «و مالم ينعدم...» العبارة هكذا: و مالم تنعدم أمّة لاتوجد أمّة أخرى.

إُلهـا هل هي المزاج فتفني بالموت ولا يعاد أم هي جوهر مجرد فهو باق بعد الموت فلها المصاد، ثمُّ من المتشبئين بأذيال العلماء من ضمَّ إلى هذا أنَّ المعدوم لا يعاد؛ فـإذا انعدم الإنسان بهيكله لم يمكن إعادته و امتنع الحشر. و المتكلَّمون منعوا هذا بمنع امتناع إعادة المعدوم تارة. و بمنع فناء الإنسان بفساد هيكله أخرى. فقالوا إنَّ للإنسان أجـزاء باقـية إمّا متجزية أو غير متجزية،ثمّ حملوا الآيات و النصوص الـــواردة في بيان الحـشر على أنَّ المراد جمع الأجراء المتفرَّقة الباقية الَّتي هم، حقيقة الإنسان، و الحاصل أنَّ أصحاب الكلام ارتكبوا في تصحيح المعاد أحد الأمرين المستنكرين المستبعدين عـن العقـل بل النقل و لا يلزم شيء منهما. بل العقل و الـنقل حاكمان بأنَّ المُعاد في الآخرة هو الَّذي كان مصدر الأفعال و مبدء الأعمال مكلُّفًا بالتكالـيف و الواجبات و الأحكام العقلية و الشرعية. ثمُّ لايخفي أنَّ عرق الشبهة لا تنقلع عن أراضى أوهام الجاحدين المنكرين للحشر و القيامة إلا بقطع أصــلها، و هــو أنَّ الإنسان بموته يفني و يبطل و لا يبقى لأنَّه ليس إلا الهيكل مع مزاج أو صورة حالَّة فيه، و قد مرَّ قطع هذا الأصل مستقصى، و قد اتفق المحقَّقون مـن الفلاســفة و الملـين على حقية المعاد و ثبوت النشأة الباقية لكنهم اختلفوا في كيفيَّــته فذهــب جمهــور الإســلامـيين و عامــة الفقهاء و أصحاب الحديث إلى أنَّه جــــمانى فقــط بــناءاً على أنَّ الروح عندهم جسم سار فى البدن سريان النار فى الفحسم و المــاء في الــورد و الزيــت في الزيــتونة، و ذهب جمهور الفلاسفة و اتباع المشانيين إلى أنَّة روحاني أي عقلي فقط لأنَّ البدن ينعدم بصوره و أعراضه لقطع تعلُّــق الــنفس عــنها؛ فلايعــاد بشخصــه تارة أخرى إذ المعدوم لا يعاد. و النفس جوهــر مجــرد بــاق لا ســبيل إليه للفناء فتعود إلى عالم المفارقات لقطع التعلّقات بـالموت الطبيعي، و ذهب كثير من أكابر الحكماء° و مشايخ العرفاء. و جماعة من

<sup>\*</sup> قولـه: «ذهب كثير من أكابر الحكماء...» العبارة منقولة من شرح العلامة الحلمي على تجريد الاعتقاد للخواجه نصدرالدين الطوسي ــ قدّس سرّهما ــ.

المتكلّمين كحجّة الإسلام الغزالى و الكمبى و الحليمى و الراغب الاصفهانى، و كثير من أصحابنا الإمامية كالشيخ المفيد و أبى جعفر الطوسى و السيّد المرتضى و العلامة الحـلى و المحقّق الطوسى رضوان الله تصالى علـيهم أجمعين إلى القول بالمعـادين جميعاً ذهابـاً إلى أنَّ النفس مجـردة تعود إلى البدن، و به يقول جمهور النصـارى و التناسخية إلا أنَّ الفرق بـأنَّ محقققى المسلمين و من يحذوحذوهم يقولـون بحـدوث الأرواح وردّهـا إلى البدن لا في هـذا العـالم بـل في الآخرة، و البنته والنار في هذا العـالم بـل في الآخرة، و البنت و الجنّة والنار الجسمانيتين.

ثم إن هو هذا البدن بعينه أو مثله، و كل من العينية أو المثلية أيكون باعتبار كل البدن أهو هذا البدن بعينه أو مثله، و كل من العينية أو المثلية أيكون باعتبار كل واحد من الأعضاء و الأشكال و التخاطيط أم لا، والظاهر أن هذا الأخير لم يوجبه أحد، بل كثير من الإسلاميين مال كلامهم إلى أن البدن المعاد غير البدن الأول بحسب الخلقة و الشكل. و ربّما يستدل عليه ببعض الأخبار المذكورة فيها صفات أهل الجنّة و النار ككون أهل الجنّة جرداً مرداً، و كون ضرس الكافر مثل جبل أحد، و بقوله تعالى: «كلّما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب» و بقوله تعالى: «أو ليس الذى خلق السماوات والأرض بقادر على أن يخلق مثله».

فإن قلت: فعلى هذا يكون المثاب و المعاقب باللذات و الآلام الجسمانيّة غير من عمل الطاعة و ارتكب المعصية.

قيل: في الجواب العبرة في ذلك بالإدراك و إنّما هو للروح ولو بواسطة الآلات و هــو بــاق بعينه و هــو بــاق بعينه و الشخص من الصّباء إلى الشيخوخة إنه هو بعينه و إن تبدّلت الصور و المقادير و الأشكال و الأعراض بل كثير من الأعضاء والقوى، و لايقــال لمـن جـــق في الشــباب فعوقب في المشيب أنها عقاب لغير الجاني، هذا الشخص تحريــر المذاهــب و الآراء، و الحقّ كما ستعلم إنّ المُعاد في المعاد هو هذا الشخص

بعينه نفساً و بدناً؛ فالنفس هذه النفس بعينها، و البدن هذا البدن بعينه بحيث لو رأيته ألله المنه المنه المنه التحولات و المنه الله التحولات و التقلّبات إلى حيث يقال هذا ذهب و هذا حديد، و ربّما ينتهى في كلاهما إلى حيث يتحدان و يصيران عقلا محضاً واحداً، و من أنكر ذلك فهو منكر للشريعة ناقص في الحكمة، و لزمه إنكار كثير من النصوص القرآنية.

#### فصل (۹)

# في احتجاج المنكرين للمعاد

اصتح المنكرون تارة بإمتناع إعادة المعدوم كما مرّ، و تارة بأنه لو أكل إنسان الساناً فالأجزاء المأكولة إن أعيدت في بدن الآكل لم يكن الإنسان المأكولة بعنها و إن أعيدت في بدن المأكول لم يكن الإنسان المأكول أجزاء بعينها منعّمة و معذّبة إذا أكل مؤمن كافراً. و أجيب في الكتب الكلامية عن الأول بمنع الاحتناع في إعادة المعدوم أو بمنع توقف العود عليها، و عن الثاني بأنَّ المعاد هو الأجزاء التي منها ابتداء الحلق و هي الأعضاء الأصلية عندهم، و الله تعالى يحفظها و لا يجعلها جزءً كذلك لبدن آخر.

وأنَّ للسناظرين في أمـر المعـاد اثباتاً و نفياً مشاجرات و مباحثات في الجانبين

<sup>\*</sup> قولسه: «بحيث لو رأيته...» ناظر إلى الحديث المروى عن صادق آل محمَّد ــ صلوات الله عليهم سـ و
هـ من غررالأحاديث: و هو الحديث الاربعون من كتاب الأربعين للشيخ البهائي ــ رضوان الله عليه ــ
رواه بإسـناده عـن أبي بصـير قــال: سـألت أباعــيدالله جعفرين محمّد الصادق عليهالسلام عن ارواح
المؤمنين. فقــال: في الجنّة على صور أبدانهم لو رأيته لقلت فلان. و سيأتى في الفصل التالث من الباب
الحادى عشر أيضاً.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «بحيت لو رأيته لقلت رأيته بعيته فلان» العبارة الصحيحة هكذا: بحيث لو رأيته لقلت إنه بعينه فلان الخ.

ذكرها يؤدّى إلى التطويل من غير فائدة، و ما أورده المتكلمون من الكلام لا يغى بالإلـزام و الإفحام فكيف يتبين المرام و تحقيق المقام، و الأولى بحال من اقتصر في تحقيق هذه الأمور الاعتقادية على مجرد البحث الكلامي أن يستفسر عن هؤلاء المستكرين للمعاد الجاهدين لأحكام الشريعة بناء على قصور مداركهم عن دركها أتهسم هـل يدّعـون الامتناع أو ينعون الإمكان و الجواز فعلى الأول يقال لهم: إن عليكم البيئة و اشبات ما ادعيتم، و مالكم فيما قلتم به من هذا عين ولا أثر. و على النانى: كـل مـا أزيل ظاهره عن الإحالة و الامتناع قام التنزيل الإلمي و على النبوية الصادرة عن قائل مقدس عن شوب الغلط و الكذب مقام البراهين المندسية في المسائل التعليمية و الدعاوى الحسابية.

## بحث و تحصيل

إنَّ من الباحثين من حصل وجه الإعادة البدنية بما حاصله أنَّ الشخص ألما يتسخص و يتخصص بخصوصية أجزائه مادة و صورة و بدناً و روحاً. و ليس خصوص التأليف معتبراً في الشخص بل المعتبر أشخاص الأجزاء بتأليف نوعي لاشخصي باق بعينه، ثمَّ إذا بطل التأليف و انحل التركيب المعتبر لم يبني الشخص الأوَّل لا لزوال الأجزاء فإلها باقية بأشخاصها و أعيانها بل لزوال النظم و التأليف المعتبر بينها نوعاً، ثمَّ إذا حصل مرة أخرى من نوع التأليف المعتبر بين الأجزاء الباقية بعينها عاد الشخص الأوَّل بعينه، هذا كلامه.

و يقرب منه ما ذكره بعيض أجلة المتأخرين حيث قال: قد ذهب بعض المستكلّمين إلى جواز إعادة المعدوم، و ذهبت الحكماء و بعض المتكلّمين إلى المتناعها، و هؤلاء البعض الفائلين بالمعاد الجسماني المنكرين لإعادة المعدوم لايقولون بانعدام الأجسام بل بتفرق أجزائها و خروجها عن الانتفاع، ثمَّ قال: ذكرت في حواشى التجريد أنَّ هذا بناءً على نفى الجزء الصورى للأجسام، وحسر أجزائه في الجواهر الفردة كما هو مذهب المتكلّمين، وكذا على ما ذهب

إليه المصنف حيث قبال: الجسم هو الصورة الاتصالية، و إنها تبقى بعينها حال الانفصال ولمو اثبت الجزء الصورى فى الأجسام. قبل يكفى فى المعاد الجسمانى كون الأجوزاء المادية هى بعينها، ولا يقدح فيه تبدل الجزء الصورى بعد أن كان أقرب الصور إلى الصورة الزائلة.

فإن قيل: فيكون تناسخاً. قيل: الممتنع عندنا هو انتقال النفس إلى بدن مغاير له بحسب المادة إلى بدن آخر لا إلى بدن متألف من عين مادة هذا البدن و صورة هـى أقـرب الصـور إلى الصورة الزائلة، فإن سمى ذلك تناسخاً فلابد من البرهان على امتناعه، فإنَّ النزاع أنما هو في المعنى لا في اللفظ انتهى قوله.

و قال في موضع آخر: دليلنا على امتناع التناسخ هوالدلائل السمعية.

و أقسول كـــلام هذيسن الفاضلين في غاية الـــخافة و الركاكة مع أنه أقرب إلى ا الصواب من كلام غيرهما من أهل الكلام في هذا الباب و ذلك لوجوه:

الأوّل أنّـه مبنى على أنَّ شخص زيد لم ينعدم منه بالموت إلا نسب و إضافات بين أجزائه، و نظم و ترتيب بين أعضائه، فيلزم أن تكون الحياة من مقولة المضاف و هو ظاهر الفساد.

والثاني كون أجزاء زيد مثلا منحصرة في الجواهر الفردة لايلزم أن تكون تلك الجواهر إذا ركبت تكون زيداً، سواء كان تركيباً و ترتيباً مطلقاً على أي وجه كان أو على نظم مخصوص، و إلا لزم على الأول أنها لو ركبت منها كرة مصمتة كانت هذه الكرة زيداً. و على الثانى أن يكون زيداً الميت في بعض من الأحيان حيّاً إذا وقصت أجزاؤه على هذا النظم مع كونه ميّتاً، سواءاً كان هذا التركيب جزء منه أو شسرطاً خارجاً عنه. و المحقق الطوسى لم يذهب ولاغيره من العقلاء القائلين بنفى الحيول إلى أنَّ الجسم المعين الذى هو جنس لا بالمعنى الذى هو مادة لا ينعدم بالتغريق، إنّما الذى لا ينعدم عندهم هو الجسم بمنى المادة، وهو الذى يكون مستمر الوجود في مراتب الاتصالات و الانفصالات، لاما هوالجسم بالمعنى الذى لاوجود لمه محصلاً إلا بصورة أخرى مقومة لاما هوالجسم بالمعنى المناسى الذى لا وجود لمه محصلاً إلا بصورة أخرى مقومة

لسه مخصصة لطبيعته الجنسية تخصيصاً تميّزه من بين سائر الأنواع تميزاً ذاتياً. و قداتفق جمهورالهكماء و اتباعهم على أنَّ الجسم بما هو جسم مطلق لاوجود لم في الأعيان، و لا الجسم المعرى عن كافة الصور الكمالية بما يمكن أن يوجد في الخمارج، و إنسانية الإنسان ليست بمجرد الجسمية و إلا لكان كلَّ جسم انساناً، و كذا زيدية زيد ليس بمجرد أجزاء مادية كيف كانت و إلا لكان إذا صارت تلك الأجزاء متفرقة متباعداً بعضها عن بعض في أطراف العالم زيداً، و كيف يصح لعاقل أن يذهب إلى أنَّ جسماً مخصوصاً كهذا الفرس إذا قسم أقساماً و فرقت أجزاؤه كان بعينه باقياً حال التفرق؟

الثالث أنّ مفسدة التناسخ بحسب المعنى كما ذكروه واردة هاهنا بلا مرية و هى لنزوم كون بدن واحد ذا نفسين؛ فإنّ تلك الأجزاء لو كانت قابليتها لتعلق النفس حين التغرق باقية لم تفارق عنها النفس فكان زيد حال الموت حيّاً و قد فرض ميّناً، و إن لم تكن باقية فاحتاجت في قبولها للنفس إلى انضمام أمر إليها به يستعد للقبول؛ فإذا انضم إليها ذلك الأمر و صارت مستعدة باستعداد آخر جديد لابد أن يفيض عليها من المبدء الجواد فيض جديد و روح مستأنف؛ فإذا تعلق بها الروح المعاد أيضاً كمان لبدن واحد روحان و هو ممتنع، ثمّ أنّ تخصّص و مناسبة بقى لأجرزاء ترابية متفرقة من بين سائر الأجسام لبقاء ارتباط النفس بها و لو كان ارتباط أضعيفاً، فإنّ كلّ علاقة و ارتباط بين شيئين دون سائر الأشياء أنما يتحقق ابأن يكون كل منهما أنسب الأشياء إلى الآخر، و نحن نرى كثيراً من المواد التي لها

<sup>\*</sup> قولـــه: «لأجــزاء ترابيّة...» على أن الإنسان ليس من أجزاء ترابيّة فقط. فلم لايتفوّهون بالأجزاء الدويّة و المانيّة و المانيّة؟ ثمّ إن تلك الأجزاء هي أجزاء أيّ زمان منه؟ ثم تقبل سؤالات أخرى لا طائل تحتها. و الإنسان محشور و لــه معاد على الوجه الأرفع الذي بيّنه منطق الوحى القرآني لمن رزق فهمه، و ذلك فضل الله يؤتيه من يشاء و الله ذو الفضل العظيم؛ و ما بيّنه القرآن الفرقان ليس إلا عين العرفان و نور البرهان و منن الأعيان.

مـزاج قريب من مزاج الحيوان° و كيفية قريبة من كيفيته يُكوَّن بها يستحق المادة لفيضان صورة حيوانية؛ فهي أولى بتعلق النفس إليها من تلك الأجزاء الرمادية الَّيةِ، لم يبيق لما استحقاق قبول صورة جمادينة فضلا عن النباتية؛ فضلاً عن الحيوانية؛ فضلا عن الإنسانية؛ فضلا عن الزيدية، و كل من لمه أدني إدراك إذا رجع إلى وجدانه يعلم يقيناً أن لا التفات ولا اشتياق و لا استيناس للنفس مجسم مــن بين سائر الأجسام أو بأجزاء جسمية من بين سائرالأجزاء إلا بأن يكون لــه أولها كيفية محسوسة ملائمة أو هيأة مناسبة. قل لي أيها العاقل المتأمل أيّ تعلُّق و تشموق يكون للنفس بأجزاء مبثوثة في الهواء أو مغمورة في باطن الأرض أو الماء بحيث لايتميز عندالحسين أوالخيال عن غيرها من الأجزاء وإن كان لها تميز في نفس الأمر و في علم الله امتيازاً لايوجب الاختصاص لهذا الأمر أصلاً؟ و ليست أيضاً عند انحللل التركيب و فساد القوى البدنية قوة ذاكرة للنفس عندهم حتى يكــون بقــاء الــبدن الشخصي في الحافظة مخصصاً لتعلق النفس بالأجزاء ألتي منها ركّـب الـبدن، و بعد تسليم وجود الذكر وكونه مخصّصاً فهو أنّما يوجب تخصيص تعلق النفس جدًا البدن المعاد دون سائر الأبدان، لا لتعلِّق هذه النفس به دون نفـس أخرى. و الّذى ينفع لهم في دفع مفسدًه التناسخ على تقدير صحته هوالثانى دون الأول؛ إذ الكــلام في كــون مــادة بدنية حادثة مستدعياً لفيضان نفس حادثة فـيلزم وجــود نفســين لبدن واحد و هو آت بعينه هاهنا على ماسبق؛ فالمصير في دفع هـذه المفاســد\*\* و التكلفات البعيدة و التمحلات الركيكة كلها إلى ما تفردنا

<sup>\*</sup> قوله: «لها مزاج الحيوان» في العبارة سقط تمامها هكذا: لها مزاج قريب من مزاج الحيوان.

<sup>\*\*</sup> قولسه: هفالمصدير فى دفع هذه المفاسد...» هذا كلامه الركيع فى شأن الحكمة المتعالية. و سيأتى قوله الآخر الرفسيع المنسيع فسيه فى أواسط الفصل التالت من الباب الحادى عشر حيث يقول: فباب الوصول إلى معرفة المعاد الجسسمانى مسدود إلا عسلى من سلك منهجنا و ذهب فى طريقتنا، و هو طريق أهل الله والراسخين فى العلم و الإيمان الجامعين بين الكشف و البرهان، المقتبسين نورالحكمة من مشكوة النبوك، و فقد ذوافضل العظيم.

بتحقيقه، و جعله الله نصيبنا من الحكمة المتعالية كسائر نظاره من الفرائد الزاهرة التى يحكم بصحتها و يعرف شرف قدرها و نوريتها من بين كلمات أصحاب الأفكار و أربـاب الأنظـار كـلُّ مـن ســلك سبيلالله و كوشف بالأنوار الإلهية و الأسرار، كما يعرف الجوهرى قيمة اليواقيت اللامعة و الدرّر الزاهرة من بين سائر الأحجار.

### فصل (۱۰)

فى تفاوت مراتب الناس فى درك أمر المعاد و تفاضل مقاماتهم فى ذلك اعـــلم أنَّ لأهـل الإيمان و الاعتقاد بحقية الحـشر و المعاد و بعث الأجــــاد حسب ما ورد فى الشريعة الحقة مقامات:

المقام الأول أدناها في التصديق و أسلمها عن الآفات مرتبة عوام أهل الإسلام، و هو إنَّ جميع أمور الآخرة من عذاب القبر و الضغطة و المنكر و النكير و المحيّات و العقارب و غيرها أمور واقصة محسوسة من شأنها أن يحس بهذه الباصرة، لكن لارخصة من الله في إحساس الإنسان مادام في الدنيا لحكمة و مصلحة من الله في إخفائها عن عيون الناظرين كما يدل عليه ظاهر بعض الآيات وصورة الروايات.

المقدام السناني أنَّ تلك الأمور الموعودة بها أوالمتوعد عليها في عالم الآخرة هي مثل ما يرى في المنام كلها أمور خيالية و صور منالية لاوجود لها في الحنارج، كما لاوجود لها عينيا لما يراه الإنسان في نومه من الحيّات و العقارب التي تلدغها إلا أنها كشيراً ما يتألم منها في النوم حتى يراه يصيح في نومه و يعرق و يغزعج من مكانمه انزعاجاً شديداً، وكذا في جهة اللذة فإنه ربّها يلتذ بشيء في النوم التذاذاً شديداً لا يلتذ مشل هذا الالتذاذو السرور في اليقظة، كل ذلك يدركه النائم من نفسه و يستأذى أو يلتذ به، و يشاهد كثيراً من الصور والأشكال و يفعل أفاعيل خيالية، و أنت ترى ظاهره ساكناً ولايرى حواليه حيّة موجودة و هي موجودة في حيالية، و العذاب عاصل في حقه ولكنه غير مشاهد، و إذا كان العذاب في ألم اللدغ

فلافرق بين حيّة يتخيل أو يشاهد، وكذا الحال في الجنات و الأشجار و الأنهار و المواضع النزهمة و الأشخاص الكريمة التي يراها و يسرُّ بها في نومه حاصلة لمه موجودة في حقه إدراكاً ذهنياً لا عينياً خارجياً ولا مشاهدة بالحواس الظاهرة، و هذا هو الذي مال إليه الشيخ في باب جنة الناقصين في العلم، و نار القاصرين في العصل من الفساق و غيرهم، و تبعه الغزالي على مامر ُ كما يظهر من كتبه و رسائله، و قد نقلنا نبذاً من كلامه في ذلك.

المقام الثالث في الاعتقاد بالصور الموعودة يوم المعاد و توجيهه بأحد وجهين: الأول إنَّ تلـك الصـور المحسوسـة المذكـورة في لسان الشرع إشارة إلى صور عقلية مفارقة واقعة في عالم العقول الصرفة حسب ما ذهب إليه أفلاطون و شيعته مـن أنّ لكــل نــوع مــن الأنواع الحسوسة مثالاً عقلياً\*\* و صورة مفارقة فى عالم العقل، ولا يخفى أنَّ مشاهدة الأمور الأخروية على هذا الوجه العقلي مختصَّ بأهل المصرفة و الكاملين في العلم دون المتوسطين و الناقصين من العقول الساذجة و الـنفوس الساكنة. و هم أكثر أهل الجنة كما ورد فى الخبر أكثر أهل الجنة البله. و علـيُّون ذوو الألباب، و لذلك ذكر الغزالي في بعض رسائله بعد ذكر الوجوء الثلاثة كلامــاً بهــذه العبارة: و جميع هذه الأقسام ممكنة فيجوز أن يجمع بين الكل و يجوز أن يصيب كــل واحد بقدر استعداده؛ فالمحمود على الصورة المشعوف بالتقليد لن ينفتح له طريق الحقائق و لا يتمثل له هذه الصور العقلية. والعارفون المستصفرون بعــالم الصــور و اللذات المحسوسة يفتح لهم من لطائف السرور و اللّذات العقلية ما يلـيق بهــم و يشــفى شرههم و شهوتم إذ حدّ الجنّة إنَّ فيها لكل امرء ما يشتهيه؛ فــإذا اختلفــت الشــهوات لم يبعد أن تختلف العطيات و اللذات و القدرة واسعة، و القدرة البشرية عن الإحاطة بعجائب القدرة قاصرة، و الرحمة الإلهية ألقت بواسطة

<sup>\*</sup> قوله: «على ما مرً» على ما مرّ في أوائل الفصل السابع من هذا الباب.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لكل نوع من الأنواع الهمسوسة مثالاً عقلياً» و هي المثل النورية.

النـبوة على كافة الخلق القدر الّذى احتملت أفهامهم؛ فيجب التصديق بما فهموه و الإقرار بما وراء منتهى العلم من أمور يليق بالكرام الإلهيين انتهى كلامه.

والوجمة المثاني أن يكمون همذه الأمبور كمناية عما يلزمها من فنون السرور أوالآلام؛ و هــو المـراد من قول الغزالي في بيان المرتبة الثالثة: إنَّه لو رأى أحد في المبنام الخضرة والماء الجارى والوجه الحسن والأنهار والأمطار الممطرة باللبن و العسل و الخمر و الأشجار المزينة بالجواهر و اليواقيت والثلالي، و القصور المينية مين الذهب والفضة، والأسورة المرصّعة بالجواهر، والغلمان المتماثلين \* بين يديه للخدمة لكان المعبّر يعبّر ذلك\*\* بالسرور، ولا يجمله على نوع واحد بل كلّ واحد يحمله على نوع آخر من السرور. يرجع بعضه إلى سرور العلم وكشف المعلومات و بعضــه إلى ســرور المملكة، و بعضه إلى مشاهدة الأصدقاء، و إن اشتمل الجميع اسم اللَّذة و السرور؛ فهي مختلفة المراتب مختلفة الذوق لكل واحد مذاق يخالف الآخم، فكذلك اللذات العقلية ينبغي أن يفهم كذلك و إن كانت ثمّا لاعين رأت و لا أذن سمعـت ولا خطـر على قلب بشر انتهي. ثمَّ بيّن كون تلك الأمور الموعودة كناية عن اللذات و الآلام العقلية بأنُّ الحيَّة بنفسها لاتؤلم بل الَّذي يلقاك منها هو السمّ، ثمّ السم ليس هو الألم بل عذابك في الأثر الّذي يحصل فيك من السمُّ؛ فلو حَصَـل مثل ذلك الأثر من غبرالسم لكان العذاب قد يؤثر، وكان لايكن تعريف ذلـك الـنوع من العذاب إلا بأن يضاف إلى السبب الّذي هو يفضي إليه في العادة. فإلــه لسو خلق في الإنسان لذة الوقاع مثلا من غير مباشرة صورة الوقاع لم يمكن تعريفها إلا بالإضافة إليه لتكون الإضافة للتعريف بالسبب، و يكون غرة السبب حاصلة و إن لم يحصل صورة السبب، و السبب لثمرته لالذاته، و هذه الصفات المهلكات تنقلب مؤذيات و مؤلمات في النفس عند الموت؛ فيكون آلامها كألم

<sup>\*</sup> قوله: «والغلمان المتمثّل...» و الصواب: والغلمان المتماثلين.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لكان المعتبر بغير ذلك...» العبارة محرّفة جداً. و الصحيح: لكان المُعبّر يُعبّر ذلك بالسرور.

اللـدغ واللسبع مـن غيروجود حيّات و عقارب. و انقلاب الصفة مؤذية يضاهى انقلاب العشق مؤذياً عند موت المعشوق. فإنه كان لذيذاً فصار اللذيذ بنفسه مؤلما حــتى نــزل بالقلــب من أنواع العذاب ما يتمنى معه أنّه لم يكن قد تنعمّ بالعشق و الوصال، بل هذا بعينه أحد أنواع عذاب الميت.

المقسام الرابع في الاعتقاد بالصور الَّتي في الآخرة هو مقام الراسخين في العرفان الجامعين بين الذوق و البرهان، و هو الإذعان اليقيني بأنَّ هذه الصور الَّتي أخبرت بها الشريعة و أنذرت بها النبوة موجودات عينية و ثابتات حقيقية, و هي في باب الموجوديــة و الــتحقق أقــوى و أتم و أشد و أدوم من موجودات هذا العالم و هي الصور الماديـة، بـل لانسبة بينهما في قوة الوجود و ثباته و دوامه و ترتب الأثر علميه، و همي عملي درجمات بعضها صور عقلية هي جنة الموحدين المقربين، و بعضبها صور حسية ملذة هي جنة أصحاب اليمين و أهل السلامة و المسلمين. أو مؤلمة همي جحيم أصحاب شمال من الفاسقين أو الضالِّين و المكذبين بيوم الدين، ولكن ليست محسوساتها كمحسوسات هذا العالم بحيث يمكن أن يرى بهذه الأبصار الفانية و الحواس الدائرة البالية كما ذهب إليه الظاهريُّون المسلمون؟ ولا أنها أمور خيالــية و موجودات مثالية لا وجود لها في العين كما يراه بعض أتباع الرواقيين و تبعهم آخـرون؟ ولا أنهــا أمور عقلية أو حالات معنوية وكما لات نفسانية؟ و ليست بصور و أشكال جسمانية و هيئات مقدارية كما يراه جمهور المتفلسفين من أتباع المشائيين؟ بــل إلمــا هــو صــور عينية جوهرية موجودة لا في هذا العالم الهـيولاني محسوسة لا بهذه الحواس الطبيعية بل موجودة في عالم الآخرة محسوسة بحـواس أخـروية، نسبة الحاس إلى الحاس كنسبة المحسوس إلى المحسوس، و عالم الآخـرة جـنس لعوالم كثيرة كل منها مع تفاضلها أعظم و أشرف من هذا العالم. و كذلك للإنسان وحواسه نشئات كثعرة غعرهذه النشأة الهيولية المستحيلة الكائنة الفاســدة، و لذلك قال تعالى: «على أن نبدّل أمثالكم و ننشأكم فيما لاتعلمون» و قال تعالى: «و للاخرة أكبر درجات و أكبر تفضيلاً» و قال تعالى بعد خلق النطفة و العلقة و المضغة و هى أطوار طبيعية مادية: «ثمّ أنشأناه خلقاً آخر فتبارك الله أحسس الخالقين» إشارة إلى شرف نشأة الروح و قال تعالى: «و قد خلقكم أطواراً» ثمّ نشأة الولاية لمن يفوز بها نشأة أخرى أعلى عن نشأة أصل الروح، ثمّ نشأة النبوة و ظهور خاصيتها أشرف من نشأة أصل الولاية والله تعالى منشىء النشآت و باعث الأموات و ناشر الكتب و الصحائف و الرسائل يوم النشور، و هو محصل ما في الصدور و عرج ما في القبور، و حقيقة البعث يرجع إلى إحياء الموتى و نزع الصور من المواد، و إخراج الأرواح من الأجساد بإنشائهم نشأة أخرى، و تبديل وجودهم بوجود أرفع و أنور و أعلم؛ فإن الجهل هو الموت الأكبر والعلم هو الحياة الأشرف، و قد ذكر الله تعالى في كتابه العلم و الجهل و ساهسا حياة و موتاً كما سماهما نوراً و ظلمة بقوله تعالى: «أو من كان ميتاً فاحسنا و حعلنا له نه راً عشى به» الابة.

و اعلم أنَّ لكل نفس من نفوس السعداء \* في عالم الآخرة مملكة عظيمة النسحة، و عالماً أعظم و أوسع ممّا في السماوات والأرضين، و هي ليست خارجة عمن ذات به بل جميع مملكته و مماليكه و خدمه و حشمه و بساتينه و أشجاره و حيره و غلمانه كلها قائمة به، و هو حافظها و منشئها بإذن الله تعالى و قوته، و وجود الأشياء الأخروية و إن كانت تشبه الصور آلتي يراها الإنسان في المنام أو في بعض المرايا لكن يفارقها بالذات و الحقيقة. أما وجه المشابهة فهو أنَّ كلامنها بحيث لايكون في موضوعات الهيولي ولا في الأمكنة و الجهات لهذه المواد، و أن لا تزاحم بين أعداد الصور لكل منهما و إنَّ شيئاً منهما لايزاحم لشيء من هذا العالم في مكانه أوزمانه، فإنَّ النائم ربما يرى أفلاكاً عظيمة و صحارى واسعة و مفاوز نائية مثل الذي يسراه في يقظة هذا العالم، و هي مع كونها مغايرة لما في الحارج

<sup>\*</sup> قولـــه: «و اعلم أن لكلّ نفس من السعداء...» و الصواب: و اعلم أن لكلّ نفس من نفوس السعداه الج. ثمّ اعلم أن هذا كلام كامل في النفس بعيد الفور جداً.

بالعدد لكن لاتزاحم ولا تضايق بينها، فكذلك ما يراه الإنسان بعد الموت و في التبر لاتزاحم و لا تضايق بينه و ببين هذه الأجسام؛ فالميت يرى في قبره ما لايسم فيه لوكان من أجرام هذا العالم. و أما وجه المباينة فهو إنَّ نشأة الآخرة و الصور الواقعة فيها قوية الجوهر شديدة الوجود عظيمة التأثير إلذاذاً و إيلاماً، و هيى أقوى و أشد و آكد، و أبقى من موجودات هذا العالم فكيف من الصور المنامية و المرآتية، و نسبة النشأة الآخرة إلى الدنيا كنسبة الانتباه إلى نشأة النوم كما في قول (ع)؛ السناس نيام فإذا ماتوا انتبهوا، و قد سبقت الإشارة إلى كيفية وجود الصور الأخروية في عدة مواضع من هذا الكتاب.

و أما بيانها على النهج التفصيلى البرهانى و المسلك التعليمي اللّمي على النظم المسيزانى بإيراد ما يتوقف إثباتها عليه من المقدمات والأصول الضروريّة و القواعد الكلّمية السبرهانية بحيث لم يسبق لأحد بعد الاستماع مجال للبحث و الإنكار، و لامساغ للمنع و الاستنكار إلا لقصور الطبع أوسوء الفهم و الإعوجاج أو مرض العناد و الإستكبار؛ فقد قرب انجاز موعده و إبراز سرّه و مقصده إن شاءالله تعالى.

و أما إجماله فسبأن يعملم أنَّ للنفس الإنسانية " لكونها من سنخ الملكوت و نشأة القدرة القوة على اختراع الصور من غير مادة لكن الصور التي يخترعها حين تعلقها بهذا البدن العنصرى الكثيف المركب من الأضداد و ما يحتاج إليه من جلب المنافع و دفع المضار و غير ذلك من التدابير و التصرفات الشاغلة لاتكون إلا

<sup>\*</sup> قوله: هو أقوى من موجودات» و الصواب: و أيقى من موجودات الخ. و قوله: «من الصور الناميّة و المرائيّة» و الصواب: من الصور المناميّة و المرآتيّة.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «أن النفس الإنسانيّة» والصواب أنّ للثفس الإنسانيّة. و قوله: «القوّة على اختراع الصور» اسم أنّ؛ و حسرف الواو بين القدرة و القوّة زائدة. فالعبارة الصحيحة هكذا: و أما إجماله فيأن يعلم أنّ للنفس الإنسانيّة لكونها من سنخ الملكوت و نشأة القدرة القوّة على اختراع الصور من غير مادة الخ.

ضعيفة الوجود ناقصة الكون لا يترتب عليها الآثار المطلوبة منها، ولا تكون أيضاً ثابـتة مسـتقرة بـل زائلة متغيرة لأنَّ مظهرها \* الآن جرم دخاني في الدماغ. و هو دائـــم التحلل و التجدد و الزوال و الانتقال حسب اختلاف أمزجة العضو الدماغي من جهمة مما يرد عليه من المغترات الداخلية و الخارجية، حتى لو فرض وجود تلـك الصــور أقوى و أدوم مما كانت من جهة عدم الشواغل و جمع الهمة و عزل سبائر القبوى البدنيّة عن فعلها لكانت الآثار المطلوبة مترتبة عليها، ولم يبق فرق حينــئذ بــين الصــور المتخيلة و الموجودة في العين. و لكان الخيال حسّاً و المتخيل محسوســاً. ألا ترى أله كلما استراحت النفس من الاشتغال و الحركات الضرورية في حفيظ هـذا البدن المجتمع من الأمور المتنافرة المتداعية إلى الانفكاك، و تعطلت الحسواس الظاهيرة عن فعلها إما بالنوم أو الإغماء أو بانصراف توجه النفس عن استعمالها إلى الجنبة العالية بقوة فطريّة أو مكتسبة اغتنمت الفرصة " و رجعت إلى ذاتهــا بعــض الرجوع لاكلُّه؛ لأنَّ القوى الطبيعيَّة والنباتيَّة وغيرها مستعملة و إلا لحــدث المــوت و تعفَّن البدن برطوباته؛ فبهذا الرَّجوع أصبحت النفس مخترعة للصــور مشــاهدة إيّاهــا بحواسّها الّتي في ذاتها بلا مشاركة البدن؛ فإنّ لها في ذاتها سممـاً و بصـراً و شمـاً و ذوقاً و لمــاً إذ لو لمتكن لها فى ذاتها هذه الحنمسة فكيف يكـون الإنسان حالة النوم أو الإغماء يبصر و يسمع و يشم و يذوق و يلمس مع أنَّ حواســه الظاهــرة معطلــة عــن إدراكاتهـــا؟، بل هي أتم و أصفى لأنَّ هذه"

<sup>\*</sup> قولمه: «لأن مظهرها...» العبارة بصورتها الصحيحة هكذا: لأنّ مظهرها الآن جرم دخاني في الدّماغ الخ. و ضمير مظهرها راجع إلى الصور في قوله لكن الصور التي يخترعها الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «اغينمت القرجة» و الصواب: اغتنمت الفرصة. و قوله: «و رجمت إلى ذاتها بعض الرجوع» و ذلك بتعطيل حواسها الظاهرة على الوجه الوجيه المبيّن عند أهله ــ رزهنا الله سبحانه و إيّاكم ــ ذلك فضل الله يؤتيه من بشاء.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «لأن هذه» أي الظاهرة كالقشور لها، و كما أن هذه الخمسة الظاهرة البدئية ترجع الخ.

كالقشيور لهبا، وكمنا أنَّ هيذه الخمسية اليدنية ترجع إلى حس واحد هو الحس المشترك فجميع حواس النفس وقواها المدركة و المحركة ترجع إلى قوة واحدة هى ذاتمًا البنوريَّة الفياضية بإذن الله و بجوله و قوَّته، و يصعر حال رجوعها من هذا العـالم إلى ذاتيــا إدراكها للأشياء عين قدرتها". فإذا كان رجوعها إلى ذاتيا و هي يعــد متصــ فة في الـبدن يعــض التصــرف منشــأ اختراع الصور على هذا المنوال فماظـنك إذا انقطعـت العلائق و العوائق كلُّها. و رجعت إلى ذاتها و ذات مبدعها كبل الرجوع. ثم أولا تنظرو لا تتأمل في أنَّ هذه النفوس الإنسانيَّة كلما كانت أثم قبوة و أقبوى تجوهبراً أو أقبلً مزاحمة و معاوقة لقواها إما لفتورها و ضعفها كما المجانين و المرضى أو بسبب آخر قدسي كما للأنبياء و الأولياء أو باستعمال أمبور مدهشية ليلحواس محبيرة لهباكما للكهنة و السحرة كانت ملاقاتها للصور الغائسية ومتساهدتها إياهما أقوى. و تأثيرها رغية و رهبة و تلذذًا و تألمًا أكثر و أعظم، و ربما يوجد بعض النفوس المستعلية عن القيود الدنيوية النافضة عن أذيالنا غبار المحسوسات من الَّذين يلتفتون إلى أغراض هذا العالم و لا ينظرون إلى الدنيا إلا بعمين الاحستقار و الاعتسبار لا يشسفلهم شأن عن شأن. ولا يحجبهم مقام عن مقبام. ولا يلهـيهم تجـارة ولا بـيع عن ذكر الله و تذكّر عالم الآخرة. فقوتهم يفى بضبط الجانسين و حفيظ النشسأتين. فهي كالمبادي الفعالة ذاتاً و فعلا فتقدر على ایجـاد اُمــور صــوریة إدراكــیة یكــون إیجادها عین شهودها. و ربما یشغل بعض المكاشيفين شيهود صبور ذليك الموطين عن شهود صور هذا الموطن في اليقظة و ســـلامة الآلات عـــلـي عكس حال المحجوبين و إن كان ذلك أيضاً \* وع حجاب لكنه نبادر عزيـز جدّاً حجبت عيونهم بالآخرة عن الدنيا؛ فجميع ما ذكرناه من الأحبوال أنَّما يكون لظهور سلطان الآخرة على بعض النفوس بوجه من الوجوه،

<sup>\*</sup> قوله: «عين قدرتها» أي عين قدرتها عليها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و إن كان ذلك أيضاً...» ذلك إشارة إلى قولُه و ربمًا يشغل بعض المكاشفين الخ.

فهدذه أغوذج من معرفة أحوال الآخرة و أحكامها للنفوس؛ فكل نفس من المنفوس إذا انقطع تعلقها عن البدن بالموت و خلت و بخراب البيت ارتحلت تصير حواسمها الباطنيّة لإدراك أمور الآخرة أشد و أقوى؛ فتشاهد الصور العينيّة الموجودة فى تلك الدار و لايختص ذلك بنفس دون نفس كما لا تختص قوة الإحساس بهذه الحواس فى الدنيا بنفس دون نفس فإذا انقطع تعلقها عن هذا البدن أضطراراً أو اختياراً يجب لها انكشاف الأمور المناسبة لأعمالها و أفعالها و اعتقاداتها كما فى قوله تعالى: «فكشفنا عنك غطاءك فبصرك اليوم حديد» فإن كانت أفعالها حسنة و نيّاتها صحيحة فروح و ريحان و جنة نعيم، و إن كانت أفعالها حستة و اعتقاداتها رديّة فنزل من حميم و تصلية جحيم.

## قصل (۱۱)

فى التنبيه على شرف علم المعاد و علومكانه و سمو معرفة بعث الارواح " و الاجساد و عظم شأنها

اعسلم أنَّ هذه المسألة بما فيها من أحوال القبر "" والبعث و الحشر و النشر و المساب و الكتاب و الميزان و مواقف العرض و الصراط و الجنة و طبقاتها و أبوابها و دركاتها هي ركن عظيم في الإيمان، و أصل كبير في المحكمة و السرفان، و هي من أغمض العلوم و ألطفها و أشرفها مرتبة، و أرفعها منزلة، و أسناها قدراً، و أعلاها شأناً، و أدقها سبيلا، و أخفاها دليلاً إلا على ذي بصيرة ثاقبة، و قلب منور بنورالله، قل من اهتدى إليها من أكابر الحكماء السابقين و اللاحقين، و مشاهير الفضلاء المتقدين و اللاحقين، و مشاهير الفضلاء المتقدين و المتأخرين، فأكثر الفلاسفة و إن بلغوا

<sup>\*</sup> قوله: «و هذه الحواس» و الصواب: بهذه الحواس.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و سمُّو معرفته» و الصواب: و سُمَّو معرفة بعث الأرواح.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «بما فيها من أحوال القبر...» الباء بمنى مع أي مع ما فيها الخر.

جهدهم في أحوال المبدء من التوحيد و التنزيه في الذات و الصفات، و سلب المنقائص و التغيّرات في الأفعال و الآثار لكنهم قصرت أفكارهم عن درك منازل المعاد و مواقف الأشهاد. لأنهم لم يقتبسوا أنوار الحكمة من مشكاة نبوة هذا النمَّ الخاتم عليه و على آله الصلاة الكبرى. و التقديس الأشِرف الأتم الأوفى. حتّى إنَّ رئيسهم اعترف بالعجيز عن اثبات ضرب من المعاد بالدليل العقلي، و هو الّذي لمعظم الخلايق \* و جلّ النفوس و الأرواح بل كلّهم إلا عدداً قليلاً في كلّ زمان من المقـربين، و عجزوا أيضاً عن معاد النفوس المتوسطة حتّى اضطر بعضهم إلى القول بـتعلقها بعد الموت بأجرام فلكية، و عن معاد النفوس الهيولانية. فالتجأ الإسكندر الإفروديسمي إلى القمول ببطلانها. و إنَّما ذهب أكثرهم إلى اثبات المعاد الروحاني فقيط؛ فالجيئة و نعيمها و حورهـا و قصـورها و أشجارها و أنهارها ليست إلا إدراك المعقبولات و الابتهاج بها، و النار و قيودها و سلاسلها و حميمها و زقومها كناية عن رذائل الأخلاق و ذمائم الصفات خصوصاً الجهل المركب و التعذّب بها. ثُمُّ إِنَّ أُكَــُثُرُ الإسلاميين يرون و يعتقدون بأنَّ الإنسان ليس شيئاً سوى هذه البنية المحسوسة أعني الجسد المركّب من اللّحم و الدم و العظم و العروق و ما شاكلها من الأجســام، و مــا يحلُّهــا مــن الأعراض و الكيفيات الفعلية و الانفعالية على هيأ. مخصوصة هـي الصـورة الإنسـانية عندهم، و تلك الأجسام مادتها أو مواد تلك الأجساد مادتها؛ فهم في الحقيقة لايعرفون أمر البعث و لا يتصوّرون حقيقة القيامة ضميراً و قلباً و إن أقروا بها لساناً. و بذلك°° جرى عليهم حكم المسلمين؛ فالقيامة ليست عندهم إلا إعادة هذه الأجساد المعدومة برمتها، و الأعراض بعينها عــلى هــذه الحــال الّــتى هي عليها في الدنيا. و أكثر أبناء زماننا و إن قالوا بتجرُّد الـنفس لكـنهم في غفلة عريضة عن إنيتها وكيفية درجاتها و دركاتها و منازلها و

<sup>\*</sup> قوله: «و هوالذي لمظم الخلايق...» ضمير هو راجع إلى ضرب من المعاد.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و بذلك...» أي بذلك الإقرار جرى عليهم حكم المسلمين.

مصاعدها. و أتها من الله مطلعها و إليه مغيبها و مرجعها إمّا مشرقة زاهرة فى عليين أو مظلمة ناكسة رأسها إلى أسفل سافلين، فمن عرف حقيقة النفس و ماهيتها و إنستها و كيفية تعلقها بالبدن أولا. ثمَّ ارتفاعها و اشتداد وجودها شيئاً فشيئاً ثمَّ انبعائها عنه ثانبياً، ثمَّ رجوعها إلى العقل بالفمل ثالثاً، ثمَّ مصيرها فى الاخمير إلى الله تعالى فكانت طبعاً ثمَّ نفساً ثمَّ عقلاً ثمَّ مطموساً نورها فى نور الأحديد فهو العارف الرباني، و من جهل نفسه ولم يعلم حقيقة ذاتها فهو جاهل بحقيقة المعادين جميعاً و هو بمعرفة خالقه أجهل.

و العجب من أكثر المنتسبين إلى العلم كيف قنعوا بمرتبة العوام و الناقصين كالنساء و الصبيان حيث لم يشتغلوا تمام عمرهم بالبحث عن حقيقة النفوس. و إنها كيف مآلها و إلى ما ذا يصير حالها مع اشتغالهم طول دهرهم بفروع خلافية نادرة الوقوع؛ فتركوا الواجب العيني و اشتغلوا بفروض الكفايات.

و اعلم أنَّ الاعتقاد بالمعاد على هذا الوجه العامى جيّد للجهال و العوام و أرباب الحسرف و الصنائع و أهمل المعاملات و السجارات الذين لا يمكنهم النظر في حقائق الأسور، و لا الستأمّل في المسادى الذاسية و الغايات الطبيعية فهم مكلّفون باعتقادات رحمية في باب الآخرة، و ذلك لأئهم متى اعتقدوا هذا الرأى في المعاد و تحقّقوا هذا الاعتقاد يكون ذلك حثّاً لهم على عمل الخير و ترك الشرور، و اجتناب المعاصى و فعمل الطاعات، و أداء الأمانات و ترك المنات، و الوفاء بالعهود و صحّة المعاملة و النصيحة فيها و حسن العشرة، و خصال كثيرة محمودة في هذا الياب.

و أمّا منا تنزيّن به محقّقوا المليّين و أفاضل المسلمين فهو أنَّ مع هذه الأجساد جواهر أخرى هى أشرف و أنور، و ليست هى بأجسام كثيفة بل هى أرواح لطيفة تخرج عن هذه الأبدان عند الموت؛ فلا يتصوّر عندهم أمر البعث و القيامة إلا بردّ تلنك الأرواح إلى تلنك الأجساد أو أجساد آخر مثلها " يقوم مقامها، يحشرون و

<sup>\*</sup> قوله: «أو أجساد آخر مثلها» لاستحالة إعادة المعدوم.

يثابون أو يعاقبون بما عملوا من خير أو شرّ؛ فهذا الرأى أجود و أقرب إلى الحقّ. و أسّا من كان فوق هذه الطوائف فى المعرفة و اليقين لرسوخه فى العلم و شدّة ارتياضـه بالحكمـة فهـو يسرى و يعتقد فى أمر المعاد شيئاً لايعرف كنهه إلا الله و الراسخون فى العلم.

و اعلم أنَّ الكتب الإلهية المنزلة على الأنبياء عليهم السلام مختلفة ۗ الظواهر في بهاب البعيث و القسيامة و إن كانست بواطنها متَّفقة الأصل، و ذلك لدقة المطلب و غموضه كما مرَّ ذكره ففي التوراة إنَّ أهل الجِئَّة بمكثون في الجِئَّة خمسة عشر ألف سـنة ثمُّ يصـبرون ملائكـة. و إنَّ أهــل الـنار يمكـثون في الجحيم كذا أو أزيد ثمَّ يصـــــــرون شــــياطين، و في الإنجـــهل إنَّ الــناس يحشــرون ملاتكـــة لايطعمون و لا يشربون و لاينامون و لا يتوالدون. و في القرآن من الآيات ما تدلُّ على أنَّ أفراد البشــر يبعــثون عــلى صــغة التجرّد و الفردانية كقوله تعالى: «كلّ آتيه يوم القيامة فرداً» و أنَّ الناس يحشرون كما خلقهم الله أوَّل مرَّة لقوله تعالى: «كما بدأ كم أوَّل مسرًة تعمودون». و في بعضسها ما يدل على أنهم يكونون على صفة التجسم كقوله تعالى: «يوم يسحبون في النار على وجوههم» و قوله تعالى: «يوم يحمي عليها في نــار جهتّم فتكوى بها جباههم و جنوبهم و ظهورهم»، وكذلك سؤال إبراهيم(ع) عن الله تعالى: «ربّ أرنى كيف تحى الموتى» و الجواب بقوله تعالى: فخذ أربعة من الله مــات عام الآية، و مكث أصحاب الكهف في النوم ثلاثمأة و تسع سنين و قول الله فيهم: «و كذلك أعترنا عليهم ليعلموا أنَّ وعد الله حق»؛ فبعض هذه النصوص يــدل على أنَّ المعاد للأرواح، و بعضها على أنَّه للأبدان، و قد جلَّ كلام الله و كتبه

قولسه: «صلى الانبياء عليهم مختلفة» قد سقط السلام في العبارة أي المنزلة على الأنبياء - عليهم السسلام - عنتلفة الظواهر. قولسه: هو ذلك لدقة المطلب» ذلك إشارة إلى الإختلاف المستفاد من قوله مختلفة الظواهر.

النازلة على رسله عن أن يشتمل على التناقض، و سنشير إلى وجه الموافقة، و قد وقتع شبه هذه الأخبار المنقولة عن الكتب الإلهيّة منقولاً في الأحاديث النبويّة. و كذا في كلام أساطين المحكمة المقتبسين أنوار علومهم من مشكاة النبوة و مبادى الوحسى دون متأخريهم المقتصرين على البحث مثل ما ذكر، قال سقراط معلم أفلاطن ": و أمّا الذين ارتكبوا الكبائر فإنهم يلقون في طرطاوس ولا يخرجون منه أبداً، و أمّا الذين ندموا على ذنوبهم مدة عمرهم أو قلّت آتامهم و قصرت عن تلك الدرجة " فإنهم يلقون في طرطاوس سنة كاملة يتقدّون، ثمّ يلقاهم الموج إلى موضع ينادون خصومهم يسئلونهم الإحضار على القصاص لينجو من الشرور فإن رضوا و إلا اعبدوا إلى طرطاوس، ولم يزل ذلك دأبهم إلى أن يرضى خصومهم عنهم، و الذين كانت سيرتهم فاضلة يتخلّصون من هذه المواضع من هذه الأرض، و يستريحون من هذه الخابس و يسكنون الأرض النقية.

قال المسترجم: طرطاوس شدق كبير و أهويّة "" يسيل إليه الأنهار، على أنه يصفه بما يدل على التهاب النيران كما فى قوله تعالى: «و إذا البحار سجّرت و قوله و البحر المسجور». و قال استاد الفلاسفة: النفس إذا سلكت علواً و لم تبلغ إلى العالم الأعلى بلوغاً تامّاً وقفت بين العالمين، و كانت بين الأشياء العقلية و الحسية متوسيطة بمين العقل و الحسن غير أنها إذا أرادت أن يسلك علواً سلكت بأهون سعى و لم يشتد عليها ذلك، بخلاف ما إذا كانت فى العالم السفلى ثمّ أرادت الصعود إلى العالم العقلى فإنَّ ذلك تما يشتد عليها، و أما بيان رفع التناقض بين

<sup>\*</sup> قولسه: هقال سقراط معلّم أفلاطن...» سيأتى قوله هذا أيضاً فى أواغر الفصل الرابع و العشرين من الباب الحادى عشر.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «و قصــرت عن تلك الدرجة» أى عن تلك الدرجة التي لمرتكبي الكبائر. فإئهم يلقون فى طرطاوس سنة كاملة يتقدون (و قد حرّفت يتقدون فى الطبعة الأولى الرحلية بـ «يتعذّبون».

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «أُهويَّة» الأُهوية: الجوِّ. الوهدة العبيقة. و قوله: «قال استاد الفلاسفة» يعني به ارسطو.

الآيات و الكــلمات المنقولة و التحقيق في التوفيق بينها فهو إنَّ الأبدان الأخرويَّة متوسيطة بين العالمين جامعة للتجرد والتجسيم، مسلوب عنها كثير من لوازم هذه الأبدان الدنيوية. فإنَّ البدن الأُخروي كظلِّ لازم للروح و كحكاية و مثال لــه بل هما متّحدان في الوجود بخلاف هذه الأبدان المستحيلة الفاسدة، و إنَّ الدار الآخرة و أشجارها و أنهارها و غرفاتها و مساكنها و الأبدان آلتي فيها كلُّها صور إدراكية وجودها عبن مدركيتها و محسوسيّتها، و قد علمت مراراً أنَّ الصورة الحسوسة وجودها في نفسها عين محسوسيتها و محسوسيتها عين وجودها للجوهر الحاس، و كذلك حكم الصبور المعقولية في أنَّ وجودها في نفسها و معقوليتها و وجودها لـلجوهر العاقل كلُّها شيء واحد بلا اختلاف جهة. و لذلك قال تعالى: «إنَّ الدار الآخرة لهي الحيوان لو كانوا يعلمون» معناه أنَّ الحياة ذاتية لتلك الأجسام بخلاف أجسام الدنيا و أبدانها فإئها في ذواتها ميتة الجواهر مظلمة الذوات مجهولة الأكوان في أنفسـها إلا بصور إدراكية زائدة عليها. و أنَّ الحياة واردة عليها من خارج". و قــد علمــت أيضــاً مــنّافي مباحث العقل و المعقول من الفنّ الكلِّي من الحكمة أنّ الصورة العقلية متحدة بالعباقل. و كذلبك الصورة المسوسة متحدة بالحاس؛ فالأبدان الأخروية عين النفوس بخلاف هذه الأبدان الدنيوية.

و وجمه آخر فى الموافقة أنَّ نحو وجود السعداء و أهل الجنّة أرفع و أعلى من نحمو وجود الاشقياء و أصحاب النار، و الكاملون المقرّبون أعلى و أرفع منهما جميعاً، فالستجرّد لقموم و التجسّم لقوم آخرين، و هاهنا أوان الشروع فى ما وعدناه من تحقيق المعاد الجسماني و بعث الأبدان و ما ينوط بذلك من أحوال الآخرة بقدّمات يقينيّة و أصول برهانية تناسب أهل البحث؛ فلنشرع فيه مستعيناً بالله و ملكوته.

<sup>\*</sup> قوله: «و أن الحيوة واردة عليها من خارج» أي النفس.

## الياب الحادي عشر

في المعاد الجسماني" و ما يرتبط به من أحوال الآخرة و مقاماتها و فيه فصول:

#### قصل (۱)

في ذكر اصول يحتاج اليها في اثبات هذا المقصد او ينتفع بها فيه و هذه الأصول و المقدّمات قد مرّ بيانها في هذا الكتاب مستقصى لكن الغرض استحضارها و اجتماعها لئلا يذهل عنها و يقع إعمال الروية فيها و هي هذه:

الأصل الأوَّل أنَّ الوجود في كلّ شيء هو الأصل في الموجودية، و الماهية تبع له، و أنَّ حقيقة كل شيء هو غو وجوده الخناص به دون ماهيته و شيئيته، و ليس الوجود كما زعمه أكثر المتأخرين إنه من المعقولات التانية والأمور الانتزاعية التي لايحادى بها أسر في الخارج، بل حقّ القول فيه أن يقال إنّه من الهويات العينية التي لا يحاديها أمر ذهني، ولا يمكن الإشارة إليها إلا بصريح العرفان الشهودي.

الأصل التاني أنَّ تشخص كلَّ شيء و ما يتميز به هو عين وجوده الحاص، و

قولسه: «في المصاد الجسسماني...» قد أشار إلى سرا المعاد الجسسماني في البحث عن الحركة الجوهرية حيست قبال: و هنذه الطبيعة المطبعة للنفس مع قواها و فروعها الثابعة لها باقية مع النفس، و الأخرى بائدة هالكة، و في هذا سرا المعاد الجسسماني (ج ١ من الطبع الأول الرحلي، ص ٢٣٠).

أنَّ الوجـود والتشـخص مـتحدان ذاتاً متغايران مفهوماً و إسماً، و أمَّا المسمى عند القوم بالعوارض المشخصة فليست إلا أمارات و لوازم للهوية الشخصية الوجودية لا بأعـيانها و أشخاصـها بل على سبيل البدلية في عرض يكون لها من حدَّ إلى حدّ فيتبدّل كثير منها بل كلّها والشخص هوهوبعينه.

الأصل الثالث إن طبيعة الوجود قابلة للشدة و الضعف بنفس داتها البسيطة التي لاتركيب فيها خارجاً و لا ذهناً، و لا اختلاف بين أعدادها بمميز فصلى ذاتى لاتركيب فيها خارجاً و لا ذهناً، و لا اختلاف بين أعدادها بمميز فصلى ذاتى أو بحصنف عرضى أو بمشخص زائد على أصل الطبيعة و إثما تختلف أفرادها و آحادها بالشدة و الضعف الذاتيين، و التقدّم و التأخّر الذاتيين، و الشرف و الحسة الذاتين إلا أن المفهومات الكلية الصادقة عليها بالذات المنتزعة عنها لذاتها و هى المنساة بالماهيات متخالفة بحسب الذات اختلافاً جنسياً أو نوعياً أو عرضياً، و لمذا يقال إن الوجود مختلف الأنواع و إن مراتب الأشد و الأضعف أنواع متخالفة. الأصل الرابع إن الوجود مما يقبل الاشتداد و التضعف عن إنه يقبل المستدادية، و إن الجوهر في جوهرينه أي وجوده الجوهري يقبل الاستحالة الذاتية، و قد ثبت إن أجزاء الحركة الواحدة المتصلة و حدودها ليست موجودة بالفعل على نعت الامتياز بل الكل موجود بوجود واحد؛ فليس شيء من تلك الماهيات التي هي بإزاء تلك المراتب الوجودية موجودة بالفعل بوجودها على وجه التفصيل بل لها وجود اجمالي كما في أجزاء الحد على ما وضيعناه سانقاً.

الأصل الخامس أنَّ كل مركب بصورته هوهو لابجادته، فالسرير سرير بصورته لا بجادته، والسبيف سبيف بحدته لا بجديده، و الحيوان حيوان بنفسه لابجسده، و إنسا المادة حاملة قوة الشيء و إمكانه و موضوعة انفعالاته و حركاته. حتى لو

<sup>\*</sup> قوله: «في عَرْضِ يكون لها...» عرض بفتح العين و سكون الراء.

<sup>\*\*</sup> قوله: «والتضعيف» و الصحيح: و التضعّف.

فرضت صورة المركب قائمة بلامبادة لكان الشيء " بتمام حقيقته موجوداً. و بالجملة نسبة المادة إلى الصورة نسبة النقص إلى التمام؛ فالنقص يحتاج إلى التمام و التمام لايحتاج إلى النقص، و كذلك الفصل الأخير في الماهيات المركبة من الأجـناس و الفصــول كالـناطق في الإنســان هــو أصل الماهية\*\* النوعية، و سائر الفصول و الأجناس من اللـوازم الغير الجعولة لهذا الأصل. فقد يقع في تعريفه الحدّى و إنّما دخولها في الحد بما هو حدّ لابما هو محدود. و توضيح هذا المقام: أنّ الماهسية المركسبة آلستي لها وحدة طبيعية هي الَّتي أجناسها و فصولها بمدَّاء أجزائها الماديــة و الصوريّة كما مر في مبحث الماهية، فنقول: لتلك الماهية اعتباران: اعتبار كبرتها و تفصيلها، و اعتبار وحدتها و إجمالها، فإذا نظرت إليها من جهة وجودها التفصيلي و أردت تحديدها فلابدّ لك من إيراد جميع المعاني اللَّتي هي بحذاء تلك الأجـزاء. و إذا نظرت إليها من الجهة الَّتي هي بها واحد ــوهي صورتها الكمالية. ــ و أردت تحديدهـــا فهذا التحديد لايكون بالأجزا. لأنَّ الصورة بسيطة لأجزء لها خارجــاً و لا ذهــناً كمــا هو التحقيق بل باللوازم، لكن ليست هذه اللوازم كسائر اللــوازم الَّتي لها وجود غير وجود ملزومها بل هي كلها صادقة على تلك الصورة البسيطة الكمالية منتزعة منها بحسب ذاتها بذاتها من غير انضمام شيء إليها، و هي مع ذلك ليست داخلة في ماهيتها إذ لا ماهية لها غير الإنية لما سبق أنَّ الصور الكمالية للأشياء هي وجودات محضة متفاوتة في الموجودية ــ و قد مر أنَّ الوجود لاحــدٌ لـــه ــ لكــن الــتعريف بمثل تلك اللوازم ليس بأدون و أنقص من التعريف الحدى بالأجناس والفصول لأنَّ تلك الأجناس و الفصول متحدة بها منتزعة منها. و هـذا معـنى مـا ذكـره الشـيخ الرئـيس في الحكمة المشرقية أنَّ البسائط قد تحدُّ

<sup>\*</sup> قوله: «لكان الشيء...» والصحيح هكذا: لكان الشيء بتمام حقيقته موجوداً.

<sup>\*\*</sup> قولىه: «هـ و أصل الماهـية » ضمير هو راجع إلى الفصل الأخير. و قوله: «فقد يقع في تعريفه » ضمير تعريفه راجم إلى قوله لهذا الأصل.

بىاللوازم ألتى توصل الذهن إلى حاق الملزومات، و التعريف بها ليس أقل من الستعريف بالحدود انتهى، و سرّ هذا القول أ. و هاهنا أيضاً من المواضع التى يكون للحد زيادة على المحدود كما مراً ذكره، و تعريف المبادى الوجودية لايكون إلا على هذا الوجه، و هكذا تصريف القوى بأفاعيلها؛ فقد علم بما ذكرناه أن للإنسان وجوديسن وجود تقصيلى و وجود إجمالى؛ فوجوده التفصيلى أئما يتحقق بمادة جوهرية و صورة اتصالية مقدارية، و صورة هى مبده النمو و المنفذية، و أخرى باطقة فيقال في المنفذية، و أخرى باطقة فيقال في حده إله جوهر قبابل للأبعاد نام حساس مدرك الكليات، و هذه الأجزاء مترتبة في الوجود متفاضلة في الشرف و الكمال، و كلما يترتب على الأقدم مترتبة في الوجود متفاضلة في الشرف و الكمال، و كلما يترتب على الأقدم الأبسط، و أما وجوده الإجمالي فأنما يتحقق بنفسه الناطقة التي توجد فيها الأبسط، و أما وجوده أبسط و أعلى.

الأصل السادس أنَّ الوحدة الشخصية فى كل شىء و هى عين وجوده ليست على و تيرة واحدة و المدتّ فالوحدة على غو واحد "\* فالوحدة الشخصية فى المقادير المتصلة عين متصليتها و امتدادها. و فى الزمان و المتدرّجات الوجود عين تجددها و تفضيها، و فى العدد عين كثرتها بالفعل، و فى الأجسام

<sup>\*</sup> قولــه: «أنّ البـــائط قد تحدّ باللوازم» تعريف البـــائط لايكون إلا بلوازمها البيّنة (شرح القيصرى عــلى الفصّ الموسوى من فصوص الحكم (ج ٢. ص ١٣٩٤ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعلمقاتنا عليه). و إن شـــثت فراجع فى ذلك الفصل العاشر من رسالتنا الفارسيّة: «قرآن و عرفان و برِهان از هم جدائى ندارند».

<sup>\*\*</sup> قوله: «و سر" هذا القول...» عطف على معنى، أى و هذا سر" هذا القول.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «كالوجود ليس على نحو واحد» أي ليس الوجود على نحو واحد.

الطبيعية عين كيثرتها بالقوة". وأيضاً حكمها في الجواهر الجردة غير حكمها في الجواهم الماديمة. فالجسم الواحد يستحيل أن يكون موضوعاً لأوصاف متضادة كالسمواد و البياض و الحملاوة و المرارة و الألم و اللذة، و ذلك لنقص وجوده و ضيق و عائه عن الجمع بين الأمور المتخالفة. فموضع البصر في بدن الإنسان غير موضع السمع. و موضع الشم غير موضع الذوق. و أما الجوهر النفساني فإنّه مع وحدته يوجمه فيه صورة السوادو البياض و غيرهما من المتقابلات، وكلّما زاد الإنسان تجرداً و تجوهراً و اشتد قوة و كمالاً صار إحاطته بالأشياء أكثر و جمعيته للمتخالفات أتم. فهمو يستدرج في الكممال حستّى يستوفي في نفسه أي ذاته هيأة الوجسود كلُّه. فينقلب كما ذكره الشيخ في إلهيَّات الشفاء عالماً معقولًا موازياً للعالم الحسموس كلُّـه مشاهداً لما هوالحسن المطلق، و الخير المطلق، و الجمال المطلق، و منتحدة بنه و منتقشة بمثاله، و منخرطة في سلكه و صائرة من جوهره، و مما يبيّن ذلـك و يوضعه أنَّ المدرك بجميع الادراكات الحسية و الخيالية و العقلية. و الفاعل بجميع الأفاعيل الطبيعية و الحيوانية و الإنسانية الواقعة من الإنسان هو نفسه المديرة؛ فلها النزول إلى مرتبة الحواس و الآلات الطبيعية، و لها الصعود إلى مرتبة العقل الفعال و ما فوقه في آن واحد، و ذلك لسعة وجودها و وفور نورها المنتشرة في الأطبراف والأكيناف، فذاتها تستطور بالشؤون و الأطوار و تتنزل بأمرالله إلى منازل القبوى و الأعضاء، فإذا نزلت بساحة المواد و الأجساد كان حكمها حكم القبوي، و إذا رجمت إلى ذاتها و حاق حوه ها و ذلك عند تمامها كانت الكل في وحمدة، فمسن همذا الأصل يتبين إنَّ شيئاً واحداً يجوز كونه متعلقاً بالمادة تارة و مجسرداً عسنها أخرى. و أمّا ما اشتهر عند اتباع المشائيين إنَّ نحوى الوجود الرابطي والاستقلالي لايجتمعان في شيء واحد فهو غير مبرهن عليه إلا أن يراد في وقت واحد من جهة واخدة.

قوله: «مين كترتها بالقوك» فإنها قابلة للانقسام إلى غير النهاية.

الأصــل الســابع أنَّ هويــة البدن و تشخصه إنَّما يكونان بنفسه لابجرمه: فزيد مىثلا زيد بنفسه لابجسده و لأجل ذلك يستمر وجوده و تشخصه مادامت النفس باقسية فيه، و إن تبدلت أجزاؤه و تحولت لوازمه من أينه وكمه وكيفه و وضعه و مناه كما في طبول عمره. وكذا القياس لو تبدلت صورته الطبيعية بصورة مثالية كمــا فى المــنام و فى عــالم القبر والبرزخ إلى يوم البعث أو بصورة أخروية كما فى الآخــرة؛ فــإنَّ الهوية الإنسانية في جميع هذه التحولات و التقلبات واحدة هي.هي بمينها لأنها واقعة على سبيل الاتصال الوحداني التدريجي، ولا عبرة بخصوصيات جوهرية و حدود وجودية واقعة في طريق هذه الحركة الجوهريَّة، و إنَّما العبرة بما يستمر و يبقى و همي البنفس لأنهما الصورة التمامية في الأنسان الَّتي هي أصل هويسته و ذاتسه. و مجمسع ماهيته و حقيقته، و منبع قواه و آلاته، و مبدء أيعاضه و أعضائه و حافظها مادام الكون الطبيعي ثم مبدلها على الندريج بأعضاء روحانية. و هكـذا إلى أن تصـير بــــيطة عقلية إذا بلفت إلى كمالها العقلي بتقدير رباني و جذبــة إلهيَّة، و إلا فإلى أيَّ حدَّ وقع الانقطاع إليه لأجل أسباب قاطعة مانعة عن البلوغ إلى الكمال الأخبر يطول شرحها؛ فإذا سئل عن بدن زيد مثلا هل هو عند الشياب ما هو عند الطفولية و عند الشيخوخة كان الجواب بطرفي النفي و الاثبات صـحيحاً. باعتــبارين أحدهما اعتبار كونه جسماً بالمعني الّذي هو مادة ۗ و هو في نفســه أمــر محصّــل. و الثاني اعتبار كونه جسماً بالمعنى الّذي هو جنس و هو أمر مبهم؛ فالجسم بالمعني الأول جزء من زيد غير محمول عليه، و بالمعني الثاني محمول عليه متحد معه. و أمَّا إذا سئل عن زيد الشاب هل هو الَّذي كان طفلا و سيصير هــو بعيــنه كهلا و شيخاً كان الجواب واحداً و هو نعم. لأنَّ تبدل المادة لايقدح في بقاء المركب بتمامه لأنَّ المادة معتبرة لاعلى وجه الخصوصية والتعين بل على وجه الجنسية والإيسام، و قد مر الفرق في مباحث الماهية من العلم الكلي والفلسفة

<sup>\*</sup> قوله: «بالمعنى الذي هو مادّة» و بشرط لا؛ و قوله الآتي: «بالمعنى الذي هو جنس» و لا بشرط.

العامـة بـين الجـنس و المـادة، و هو كالفرق بين الماهية المطلقة و المأخوذ بشرط الستجريد، و نظـير الفـرق بين الفصل و الصورة و العرضى و العرض بكـل مـن هـذه الأمـور محمـول عـلمى الشىء بالاعتبار الأول غير محمول عـلمه بالاعتبار الثانى.

الأصل النامن أنَّ القوة الخيالية جوهر قائم لا فى محل من البدن و أعضائه، و لاهــ م وجــودة فى جـردة عن هذا للهــ م وجــودة فى جـردة عن هذا العالم واقعــة فى عــالم جوهــرى متوسط بين العالمين عالم المفارقات العقلية و عالم الطبيعيات المادية، و قد تفردنا باثبات هذا المطلب ببراهين ساطعة و حجج قاطعة كما مرت.

الأصل التاسع أنَّ الصور الخيالية بل الصور الإدراكية ليست حالَّة في موضوع النفس ولا في محلَّ آخر و إنّما هي قائمة بالنفس قيام الفعل بالفاعل لاقيام المقبول بالقابل، و كذا الإبصار عندنا ليس بانطباع شبع المرثى في عضو كالجليدية و نحوها كما ذهب إليه الطبيعيون، ولا بخروج الشعاع كما زعمه الرياضيون، ولا بإضافة علمية تقع للمنفس إلى الصورة الخارجية عند تحقق الشرائط كما ظلة الإسراقيون، لأنَّ هذه الآراء كلّها باطلة كما بين في مقامه، أمّا المذهبان الأولان فإبطال كلّ منهما مذكورة في الكتب المشهورة على وجوه عديدة، و قد تصدى كلّ من الفريقين لإبطال رأى صاحبه و نقضه و جرحه و كفي الله المؤمنين القتال، و أمّا المذهب الأخير الدى اختاره الشيخ أبونصر في الجمع بين الرأيين و الشيخ أمّا المذهب الأخير الدى اختاره الشيخ أبونصر في الجمع بين الرأيين و الشيخ المقتول في حكمة الإشراق فنحن قد أبطلناه كما مرّ ذكره. و اعلم أنَّ النفس ما لمستملّة بالمبدن كان إبصاره بل إحساسه مطلقاً غير تخيّله لأنَّ في الأولً دامت متملّقة بالمبدن كان إبصاره بل إحساسه مطلقاً غير تخيّله لأنَّ في الأولً عند

<sup>\*</sup> قولمه: «و كذا الإبصار عندنا...» و قد تقدّم بيانه ـ قدّس سرّه ـ في الإبصار في الفصل السادس من الباب الرابع من هذا الجلّد في حلم النفس.

خروجها عن هذا العالم فلا يبقى الفرق بين التخيّل و الإحساس\* إذ القوّة الخياليّة و هـى خـزانة الحس قد قويت و خرجت عن غبار البدن، و زال عنها الضعف و النقص، و اتحدت القوى و رجعت إلى مبدأها المشترك فتفعل النفس بقوته الحيالية ما تفعله بغيرها، و ترى بعين الخيال ما كانت تراه بعين الحسّ. و صارت قدرتها و علمها و شهوتها شيئاً واحداً فإدراكها للمشتهيات نفس قدرتها و إحضارها إيّاها عـندها، بـل ليس في الجئة إلا شهوات النفس و مراداتها كما قال تعالى: «فيها ما تشتهى أنفسكم». و قوله: «فيها ما تشتهى الأنفس و تلذ الأعين».

الأصل العاشر أنَّ الصور المقدارية و الأشكال و الهيئات الجرمية كما تحصل من الفاعل بمشاركة المادة القابلة بحسب استعداداتها و انفعالاتها كذلك قد تحصل من الجههات الفاعلية و حيثياتها الإدراكية من غير مشاركة المادة، و من هذا القبيل وجدود الأفلاك و الكواكب من المبادى العقلية على سبيل الاختراع بمجرد التصورات، إذ قبل الأجسام الأولية ليست مواد سابقة عليها. و من هذا القبيل الصور الخيالية الصادرة من النفس بالقوة المصورة من الأجرام و الأعظام المشكلة التى ربعا تكون أعظم من الأفلاك الكلية المنارجية، و كذلك الصحارى و المفاوز الواسعة و الجبال العظيمة و البلاد و الجنات والأشجار التى لم يخلق مثلها في البلاد، و إنها ليست قائمة بالجرم الدماغي ولا حالة في القورة الخيالية كما برهن عليه، ولا في عالم المثال الكلي كما بيناه سابق بل في مملكة النفس و عالمها و صقعها المنارج عن هذا العالم الهيولاني، و قد سبق أنَّ الصور التي يتصورها النفس بقوتها المصورة و راها بباصرتها المؤالية لها وجود لافي هذا العالم و إلا الإراها كلَّ سليم الحس و

<sup>\*</sup> قولم: «فلايبقى الفرق بين التخيّل و الإحساس...» اللذّة الحياليّة فى الآخرة ترجع إلى الحسيّة، لأنّ الحسال همنالك يصير الحسنّ و يتّحد به: و هذا المطلب أصل حكيم فى المعارف النفسية يطلب تفصيله عـلى الاستقصاء فى الفصل الأوّل من الباب السابع عشر من علم اليقين للفيض ــ قدّس سرّه (ط ١٠ ص ٢٣٠، و الفصل السابع و العشرين الآتى من هذا الباب أيضاً.

لسيس كذلـك؟ بل في عالم آخر غائب عن هذا العالم، ولا فرق بينها و بين ماتراها النفس بقبوة الحبس إلا بعدم ثباتها و ضعف تجوهرها لاشتغال النفس بغعرها و تغرق همتها و توزع خاطرها بما تنفعل من المؤثرات الخارجية و تشتغل بها. حتى لــو فــرض أن يــرتفع عــنها الاشتغال بأفاعيل سائر القوى الحيوانية و الطبيعية و تكـون مصـروفة الهمــة إلى فعــل التخيل و التصور تكون الصور و الأجـــام الّتي تتصورها و تفعلها بقوة الخيال في غاية مالها من القوام و تأكد الوجود، و يكون تأثيرها أقوى من تبأثير الحسوسيات المادية كما يحكي عن أهل الكرامات و خوارق العادات. و إذا كان حال النفس في تصوير الأشياء على هذا الوجه و هي بعد في الدنيا" ذات تعلق بيدنها فما ظنك إذا انقطعت علائقها عن الدنيا بالكلية. و قويـت قوتها و تأكدت فعليتها، فكلُّ نفس إنسانية فارقت الدنيا و كانت من أهل السلامة عن الأمراض النفسيانية و ذميائم الأخلاق و الملكات غير مرتهن بما يـزعجها و يؤذيها و يمنعها عن الرجوع إلى ذاتها تكون لها عالم خاص بها فيه من كبل ما تريده و تشتهيه، و هذا أدنى مرتبة من مراتب السعداء فإن كلِّ أحد منهم لـه جنة عرضها كعرض السماوات. و منازل الأبرار و المقربين فوق هذا إلى ما لا يحصى.

الاصل الحادي عشر أنك قد علمت\*\* أنَّ أجناس العوالم و النشنات مع كثرتها

<sup>\*</sup> قوله: حو هي بعدُ في الدنيا...» الواو حالية.

<sup>\*\*</sup> قول...ه: «أُنَـك قـد علمت...» و سيأتى فى الفصل التاسع من هذا الباب أيضاً. حيث يقول: تذكرة توضيحية، إن أجناس العوالم و النشئات ثلاثة الح. قوله: هو إن كانت دارالوجود» الواو وصلية. قوله: «لارتباط بعضها سيعض» و كنون بعضها علـة ليعض. قوله: «أدناها» أى أدنى الثلاثة عالم الصور الطبيعية الح. قول...ه: هو أوسطها...» أى أوسط الثلاثة عالم الصور الإدراكية الحسيّة الجرّدة عن المادة، الحاملية صفة للمادة، و كذلك القابلة صفة للمادة. و قوله: هو أعلاها» الضمير راجع إلى الثلاثة أيضاً، أى أجناس العوالم منحصرة فى ثلاثة أدناها هام الصور الطبيعة... و أوسطها عالم الصور الإدراكية... و

الُّـتي لاتحصــي منحصـرة في ثلاثة، و إن كانت دارالوجود واحدة لارتباط بعضها ببعض، أدناها عالم الصور الطبيعية الكائنة الفاسدة، و أوسطها عالم الصور الإدراكية الحسية الجردة عن المادة الحاملة للإمكانات و الاستعدادات القابلة للمتضادات، و أعلاهما عمالم الصور العقلبية و المثل الإلهبية، فاعلم أنَّ النفس الإنسانية مختصة سن بسين الموجبودات بأنَّ لها هذه الأكوان الثلاثة مع بقائها بشخصها؛ فللإنسان الواحد من مبدء طغوليته كون طبيعي و هو بحسبه إنسان بشــرى"، ثمّ يتدرج في هذا الوجود و يتصفى و يتلطف شيئاً فشيئاً في تجوهره إلى أن يحصل له كون آخر نفساني، و هو بحسبه إنسان نفساني أخروي يصلح للبعث و القيام، و لمنه أعضاء نفسانية و هو الإنسان الثاني. ثم قد ينتقل من هذا الكون أيضاً على التدريج فيحصل لــه كون عقلي و هو بحسبه إنسان عقلي، وله أعضاء عقلية و هـ و الإنسان الثالث كما ذكره معلم الفلاسفة في كتاب أتولوجيا. و هذه الانستقالات و الستحولات الُّـتي يقطع بها الشخص الواحد سبيل الحق إلى الغاية القصوى مختصة بنوع الإنسان؛ فإنَّ الأشياء و إن كانت كلُّها متوجهة إلى الحضرة الإلهية لكن الّذي يمر على الصراط المستقيم منتهياً إلى النهاية الأخيرة لايوجد في غير هذا النوع من سائر الأنواع الكونية، ثم لابد لغيره لو فرض سلوكه إلى الحضرة القدسسية أن ينتقل نوعه إلى نوع آخر بالكون و الفساد، و أن يصل أولا إلى باب الإنسانية ثمُّ منها إلى باب الحضرة القدسية، و هذه النشئات الثلاث ترتيبها في الرجوع الصعودي إلى الله تعالى على عكس ترتيبها الابتدائي النزولي

أعلاها عالم الصور المقلية.

<sup>\*</sup> قولمه: «و هو بحسبه إنسان بشرى...» أقول لايخفى لطف هذا التعبير، فإن البشر من البشرة و هى الظاهرة الصورة لا اللطيفةالغيبية» فتأمل فى قوله تعالى «قل إثما أنا بشر منلكم» (آخر سورة الكهف). و قولمه: «أعددت لعبدى المؤمن مالا عين رأت و لا أذن سمعت ولا خطر على قلب بشر»، و هكذا نحوهما من الايات و الأخيار.

عـنه تعـالي لكـن عـلمي نحــو آخــر؛ فإنَّ سلسلة الابتداء كانت على نحو الإبداع بلازمان و حركة. و سلسلة الرجوع تكون بجركة و زمان، فللإنسان أكوان سابقة عـلى حدوثه الشخصي المادي، و لهذا قد أثبت أفلاطون الإلهي للنفوس الإنسانية كوناً عقلياً قبل حدوث البدن، وكذلك ثبت في شريعتنا الحقة لأفراد البشر كينونة جزئية متميزة سابقة على وجودها الطبيعي كما أشار إليه بقوله تعالى: «و إذ اخذ ربُّك من بني آدم من ظهورهم ذريتهم» الخ و عن أئمتنا المعصومين أحاديث كشرة دالــة عــلى أنَّ أرواح الأنبياء و الأوصياء كانت مخلوقة من طينة عليين قبل خلق السماوات و الأرضين، و أنَّ أبدانهم مخلوقة من دون تلك الطينة كأرواح متابعيهم و شيعتهم. و أنَّ قلوب المنافقين مخلوقة من طينة سجين و أبدانهم. و كذلك قلوب متابعـيهم مخلوقــة مــن دون تلك الطينة الخبيثة. فهذا الخبر و أمثاله يدل على أنَّ للإنسان أكوانــاً ســابقة على هذا الكون؛ فالإنسان بحسب الفطرة الإصلية يتوجه نحسو الآخـرة عــلى التدريج، و يرجع إلى غاية مقصودة فيبتدى بوجوده الدنيوى المــادي إلى وجــوده الأخروي الصوري، إذ نسبة الدنيا إلى الأخرى نسبة النقص إلى الكمسال و نسسبة الطفسل إلى السبالغ، و لهسذا يحتاج في هذا الوجود كالأطفال\* لضعفهم و نقصهم إلى مهد هو المكان و داية هوالزمان؛ فإذا بلغ أشدُّه الجموهري يخسرج مسن همذا الوجسود الدنيوي إلى وجود أخروي و يستعد للخروج من هذه الــدار إلى دارالقرار. و إلى هذا الحمد من الوجود النفساني\*\* و الاستقلال الجوهري

<sup>\*</sup> قول. « هو لهذا يحتاج فى هذا الوجود كالأطفال... » ناظر إلى أول الفصل الرابع من الرسالة الفارسية المسماة بـ «آغاز و انجام» للخواجه نصيرالدين الطوسى حيث قال: «چون دنيا ناقص است بمنابه كودك و طفل را از دايه و گهراره گريز نيست. دايه او زمانست و مادر او مكان... ». مرحوم آخوند از اول باب يازدهم اين كتاب تا آخر كتاب در اكثر مطالب و مواضع ناظر به كلام خواجه در رساله آغاز و انجام است. اين رساله بتصحيح و تحقيق و تعليقات اين خدوم علم مكرر بطبع رسيده است. \*\* قوله: «و إلى هذا الهذ من الوجود النفاق» أي الوجود النفساني البرزخي.

الصورى المعبر عنه بنفخ الصور الموجب للموت الطبيعى و الخروج من هذه النشأة مما يقع فيه الاشتراك بين المؤمن و الكافر، و الموحد و المسرك والمعطل، إذلا منافاة بين هذا الكمال الوجودى و الاستغناء عن المادة البدنية و بين الشقاوة و التعذيب بسنار الجحيم و إدراك العذاب الأليم بل يؤكّدها؛ فإنَّ شدة الوجود يوجب الخروج عن الغواشى و الملابس المادية. و هو يوجب شدة الإدراك للمؤلمات و المؤذيات و نتائج الأعمال القبيعة و السيّكات و الأمراض والعلل النفسانية التي كان الذهول عنها في الدُّميا لحدر الطبيعة و غشاوة على البصيرة، فإذا زال الحجاب حل العذاب، فالنفس مالم تقطع جميع الحدود الطبيعية ثمَّ النفسانية لم تصل إلى جوار الله ولم تستحق مقيام السندية، فيالموت أول مبنازل الآخرة و آخر منازل الدنيا و الإنسان بعد خروجه عن الدنيا قد يكون مجوساً في بعض البرازخ المتوسطة بين الداريين الدنيا و العقبي مدة طويلة أو قصيرة، و ربحا يرتقى سريعاً بنور المعرفة أو الداريين الدنيا و العقبي مدة طويلة أو قصيرة، و ربحا يرتقى سريعاً بنور المعرفة أو الحين."

## فصل (۲)

# في نتيجة ما قد مناه و تمرة ما أصلناه

أقدول: إنَّ من تأمّل و تدبر في هذه الأُصول و القوانين العشرة التي " أحكمنا بنيانها و شيدنا أركانها ببراهين ساطعة و حجج قاطعة لامعة مذكورة في كتبنا و صحفنا سيما هذا الكتاب تأمّلا كافياً و تدبراً وافياً بشرط سلامة فطرته عن آفة الغواية و الإعوجاج، و مرض الحسد و العناد، و عادة العصبية و الافتخار و

<sup>\*</sup> قوله: «هو أرحم الراحمين» ضمير هو راجع إلى آخر من يشفع.

<sup>\*\*</sup> قوله: «والقوانين العشرة التي...» هكذا في النسخ المخطوطة العديدة عندنا، ولكنّ الصواب: الإحدى حشرة.

الاستكبار لم يبق لمه شك و ريب في مسألة المعاد و حشر النفوس والأجساد. و يصلم يقيـناً و يحكـم بأنَّ هذا البدن بعينه سيحشر يوم القيامة بصورة الأجساد، و ينكشـف لـــه إنَّ المُعــاد في المَعاد مجموع النفس و البدن بعينهما و شخصهما و إنَّ المبعوث في القيامة هذا البدن بعينه لابدن آخر مبائن لمه عنصرياً كان كما ذهب إليه جمع من الإسلاميَّن، أو مثاليًّا كما ذهب إليه الإشراقيون؛ فهذا هو الاعتقاد الصحيح المطابق للشريعة و الملة الموافق للبرهان و الحكمة، فمن صدَّق و آمن بهــذا فقــد آمــن بــيوم الجــزاء، و قد أصبح مؤمناً حقاً، والنقصان عن هذا الإيمان خــذلان و قصــور عــن درجــة العـرفان، و قول بتعطل أكثر القوى و الطبائع عن البلوغ إلى غاياتها و الوصول إلى كمالاتها و نتائج أشواقها و حركاتها. و يلزم أن يكون ما أودعه الله في غرائز الطبائع الكونية و جبلاتها من طلب الكمال و التوجه إلى مافوقها هباءً و عبناً و باطلاً و هدراً. فلكلِّ قوة من القوى النفسانية و غيرها كمـال يخصـها و لـذة و ألم و ملاتمـة و منافرة تليق بها، و بحــب كلما كسبته أو فعلمته يلمزم لهما في الطبيعة الجزاء و الوفاء كما قررته الحكماء من اثبات الغايات الطبيعية لجميع المبادي و القوى عالية كانت أوسافلة «فاستبقوا الخيرات أينما تكونــوا يــأت بكم الله جميعاً». و قوله: «و لكل وجهة هو مولّيها» و إليه الإشارة بقولــه تعالى: «ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها إنَّ ربَّى على صراط مستقيم». و كسلما في الكـون من الجواهر الطبيعية دائَّة لما بيِّناه من حركاتها الذاتية. فالله آخذ بناصية نفوسها و طبائعها و هو موليها نحوه و جاذبها إليه، و من تحقق بهذا تيقن بلــزوم عــود الكل ولم يشتبه عليه ذلك. و هذا مقتضى الحكمة و الوفاء بالوعد و الوعسيد و لزوم المكافاة في الطبيعة و المجازاة. و لنا رسالة على حدة في هذا الباب بيسنا فسيها حشسر جمسيع الأشياء الكائنة حتّى الجماد و النبات إلى الدار الآخرة و حشر الكل إليه تعالى بييانات واضحة و قواعد صحيحة برهانية مبناها على أن لا معطل في الطبيعة و لا ساكن في الخليقة. فالكل متوجَّه نحو الغاية المطلوبة إلا أنَّ حشر كل أحد إلى ما يناسبه و يجانسه، فللإنسان بحسبه و للشياطين بحسبهم و للحيوانات بحسبها و للنبات و الجماد بحسبهما كما قال تعالى في حشر أفراد الناس: «يوم نحشر المتقين إلى الرحمن و فداً، و نسوق الجرمين الى جهتم ورداً» و في الحيوانات: «و إذا الوحوش في الشياطين: «فوربك لنحشرتهم و الشياطين» و في الحيوانات: «والنجم و الشجر حسرت، و الطبير محسورة كل لمه أواب» و في النبات: «والنجم و الشجر يسجدان»، و قوله تعالى: «و ترى الأرض بارزة فإذا انزلنا عليها ألماء اهترت و ربت و أنبت من كل زوج بهيج إلى قوله و إن الله يبعث من في القبور»،و في حق الجميع: «و يموم نسير الجبال و ترى الأرض بارزة و حشرناهم فلم نغادر منهم أحداً، و عرضوا على ربك صفاً» و قوله: «إنا نحن نرث الأرض و من عليها و الينا يرجعون» و قوله تعالى: «كما بدأنا أول خلق نعيده».

### فصل(۳)

في دفع شبه المنكرين" و شكوك الجاحدين لحشر الاجساد

إنَّ هـذه المقدسات و الأُصـول المذكـورة كما أفادت هذا المطلوب على وجه التحقـيق كذلـك هـى وافية بدفع تلك الشبه" و الشكوك، ولا بأس بذكرها على التفصيل و الإشارة إلى دفعها.

منها ما سبق من أنه إذا صار إنسان غذاء لأنسان آخر فالأجزاء المأكولة إما أن يعاد في بدن الآكل أو في بدن المأكول و أيّاً مّا كان لايكون أحدهما بعينه مُعاداً بتمامه. و أيضاً إذا كان الآكل كافراً و المأكول مؤمناً يلزم إما تعذيب المطيع و تنعيم الكافر أو أن يكون شخص واحد كافراً معذباً و مؤمناً متعماً لكونهما جسماً واحداً. و الدفاعة ظاهر بما مر من أنَّ تشخص كل إنسان أثما يكون بنفسه

<sup>\*</sup> قوله: «في دفع شبه المنكرين...» قد ذكر سبع شبهات و دفع كلّ واحدة منها.

<sup>\*\*</sup> قول...: «بدفع تلك الشبهة» و الصواب: بدفع تلك الشبه. قوله: «منها ما سبق» أي من تلك الشبه ما سبق من أنه إذا صار الخ.

لاببدنه، و أنَّ البدن المعتبر فيه أمر ميهم لا تحصل لمه إلا بنفسه، و ليس لمه من هذه الحيشية تعين ولا ذات ثابتة، و لا يلزم من كون بدن زيد مثلا محشوراً أن يكون الجسم الذي منه صار مأكولا لسبع أو إنسان آخر محشوراً، بل كلَّ ما يتعلق بعه "نفسمه هو بعينه بدنه الذي كان، فالاعتقاد بحشر الأبدان يوم القيامة هو أن يبعث أبدان "" من القبور إذا رأى أحد كل واحد واحد منها يقول هذا فلان بعينه، و هذا بهمان بعينه أو هذا بدن فلان و هذا بدن بهمان على ما مر تحقيقه، ولا يلزم من ذلك أن يكون غير مبذل الوجود و الهوية كما لايلزم أن يكون مشوه الخلق، والأقطع و الأعمى و الحرم محشوراً على ما كان من نقصان الخلقة و تشويه البنية كما ورد في الأحاديث، و المتكلمون عن آخر هم أجابوا عن هذه الشبهة بما لا حاجة إلى ذكره لركاكته.

و منها انَّ جرم الأرض مقدار "" محصور محدود ممسوح بالفراسخ و الأميال و الـذراع، و عدد النفوس غير متناه فلايفي مقدار الأرض ولا يسع لأن تحصل منه الأبدان الفعر المتناهية.

والجــواب الحق بما مر من الأصول أن لاعبرة بخصوصية البدن تشخصه وأن

<sup>\*</sup> قوله: «فيه أمر ميهم» أي لايشرط.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بل كلَّما يتعلَّق به...» و الصواب بحسب رسم الخط: بل كلُّ ما يتعلَّق به.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «همو أن يبعث أبـدان...» أى يبمت أبدان برزخية من القبور أى الابدان الطبيعية. كما صرّح بذلـك المصــنّف في أواخــر الفصل السابع من الباب العاشر حيث قال: «و أن الله يبعث من في القبور»، قبور الأجساد و قبور الأروام أعنى الأبدان.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: هو منها أن جرم الأرض مقدار...» هذه هي الشبهة التانية.

<sup>\*\*\*\*\*</sup> قولــه: «و أنّ تشخصـه...» حـرف أنّ زائدة، والعبارة الصحيحة هكذا: «لاعبرة بخصوصية البدن و تشخصه و أن المعتبر الخ». و قوله: «لا أن النفس تحدث من المادّة بحسب هيئاتها» أى بحسب هيئات المادّة.

المعتبر في الشخص المحشور جسمية ما أية جسمية كانت، و إنَّ البدن الأخروى ينشأ من السنفس بحسب صفاتها لا أنَّ النفس تحدث من المادة بحسب هيئاتها و استعداداتها كما في الدنيا.

و لـك أن تجيب أنَّ المقادير قـد يـزداد حجماً و عدداً من مادة واحدة، فإنَّ هـيولى قوة قابلة محضة لامقدار لها في نفسها و لالها اختصاص بحد خاص و عدد معين بـل يعرض لهـا المقادير و الانقسامات من خارج، و هي في نفسها قابلة للانقسـامات الفير المتناهية، و ليس أيضاً من شرطها في أن يكون أبدانا أن تكون المورة الأرضية إلى أجسام حسب ماشاءالله. و أيضـاً لايلـزم أن يكون كل نفس محشورة بالبدن، فإنَّ من النفوس ما فارقت الأجسـام صاعدة إلى عالم القدس منخرطة في سلك المقربين، و الجواب الأول هو المعدة.

و سنها أنَّ الجسنة و النار و إذا كانتا موجودتين جسمانيتين فأين مكانهما، و فى أي جهة من جهات العالم حصولهما، فإن كان حصولهما أو حصول إحداهما فوق محسدد الجهات فيلزم أن يكون فى اللامكان مكان و فى اللاجهة جهة، و إن كان فى داخل طبقات السماوات و الأرض أو فيما بين طبقة و طبقة فيلزم إما التداخل و إما الانفصال بين سماء و سماء و الكل مستحيل؟ و مع هذا ينافى قوله تعالى: «و جمة عنها السماوات و الأرض».

هـذا تقريــر هذه الشبهة. و طريق اندفاعها مكشوف لمن تدبر في الأُصول الَّتي بيناها.

أمّــا المتكلمون فحيث"\*\* لم يدخلوا البيوت من أبوابها ليس في وسعهم التفصى

<sup>\*</sup> قوله: «و منها أن الجنة و النار...» هذه هي الشبهة الثالثة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و إن كان في داخل طبقات... » أي في داخل تلك الطبقات و سنخها.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «أما المتكلِّمون فحيث...» طعن على المتكلمين.

عن أمثال هذا الإشكال؛ فأجابوا عنه تارة بتجويز الخلاء، و تارة بعدم كون الجنة و الستار مخلوقتين بعد. و تارةبانفتاق السماوات على قدر يسع بينها الجنة، و ليتهم قنعوا بدين العجائز و اكتفوا بالتقليد و لم يستنكفوا أن يقولوا لاندرى الله و رسوله أعلم.

ثمَّ العجب أنَّ أكـش مبا رأيناسنهم يخوضون في المعقبولات و هم لايعرفون المحسوسات، و يتكلمون في الإلهيات و هم يجهلون الطبيعيات، و يتعاطون الحجج و القياســات ولا يحسنون المنطق و الرياضيات، و لايعرفون من العلوم الدينية إلا مسائل خلافيات، و ليس غرضهم في العلم إصلاح النفس و تهذيب الباطن و تطهير القلب عن أدناس الصفات و الملكات بل طلب الرئاسة و الجاه و إرجاع الخلائــق إلى فــتاواهم وحكومــاتهم. ولأجل ذلك يضمرون النفاق و يعادون أهل الحكمة و المصرفة. و مـن أعظم الفتن و المصائب أنهم مع هذه العقول الناقصة و الآراء السخيفة يخاصمون و يعادون الحكماء و العبرفاء أكثر من الخصومة و العبداوة منع الكفيار و اليهود و النصاري، و يعدّون هذا من تقوية الدين و حفظ عقائدالمسلمين. و غاية تقويتهم للدين أن يقولوا إنَّ الحكمة ضلال و إضلال، و إنَّ تعلَّمها بدعة و وبال، و إنَّ علم النجوم باطل في أصله. و إنَّ الكواكب جمادات. و إنَّ الأفلاك لاحياة لها و لا نطق، و إن الطب لامنفعة له، و إنَّ الهندسة لاحقيقة لهـا. و إنَّ علــوم الطبيعيات أكثرها كفر وزندقة. و أهلها ملاحدة و كفرة إلى غير ذلك من مقالاتهم و هوساتهم المشحونة بالتدليس و التلبيس لمخالفة أكثرها لما في كــتاب الله و سنة نبيه من تعظيم الحكمة و توقير أهلها. و تعظيم النجوم و السماء و الاقســام في كــئير مــن الآيات بها. و مدح الناظرين المتفكّرين في خلقها. و ذمّ المعرضين عسن آياتها لقوله تعالى: «الَّذين يتفكَّرون في خلق السماوات» الآية و قوله: «و كأين من آية في السماوات والأرض يرّون عليها و هم عنها معرضون»؛ فإذا جاؤوا إلى دفع مثل هذه المشكلات عن الدين وقعوا في العجز كالحمار في الوحل والطين و لنرجع إلى ما فارقناه.

## كشف مقال لدفع إشكال°

إنَّ أعضل شبه الجاحدين للمعاد الجسماني و أعظم اشكالات المنكرين للجئة و النار المحكوم بشبوتهما و تحققهما في الشريعة الحقة التي أتى بها أهل النبوة و المحكمة المهمنة هو طلب المكان لهما، و المجتمعة المؤسسة على الأصول و المباني المحكمة المهمنة هو طلب المكان لهما، و المتزام كونهما في جهمة من الجهات الامتدادية الوضعية، و في زمان من الأزمنة المتصرّمة، و استيجاب كونهما داخل حجب السماوات و تحت حيطة محدد الجهات و عرش المتماديات.

فالجواب كما يستعلم من الأصول المؤسسة عن أصل هذه الشبهة و قلع مادتها و فسخ صورتها هو أن يقال على منهج ابحاث المتألمين و طريقة أنظار السالكين إلى الله بأقدام المعرفة و اليةين: إن حجتكم هذه مبنية على أن للجنة و النار مكاناً من جنس أمكنة هذه الدنيا، لكن أصل اثبات المكان على هذا الوجه للجنة و النار باطل؛ فالشبهة منهدمة الأساس منحسمة الأصل و تما يوضح ذلك حسب ما مضت الإشارة إليه أن عالم الآخرة عالم تام لايخرج عنه شيء من جوهره، و ما هذا اسأنه لايكون في مكان كما ليس لجموع هذا العالم أيضاً مكان يمكن أن يقع إلىه إشارة وضعية من خارجه أو داخله، لأن مكان الشيء أنما يتقرر بحسب في وضعه خارج عنه في إضافته، و ليس في صعه خارج عنه في إضافته، و ليس في

<sup>\*</sup> قولسه: «كنسف مقبال لدفع إشكال...» فى هذا الكشف و الدفع ناظر إلى كلام الهقق الطوسى فى وسيالته الموسسومة بآغياز و انجيام. حييت قال: جو دنيا ناقص است بمثابة كودك. طفل را از دايه و كهيواره كرييز نيسست. داية او زمان است. و كهوارة او مكان ـ إلى قوله: و آخرت از زمان و مكان مبرًا است. چه ازنقصان منزء است.

و قد تقدّم ذكر هذا الإشكال و دفعه أيضاً فى آخر الفصل السابع من الباب العاشر أيضاً حيث قال بعــد إفاضــة و إنسادة: «فيندفع إشكال المنكرين للدار الآخرة أئها فى أى مادّة بوجد و فى أىّ قطر و جهة و أين مكانها و متى زمانها» الح.

خــارج هــذه الىدار شيء من جنسه و إلا لم يوجد بتمامه، ولا في داخله أيضاً ما يكـون مفصـولاً عـن جميعه إذا أخذ من هذه الحيثيَّة ؛ فلا إشارة حسّية إلى هذا العالم عند أخذه تامّاً كاملا لامن داخله ولا من خارجه فلا يكون له أين و وضع. و لهـذا المعـنى حكم معلّم الفلاسفة بأنَّ العالم بتمامه لامكان لــه؛ فقد اتضح أنُّ ما يكــون عالماً تامّاً فطلب المكان لــه باطل. و المغالطة نشأت من قياس الجزء على الكـلّ، والاشــتباه بـين الــناقص و الكامل، ثمُّ على سبيل التنزل عن هذا لو سأل سبائل همل السدار الآخسرة مع هذه الدار منتظمتان في سلك واحد و المجموع عالم واحمد؛ فحينسئذ يكون طلب المكان لهما صحيحاً. أو كلَّ منهما عالم بتمامه مباين الجوهــر و الذات للآخر غير منسلك\*\* معاً في سلك واحد لا يجمعهما دار واحدة؛ فعينــــئذ طلب المكان لهما غير صحيح، و أنت تعلم أنَّ الحقُّ هو التاني إلا أن يراد بكونهما واحداً ضرباً آخر من الوحدة، فإنَّ العوالم و النشئات متداخلة في المعني و القوام لا في الوضع و الامتداد، مع كون كلِّ منهما عالم تامَّ. أولا ترى أنَّ أهل العالم متفقون على قولهم هذا العالم و ذلك العالم حسبما و رثوه من أسلافهم و مقدميهم. و لــو كــان المجمــوع عالمــأ واحــداً كــان هذا القول باطلا. ولا يصح أن يقال هذا الإطلاق من قبيل قولهم عالم العناصر و عالم الأفلاك و عالم الحيوان لأنَّ هذه أقــوال مجازيــة عــلى سبيل التشبيه؛ فإنَّ الدنيا و الآخرة لو لم يكونا عالمين تامين فلايكـون في الوجـود عـالم تـامّ لأنَّ الجموع ليس منظماً في سلك واحد إلا بأن يكــون أحدهما باطن الآخر و الآخر ظاهره كما أشرنا إليه، و هذا كلام آخر فيه غموض فإذا لم يكونـا مع مباينة كلُّ منهما للآخر في الوجود تما يشملهما عالم آخــر؛ فلا محالة كلّ منهما عالم تام كما أُطلق القول عليه في أُلسنة الشريعة: إنَّ للهُ سبحانه عـالمين الدنيا و الآخرة. و ممّا يوضح أيضاً القول بأنَّ الآخرة ليست من

<sup>\*</sup> قوله: «إذا أخذ من هذه الحيثية» أي من حيث الجموع.

<sup>\*\*</sup> قوله: «غير منسلك» العبارة الصحيحة هكذا: غير منسلك مما في سلك واحد.

جـنس هـذا العالم إنَّ الآخرة نشأة باقية يتكلُّم الإنسان فيها مع الله. و هذه نشأة دائــرة بــائدة أهــلها هالكة الذوات. و لاينظر إليهم، و اختلاف اللوازم يدل على أخــتلاف الملزومات، و أمّا مكالمة الأنبياء مع الله تعالى و مخاطبة سيّد الرسل(ص) مصة تصالى لسيلة المصراج فهي من ظهور سلطان الآخرة على قلوبهم، و ممّا يدل على ذلك قوله تعالى: «و ننشأكم فيما لاتعلمون» فإنّه صريح في أنَّ نشأة الآخرة غـير نشأة الدنيا. و بالجملة فنحو وجود الآخرة غير نحو وجود الدنيا. و لوكانت الآخــرة مــن جوهــر الدنيا لم يصح أن يقال إنَّ الدنيا يخرب و الآخرة دار القرار، لأنَّ الدنسيا أنَّما هي دنيا بالجوهر و الوجود لا بالعوارض الشخصية و المخصصات الخارجية و إلا لكان كلَّ سنة بل كلُّ يوم دنيا أخرى لتبدل الأشكال و الهيئات و التشخّصات، و لكان القول بالآخرة تناسخاً. و لكان المعاد عبارة عن عمارة الدنيا بعــد خــرابها. و إجماع العقلاء على أنَّ الدنيا تضمحل و تفنى ثمَّ لاتعود ولا تعمر أبـداً؛ فقـد ثبـت و تحقّـق إنّ الدنــيا و الآخــرة مختلفــتان في جوهر الوجود غير منسلكين في سلك واحد، فلا وجه لطلب المكان للآخرة، و صاحب الذوق السليم يــتفطن بهــذا. على أنَّ من نظر إلى مواضع هذا الكتاب لايحتاج إلى زيادة مؤنة و تفتسيش، و إنَّمنا بسطنا القول في زيادة الكشف و التوضيح شفقة على الظاهريين الَّذيهن قصدهم في النسك و العبادات طلب قضاء شهوة البطن و الفرج في الآخرة عـلى وجـه ألـذٌ و أدوم، فهم في الحقيقة طلاب الدنيا و عند أنفسهم إنّهم يطلبون ثواب الآخرة و التقرب إلى الله تعالى.

و مسنها لــزوم مفســـدة التناســخ\* كما مرّ ذكره. و هذا أيضاً شبهة قوية عسرة الانحلال صعب الزوال على غير من اطلع على طريقتنا و سلك مسلكنا.

و الجسواب ألَّـذَى ذكـروه و قرَّروه في غاية الضعف و القصور. و ما تيسُّر إلى

<sup>\*</sup> قوله: «و منها لزوم مفسدة التناسخ» هذه هي الشبهة الرابعة.

الآن لأحــد من الإسلاميين \* في حلِّ هذا الإشكال شيء يمكن التعويل عليه حتَّى أنَّ بعضهم ارتكب القول بتجويز التناسخ مع أنَّ استحالته\*\* مبرهن عليها. و غاية مـا تفصُّوا به عن إشكال التناسخ ما ذكره بعض الأعلام في رسالة لفقُّها في تحقيق المعاد من أنَّ للنفس الإنسانية \*\*\* ضر بين من التعلُّق صِدًا البدن: أوَّهُما أُولَىُّ و هو تعلَّقهـا بالـروح الـبخارى. و ثانـيهما ثانويّ و هو تعلُّقها بالأعضاء الكثيفة؛ فإذا انحسرف مزاج الروح وكاد أن يخرج عن صلاحية التعلّق اشتد التعلّق الثانوي من جانـب النفس بالأعضاء. و بهذا يتعين الأجزاء تعيّناً ما.ثمُّ عندالمحشر إذا جمعت و تمت صورة البدن ثانياً و حصل الروح البخاري مرَّة أخرى عاد تعلَّق الروح كالمرُّة الأُول؛ فذلـك الـتعلَّق الـثانوي \*\*\*\* يمـنع مـن حـدوث نفـس أخرى على مزاج الأجـزاء؛ فالمعاد هي النفس الباقية لنيل الجزاء انتهى قوله، و قد سبقت الإشارات إلى بطلانمه من أنَّ تعلُّق الخفس بالبدن أمير طبيعي منشأه المناسبة التامة و الاستعداد الكامل للمادة المخصص لها عنده النفس دون غيرها، ولابد أن يكون هذا التخصُّص و الاستعداد تمَّا لم يوجد إلا لهذه المادة الواحدة بالقياس إلى النفس المعينة الواحدة لئلا يلزم التخصُّص بلامخصص أو تعلَّق نفس واحد ببدنين. على أتبك قبد علمت أنَّ منشبأ حبدوث النفس و ما يجرى مجراها هو الحركة الذاتية الاستكمالية لمادة مّا في الصور الجوهرية على سبيل الترقّي من الأدني إلى الأعلى حــتّـى يقــع انتهاء الأكوان الصوريَّة إلى النفس و ما بعدها؛ فعلى هذا لامعني لبقاء المناسبة الذاتية للأجزاء الترابية إليها، و مع قطع النظر عمًا ذكرناه و أصَّلناه نقول:

<sup>\*</sup> قولــه: «لأحــد مــن الإسلاميين» أى من الإسلاميين الظاهريين كما ببيَّنه قوله من قبل و من بعد. فندّ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «مع استحالته» و الصواب: مع أنَّ استحالته مبرهن عليها.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «في تحقيق المعاد أن للنفس الإنسانيّة» و العمواب في تحقيق المعاد من أنَّ للنفس الخ.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «فذلك التعلق الثانوي» أي التعلق بالأعضاء الكثيفة.

كلّ من ذاق المشرب الحكمي يعلم أنَّ الجسم الّذي تتعلّق به النفس سيما الناطقة آلـتي هــي أخيرة مراتب الشرف و الكمال للأجسام الطبيعية في سلسله العود إلى العقــل الفعال" يجب أن يكون مختصًا بجزيد استعداد و تهيّؤ مزاج و حرارة غريزية لـروح بخــاري شــهيه بالجــرم الســماوي، و أنَّ الــتعلقات الطبيعية والذاتية ليـــت كالمتعلقات الإرادية الواقعة من الإنسان لأجل مصلحة خارجية أو داعية جزافية أو عاديــة ترغــبة و تدعوه إلى التوجه والالتفات نحوشي. كمن توجه إلى خرابة عباش فيها مندة كانت معمورة ثم هاجر منها لأجل سبب من الأسباب فيلتفت إلىها مـرة أخــرى بعــد خرابها و يريد تعميرها طلباً لما يتذكره من التلذ ذات و التنعمات الَّتي وقعت منه فيها على سبيل الجازفة الشهوية من غير فائدة فكرية و غاية عقلية أو لملاحظة مصلحة رآها أو فائدة و حكمة راعاها؛ فإنَّ شيئاً من هذه الأُمور لايجرى في الأسباب الذاتية للغايات الطبيعية. ثمَّ أنَّ قولهم إنَّ النفس تتعلق أولا بــالأرواح اللطيفة، و ثانياً بالأعضاء الكثيفة: معناه إنَّ تعلقها بالذات ليس إلا بـالأرواح لأنها القريبة الشبه إلى جوهر النفوس دُون الأعضاء لكتافتها و ظلمتها و بعــد مناســبتها إلى الجواهر النورانية إلا بالعرض. لأجل كونها كالقشر والغلاف والوعـاء الصـائن لــلجرم الشــبيه بــالفلك اللائــق\*\* لأجل اعتداله و لطافته لأن يستوكره الحمام القدسي و الطائر الملكوتي؛ فإذا تمزقت هذه الشبكة و استحالت تراباً و رماداً و طار طائرها السماوي و خلص من هذا المضيق فأيّ تعلق بقي لمه بالأجـزاء المـتفرقة و الـذرات المبــثوثة، و أيّ تعلــق للنفس بالتراب و الرمادوان فرض مجستمع الأجسزاء، ولو كان كذلك لكان كل تراب ورماد ذا نفس لاشتراك الجمسيع في الترابية و الرمّادية. و الإضافة إلى الزمان السابق الَّذي كان فيه التعلق

قوله: «في سلسلة العود إلى العقل الفقال...» ينبغي في المقام المراجعة إلى مصباح الأنس (ط ١ من الرحلي، ص ٢٣٣).

<sup>\*\*</sup> قوله: «للجرم الشبيه بالفلك اللائق...» أي الروح البخاري.

غير باقية أيضاً لأنَّ الزمان غير باق.

### تنبيه تفضيحي

انَّ الشيخ الغزالى قد صرَّح فى كثير من مواضع كتبه أنَّ المعاد الجسمانى هو أن يتعلق المفارق عن البدن ببدن آخر، و استبعد بل استنكر عود أجزاء البدن الأول. و قال: إنَّ زيداً الشيخ هو بعينه زيد الذي كان شاباً، و هو بعينه الذي كان طفلا صفيراً و جنياً فى بطن الأم مع عدم بقاء الأجزاء، ففى الحشر أيضاً كذلك و الملتزمون بعود الأجزاء مقلدون من غير دراية.

أقــول: هذا الكلام فى غاية الإجمال و لم يظهر منه الفرق بين التناسخ و الحـشر. و قــد بيــنا أنَّ الحق فى المعاد عود البدن بعينه كالنفس بعينها كما يدل عليه الشرع الصحيح الصريح من غير تأويل. و يحكم عليه العقل الصحيح من غير تعطيل.

ثمَّ قَـال: و لـيس هـذا بتناسـخ فـإنَّ المُعـاد هوالشخص الأوَّل و المتناسخ هو شـخص آخـر، والفرق بين الحشر و التناسخ أنَّ الروح إذا صار مرة أخرى متعلقاً ببدن آخر فإن حصل من هذا التعلق الشخص الأوَّل كان حشراً واقعاً لاتناسخاً.

أقـول: تقريـره لـلمعاد الجسـمانى بأكـه عـود للشخص مع عدم عودالبدن، و تصـريحه بـأنَّ الشخص أئما هو مجموع الروح و البدن ظاهره متناقض مشكل، و أشـكل مـنه مـا قرره فى الفرق بين التناسخ و الحشر أنَّ الشخص الثانى فى الأوَّل غير الأول، وفى التانى عينه إذ فى هذا الفرق تحكّم لايخفى.

و أعجب من هذه كلُّها أنَّه قال فى موضع آخر بهذه العبارة: إنَّ الروح يعاد إلى بدن آخر غير الأولَّ. ولايشارك له فى شىء من الأجزاء.

ثمّ قال فان قيل: هذا هو التناسخ. قلنا: سلمنا ولا مشاحة فى الأسماء و الشرع جوّز هذا التناسخ و منع غيره.

أُقــول: هذا الكلام تمّا تلقاه كثير من فضلاء الزمان بالقبول. و لعلهم زعموا أنَّ

الإشكال المذكور فى الحشر هو لزوم التناسخ بحسب المفهوم\* و إطلاق اللفظ، أو تو هسوا إنَّ محالسة التناسخ مسن جهسة الشرع، إنَّما الإشكال لزوم مفسدة التناسخ بحسب العقل و هو اجتماع نفسين على بدن واحد سواءً سمى تناسخاً أو حشراً.

وقال في موضع آخر: اعلم أنَّ هذا يستنكره من يبطل مم حشر الأجساد و يحيل رد المنقوس إلى الجسد، و ليس يقوم على استحالته برهان يقينى، و كلما ذكره الأوايـل في الدلالة على استحالته ليس ببرهان محقق، و الشرع قد ورد به فيجب تصديقه.

و الدلميل عملى أنَّ ذلك ليس مبرهناً أنَّ أفضل متأخرى الفلاسفة أبا على بن سينا قمد أنهست ذلك فى كتاب النجاة و الشفاء قال: لايبعد أن يكون بعض الأجسام السماوية موضوعاً لتخيل النفس بعد الموت. و حكى ذلك عمن عظمت رتبته "قال و قد قال من لا يجازف فى الكلام من العلماء: إنَّ ذلك غير ممتنع، و هذه القضية تمدل على أنه شاك فى هذا الأصل ولم يقم عنده برهان عليه، و لو كان محالا عنده لما وصف قائله بأنه لايجازف فى الكلام بل أي مجازفة تزيد على القول بالمحال.

و ربّمــا يقــول قــائل: إنَّ ذلك إنّما ذكره على سبيل الجماملة و التقية و إلا فقد ذكــر فى مسألة التناسخ من كتاب النفس استحالة تناسخ الأبدان لنفس واحدة، و ذلك بعينه دليل ابطال الحشر للأجساد.

فىنقول: مــا ذكــره فى اســتحالة التناسخ أيضاً ليس ببرهان محقق فإنّه قال: لو عادت النفس جسداً و استعد\*\*\*\* للقبول لفاضت إليه نفس من واهب الصور؛ فإنّ

<sup>\*</sup> قوله: «بحسب المفهوم» أي لا بحسب الحقيقة و الواقم.

<sup>\*\*</sup> قوله: «اعلم أن هذا يستنكره من يبطل...» أي العود إلى بدن آخر يستنكره الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «و حكى ذلك عمّن عظمت رتبته...» و هو الفارابي.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولــه: «لو عادت النفس جـــداً و استعدّ» أي و استعدّ ذلك الجـــد للقبول لفاضت إليه نفس أخرى من واهب الصور.

المستحد يستحق بذاته قبول الصورة فيؤدى إلى أن يفيض إليه نفس و يتعلق به التفس المستنسخة فيجتمع نفسان لبدن واحد و هو محال؟ هذا ما ذكره، وعكن أن يستعمل في إعادة حشرالأجساد لكنه دليل ضعيف إذ يقال يجوز أن يختلف الاستعدادات فيكون للتفس من الاستعدادات ما يناسب المفارقة الموجودة من قبل حتى يختص بتدبيرها، ولا يحتاج إلى إفاضة نفس جديدة فإله لو استعدت في الأرجام نطفتان نفبول النفس في حالة واحدة فاضت إليهما نفسان من واهب الصور، و اخستص كل واحد منهما بنفس، و ليس اختصاصه بالحلول فيه فإن المنفس لاتحل في الجسد حلول الأعراض لكن اختصاص النفس بأحد الجسمين المنفس بأحد الجسمين المنفس بأحد الجسمين اختصاص إحدى النفسين دون الأخرى؛ فإذا جاز هذا التخصيص في النفسين المتعالمين فلم لايجوز في النفوس المفارقة، فإذا توفر على المستعد حدة من النفوس المفارقة المناسبة له " لم في أحد المستعد عدة من النفوس المفارقة المناسبة له " لم في النفوس المفارقة، فإذا توفر على المستعد حدة من النفوس المفارقة المناسبة له " لم في النفوس المفارقة المناسبة له " لم الخوض فيه، و إلما المقصود بيان أن من أنكر حشرالأجساد لابرهان معه انتهت أخوض فيه، و إلما المقصود بيان أن من أنكر حشرالأجساد لابرهان معه انتهت

أقدول: بُطلان التناسخ مبرهن عليه كما مر بيانه، و أمّا ما جوزه الشيخ و نقله ممن يعتقد أنه من العلماء الذين لايجازفون فليس إلا كون بعض الأجرام السماوية موضوعاً لتخييل السنفس، و صسرّح بأنَّ هذا التعلق ليس بأن يصير ذلك الجوهر التفساني المفارق عن البدن نفسا لذلك الجرم و إلا لزم كون ذلك الجرم الفلكي ذا نفسين و هذا أمر محال في نفسه، و عند التناسخية أيضاً، فإنَّ القائلين بالتناسخ لم

<sup>\*</sup> قواسه: «و يمكن أن يستصل...» أى يستحمل منا ذكره في إعادة الخ. قوله: «فيكون للنفس من الاستعدادات...» أى الاستعدادات التي للبدن ما يناسب النفس المفارقة الموجودة من قبل الخ.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «المناسسية لسه...» العبارة الصحيحة هكذا: المناسبة لمه لا يغيض إليه نفس جديدة من واهب الصور، و لتقرير هذا الكلام عُرْض الح.

يجبوزوا ذلسك فكسيف جوز مثل الشيخ أمراً لم يجوزه أحد من العقلاء، و أمّا الّذى قسررناه و ألزمناه عليه فذلك حديث آخر و هو مسلك عميق دقيق و منهج يمكن الذهول عنه لاكثر العقلاء.

وأمّا ما تفصّى به عن محالية التناسخ من اختلاف الاستعدادات فلا فائدة فيه في دفع المفسدة بل يؤكد لزومها كما يظهر عند التأمّل؛ فإنَّ الواقف بالقوانين العقلية يعلم أنَّ المادة لاتنهياً ولا تستعد لفيضان صورة إلا عند تلبّسه بصورة سابقة مقومة لها هي المُعدَّة لللاحقة، و تلك الصورة السابقة أقرب الأشياء إلى الصورة اللاحقة؛ فالمادة المستعدة للنفس لاتستعدّها إلا بعد استيفائها جميع المراتب الصوريّة الّتي تحتها بالقابليّة و الاستعداد، و هذا شيء مطابق للبرهان معتضد بالتجربة و الوجدان؛ فعلى هذا كان تحقيق البعث و الحشر للأبدان أصعب و أسكل؛ فباب الوصول إلى مصرفة المعاد الجسماني مسدود إلا على من سلك منهجنا و ذهب في طريقتنا، و هو طريق أهل الله و الراسخين في العلم و الإيمان المجامعين بين الكشيف و البرهان المقتبسين نورالحكمة من مشكاة النبورة و الله ذوالفضل العظيم.

و منها أنَّ الإعدادة لا لغرض عبث \* و جزاف لايليق بالحكيم، و الغرض إن كان عدائداً إلي العبد لزم كان عدائداً إلى العبد لزم المجز و خدلاف الحكمة و إلى العرض إن كان ايصال ألم فهو غير لائدق بالحكيم العادل فكيف عن خلق الحكمة \*\* و العدل؛ و إن كان ايصال لذة فاللذات سيّما الحسيات دفع آلام؛ فإنَّ أكل الطمام و إن كان حسناً لذيذاً لا يلتذ

<sup>\*</sup> قوله: «فباب الوصول...» كلامه ـ قدس سرّه ـ في المعادين للإنسان كامل غاية الكمال.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و منها أن الإعادة لا لفرض عبث...» هذه هي الشبهة الخامسة.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «فكـيف عــن خالق الحكمة» في نسخة مصحّحة: فكيف بمن خلق الحكمة. و في نسخة أخرى: فكيف عن خالق الحكمة.

به مسن كمان ممتلمئاً شبعاً. و إنّما يستلذه الجائع و كذا سائر اللّذات الحسية؛ فإنّ العلماء و الأطباء ببنوا و قرّروا أنها دفع الآلام فلزم إنّه تعالى يؤلم العبد أولاً حتّى يوصل إلىيه لمذة حسيّة، و ذلك أيضاً لايليق بالحكيم العادل، وكيف يليق به أن يـؤلم أولاً أحداً ليدفع عـنه هذا، و من ذا الّذى يريد إحساناً بأحد فيقطع بعض أعضائه و يجرحه ثمَّ يضع عليه المراهم ليلتذّ بها.

والأشساعرة أجابوا عن هذا بمنعهم لزوم الفرض في أفعال الله و قبح الخلو عنه. ثمُّ عِـنع كون الغرض منحصراً في ايصال اللَّذة و الألم. ثمُّ بمنع كون اللَّذة دفعاً للألم. ثُمُّ عِنع كون اللَّذات الأُخرويَّة كالدنيويَّة حتَّى يستلزم كونها أيضاً دفع آلام كهذه. و أجابت المعتزلـة عنه بأنَّ الغرض في المعاد نيل الجزاء و ظهور صدق الأنبياء. أقول: قد عرفت الفرق بين الغرض و الضروري و أنَّ للأفعال غايات طبيعية و لــوازم ضرورية و إنَّ الموت هو الانتقال من هذه النشأة إلى نشأة أخرى فوقها. و أنَّ اللَّذات الأُخروية و مقابلها من الآلام هي تمَّا كسبته أو اكتسبته أيدي النفوس إرادة أو عمادة فلحقمته اللموازم و التسبعات، و الله تعمالي ممنزً، عن حسن طاعة المطبعين و قبح سيَّنة المسيئين، و ليس فعل الله في عباده من إثابة أهل النواب و عقوبـة أهــل العقــاب يضــاهـي أفعــال الملوك و السلاطين لأنهم ذوو أغراض" و حاجــات، فيــنفعلون مــن أفعــال أصــدقائهم و أعدائهم؛ فيكرمون صديقهم طلباً للكــرامة و تخلصــاً مــن الدنائــة. و ينــتقمون من عدوّهم تشفياً من الغيظ. و إنّما يضاهي فعلم تعالى فعل الطبيب في المرضى أمر بالاحتماء \*\* و تناول الدواء، و نهــى عن ترك الاحتماء و فعل ما يزيد في الداء؛ فمن أطاع أمره خلص و نجا, و من تمرَّد هلك و هوى، و هو فارغ من إطاعة المريض و تعصّيه فكذلك النفوس في هــذا العالم بمنزلــة المرضى. و الأرض دار المرض. و الأنبياء هم الأطباء المبعوثون

<sup>\*</sup> قوله: «لأئهم ذوى أغراض» و الصواب: لأنهم ذو و أغراض.

<sup>\*\*</sup> قوله: «بالاحتماء» أي بالاحتماء و الامساك.

مـن قـبل الله، فمـنهم مـن أطـاع و منهم من عصى، و الله برى. من المشركين و رسوله «و قبل الحيق من ربّك فمن شاء فليؤمن و من شاء فليكفر »؛ ثمّ نقول: لـذَّات الآخرة" و آلامها ليست من مقولة لذات الدنيا و ألامها حتَّى يكون لذاتها دفع الآلام كما في الدنيا؛ فإنَّ هذه اللّذات الدنيويّة كلّها انفعالات للنفس بما يرد علميها من الخارج و يؤثر فيها بخلاف اللّذات الأخروية. فإنّها ابتهاجات للنفس بذاتهـا و بلوازمهـا و أفعالهـا مـن حيـث أنّها أفعالها. و لما كان الفعل و الانفعال مقولتان مختلفتان لا اشتراك لهما في أمر ذاتي فكذا اللَّذة الفعلية غير اللَّذة الانفعالية في الجنس و الحيد فيلا مجانسة بينهما، فلا يقاس إحداهما بالأخرى، ففي الجنّة جميع الملاذ النفسانية على وجه الكمال، فللمشاعر الحسيّة كلّها لذات على وجه أعلى و أتم و أشرف مبناها على تبرك هذه اللّذات الفانية الَّق إذا أمعن فيها ينقلـب هـناك بعيـنها آلام و مؤذيـات؛ فينبغى للإنسان أن يلطّف نفسه و يصفّى. جوهم ، و يـزهد في الدنيا. و يحصّل هاهنا قوّة إدراك الخبرات و الشوق إلى نيل السعادات الباقسيات حستى إذا خسرج من القوَّرُ إلى الفعل و انتقل من النقص إلى الكمــال و بــرز مــن الأغشــية و القشور و الأجدات و القبور و يحصّل لــه ما في الصدور وكان جميع ما يتمنّاه و يهواه حاضراً لديه و متمثّلا بين يديه، بل ليس في القـيامة للنفوس إلا ما قصدته و نوته؛ فإن كان مقصودها و مناها أموراً صحيحة حقّـة فــازت بهــا فوزاً عظيماً. و إن كانت أموراً زائلة مستحيلة من باب المقاصد الدنيوية و المطالب الشهوية و الغضبية و العقائد الوهميَّة الشيطانيَّة فاتتها فانفسخت صبورتها و اضمحلت مادتها و بقيت الحسرة والندامة والغصة و العذاب الأليم لأجــل الــركون إلــيها و الاعتياد بها. و أنت تعلم أنَّ الدنيا و ما فيها مضمحلَّة في جنبة الآخرة اضمحلال الجمد و ذوبان الثلج عند طلوع الشمس و سلطان نورها

<sup>\*</sup> قوله: «ثم نقول لذَّات الآخرة...» نكتة عليا حقّاً: و سيأتى البحث عن ذلك فى آخرالكتاب فى الفصل الثالث و التلاثين أيضاً.

و شبدة حبرارتها. و حال أهل الدنيا و استيناسها بالشهوات الدنيويّة بعينها كحال الخفافسيش و استيناسها بظلمات اللميل؛ فإذا طلعت شمس الآخرة عند صباح القسيامة بعد غروبها في أفق الأجسام الكائنة في ليل الدنيا يلحقهم من التوحش و الاضطراب مثال ما يلحق الخفافيش. و الغرض من هذا التمثيل زيادة الوضوح و الانكشاف أو تفهيم العقول الضعيفة القاصرة عن درك حقائق الأكوان و النشئات، و إلا فسالدعوى ثابــتة بالـــبرهـان غـــبر محــتاج إلى التمثيل، وكذلك جميع الأمثال المواردة في القبر أن و لسمان النسبوة الغرض فيها تنبيه النفوس العامية عن أحوال الآخـرة كما قال تعالى: «و تلك الأمثال نضربها للناس و ما يعقلها إلا العالمون». و لعمل الغرض لملحكماء الكاملين من وضع باب التمثيل في كتبهم المنطقية \* إنما كــان للضــعفاء العقــول الّذيــن لايمكنهم إدراك روح المعنى و حقيقتة إلا في قالب محسوس محماك لها؛ فإنَّ كلا من أشخاص الحقيقة الإنسانية مثال محسوس مطابق لها. وكذلك جميع المحسوسات الطبيعية مُثلُ و أشباح لأنواعها العقلية؛ وكذلك الدنسياو مــا فسيها مثال الآخرة و ما فيها: فإنَّ العوالم متطابقة متحاذية، و من أراد تعمريف نشسأة أخرى لمن لم يصر بعد من أهلها و لم يتجاوز عن نشأته الَّتي يكون فيها\*" فـلا يمكن ذلك إلا بوجه التمثيل. و لأجل ذلك بناء الشرائع الحقَّة لكونها نازلة لعامة الناس على باب التمثيلات.

ردع و تقريع \*\*'

إنَّ من الفلاسفة الإسلاميّين من فستح عملى قلبه باب التأويل فكان يأوّل الآيات الصريحة في حشر الأجسام و يصرّف الأحكام الأخرويه عن الجسمانيات

<sup>\*</sup> قوله: «في باب كتبهم المنطقية» كلمة باب زائدة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ولم يتجاوز عن نشأته التي تكون فيها» والصواب يكون فيها

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «ردع و تقريع» و الصواب: ردع و تقريع.

إلى الروحانيات قبائلا إنَّ الحنطباب للعامية و أجبلاف العرب والعبرانيين و هم لايصرفون الروحانيات، و اللّسبان العمريي مشبحون بالمجازات و الاستعارات، و العجب منه كيف غفل كجمهور الفلاسفة عن وجود عالم آخر جسماني فيه أجسام و أشبكال أخروية مع أعراضها كما قررناه، ثمَّ كيف حمل الآيات القرآنية الناصة الصريحة في أحوال المصاد الجسماني على الأمور العقلية مع تصديقه للرسول و إيانه بما في القرآن، و فيه مبالغات و تأكيدات لما ذكرناه.

أقــول: منشــاً ذلـك أنه عجز عن اثبات هذا المقصد بالدليل العقلى. وكذا عن إمكانه لفاية غموضه. كما يظهر لمن تدبّر فيما قررناه فاضطر إلى التأويل كما وقع لفــيره مــن علماء الإسلام في كثير من الآيات الواردة في أحوال المبدء الظاهرة في التشبيه والتجسيم. فما فعله لايوجب التكفير كما لايوجب فيما فعله غيره.

و أمّا ما أورده عليه بعض المتأخرين من أنَّ الأمر في باب المعاد و لو كان كما زعمه يلمزم أن يكسون هسادى الحلائق و الداعى لهم إلى الحق مضلالهم و مقرّر الاكاذيب؛ قسإنَّ الأقساط و العمبرانيين كمسا قال لايفهمون من هذه الألفاظ إلا الظواهر التي زعم أنّها غير مقصودة، و هذا كما ترى مخالف للهداية، فالاعتقاد به مناف لدعوى الإيمان بصدق الرسول و حقيّة القرآن.

فأقول: فيه نظر من وجهين: الأوّل أنَّ القرآن يشتمل على المنافع الدنيوية و الاُخــروية منعته الأُخـروية إلى أهل الاُخــروية إلى أهل المُخـروية إلى أهل المجلافة و القسوة بل المنافع الأُخـروية يختص بنيلها أهل الصفوة و انشراح الصدر، و هـــوّلاء المحقــى بمزل عن الهداية و الضلال جميعاً كما قال تعالى: «و لقد ذرأنا لجهتّم كثيراً من الجنّ و الإنس» الآية.

و الـثانى أنَّ هذه الظواهر المذكورة فى القرآن لو لم يكن أمثالا و حكايات فيها تصــوير الحقائق و تمثيل الاُمور الاُخرويّة لكان الأمر كما ذكره. لكن المقصود منها تمثيل الحقائق و تصوير النشأة الباقية؛ فلا يلزم ما ذكره و إلا فجميع باب التمثيل يلزم أن يكون إضلالاً و منها ما تشبث به أكثر الطبيعيّين و الدهريين المتشبهين بالفلاسفة أن حدوث الإنسان و غيره من المركبات العنصرية لايكون إلا من الأسباب السماوية و القواب الأرضية، و بإعداد حركات فلكية و استحالات مادية، و انقلابات زمانية تحتاج إلى مضى أزمنة و دهور كثيرة، لأن هذا مبلغهم من العلم حيث لم يرتفع نظرهم من هذه النشأة الطبيعية إلى نشأة أخرى يحصل الأشياء الصورية فيها بججرد الأسباب الفاعلية لاجرم أنكروا طريق الوجود و الإيجاد إلا على نهج التحريك و الإعداد للاستعداد، ولم يعلموا الفرق أيضاً بين الوجود اللذين للإنسان؛ فقاسوا الفطرة التانية بالفطرة الأولى في جميع الأحكام، و قدنية الله تعالى في كثير من الآيات القرآنية على أن أنشاء الآخرة و ايجاد الأمور الأخروية على وجه الإعادة كإيجاد هذا العالم في الابتداء بمعض إفاضة الله تعالى كقوله: «كما بدأنا أول خلق نعيده» فكما أن وجود الأفلاك و الكواكب و الأركان ليس بحركة و زمان و الستعداد و إعداد لأسباب قابلية بل بعناية ربانية فكذلك حكم النشأة الأخروية، لأن الموجودات هناك صور " مستقلة الوجود بلامادة، فليس لها من الأسباب إلا المور، و الصور هناك قائمة بالفاعل لابالقابل كما مره مراراً.

و منها أنَّ الحشرو بعث الأبدان "" إما أن يقع لبعضها أو لجميعها؛ فالأول ترجيح من غير مرحج لأنَّ استحقاق الثواب و العقاب مشترك بين الناس أجمعين، فلاوجه لبعث البعض دون البعض، و الثاني يوجب التزاحم المكاني لأجساد الناس وحسابهم و كتابهم، و إليه الإشارة بقول تعالى: «أثنا لمبعوثون أو آباؤنا

<sup>\*</sup> قوله: «ومنها ما تشبُّت به أكثر الطبيعين...» هذه هي الشبهة السادسة.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «هناك صورة...» و الصواب: هناك صور مستقلة الوجود بلا مادة. و قوله: «والصور هناك قائمة بالفاعل لابالقابل...» و الفاعل هاهنا هوالنفس بإذن الله تعالى.

<sup>\*\*\*</sup> قولسه: «و منها أن الحشر و بعث الأبدان...» هذه هى الشبهة السابعة. و هى آخر شبه المنكرين و شكوك الجماحدين لحشر الأجساد في هذا الفصل و الجواب عنها.

الأوَّلُونِ» فأزال الله تمالي هذا الاستعداد \* و الاستنكار بقوله تعليماً لنبيَّه ص: «قل إنَّ الأوَّلــــنن و الآخــرين لمجموعـــون الى ميقات يوم معلوم» فنبه تعالى عباده بأن لاتـزاحم بـين الأجـــاد في نحـو الوجود الأخروي لماذكرنا أنَّ الصور هناك غير قائمة بالمواد الوضعية المقيّدة بالجهات المكانية، و أنّها ناشئة من تصورات نفسانية كمــا لاتزاحم في الصور الموجودة في أذهاننا هاهنا لأنَّ لها نحواً آخر من الكون، و كـذا مـيقات الآخـرة و ساعة القيامة يوم معلوم عندالله و خواص عباده، لايصل إلى إدراكــه أفهام المحجوبين عن النشأة الآخرة المقيدين بأمكنة الدنيا و أزمنتها، و لـيس يصـلح لإدراك أمور الآخرة هذه المشاعر و الحواس؛ فإنَّ أمور القيامة كلُّها أسرار غائبة عن هذا العالم البشري فلايتصور أن يحيط بها إنسان مادام في الدنيا. و لم يستخلص عن أسر الحواس و تغليظ الوهم، و لذلك أكثر شبه المنكرين للبعث مسناها عملي قسياس الآخـرة بـالأولى، و قول المنكرين متى هذا الوعد إن كنتم صـادقين سؤال عما يستحيل الجواب عنه عن [على خ] موجبه؛ فإنَّ أمر الساعة إذا كــان خارجــاً عن سلسلة الزمان وكان على شبه الإبداع كلمح البصر أو هو أقــر ب. وكــان متى سؤالا عن الزمان المخصوص استحال جواب السائل عنه إلا بشهره مجميل، و هيو أنَّ عيلمه عندالله كقول الأكمه "" إذا وصفنا ليه المبصرات المتلونة فقال كيف يدرك هذه الألوان. فالجواب الحق من ذلك أن يقال له: العلم بهما عنداليصير، فسالجواب الحمق من الكفار و أصحاب الحجاب عن سؤالهم عن وقمت قسيام السباعة أن يقمال لهم: الجواب الإلهي قل علمها عندالله و عنده علم الساعة. فمن تجرد عن غشاوة الدنيا و رجع إلى الله و حشر عنده فلابد أن يعرف حقيقة السياعة بالضرورة، و لذلبك قال أعلم الخلق: لانقوم الساعة و في وجه

<sup>\*</sup> قوله: «هذا الاستعداد»، و الصواب: هذا الاستبعاد.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كقول الأكمه» أكمه: كور مادرزاد.

الأرض من يقول: الله الله، فإن من كان بعد على وجه الأرض لم يحشر بعد إلى الله لأن القيامة من داخل حجب السماوات والأرض، و منزلتها من هذا العالم منزلة الجنين من بطن الأم، فالنفس الإنسانية مادام لم تولد ولادة تانية ولم تخرج عن بطن الدنيا و مشيمة البدن لم تصل إلى فضاء الآخرة و ملكوت السماوات والأرض، كما قبال المسيح (ع): لن يلج ملكوت السماوات من لم يولد مرتين، و هذه البولادة التانية حاصلة للعرفاء الكاملين بالموت الإرادي، و لغير هم بالموت الطبيعي فمادام السالك خارج حجب السماوات و الأرض فلا تقوم له القيامة الأرض و عنده علم الساعة، فإذا قطع السالك في سلوكه هذه الحجب و تبحيح "" حضرة العندية صار سر القيامة عنده علائية و علمه عيناً.

### فصل (۴)

فى القبر الحقيقى و انه روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النيران قد علمت أنَّ الموت حتى و أنَّ الطبيعى منه نهاية الرجوع عن الدنيا و ابتداء السرجوع إلى الله: فاعملم أنَّ السرّوح إذا فارقت البدن الطبيعى مع بقاء تعلَّى مَا لها بالسبدن لا بأجسراء مادية كما زعمه جمع من المتأخرين لما مرّ بطلانه غير مرة بل بجملة بدنـه من حيث صورته "" و هيأة هيكله الباقية في ذكره: فإنَّ النفس إذا

<sup>\*</sup> قولــه: «وفي وجــه الأرض» السواو حالمية. و قد مضى كلامه ــ قدّس سرّه ــ في معنى الحمديث في آخرالفصــل الأول مــن الغنّ الحامس من الجواهر و الأعراض (ط ۱ من الرحلي الحجري، ج ۲. ص ۱۶۰؛ و إن شــئت فراجع آخر الفصّ اليونسى من فصوص الحكم و شرح القيصرى عليه (ص ۲۸۵ من الطبع الأول الحجرى؛ و ج ۲. ص ۱۰۸۸ بتصحيحنا و تحقيقنا و تعليقاتنا عليه).

<sup>\*\*</sup> قوله: «و تبحيح» من البحبوحة أى الوسط.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «من حيث صورة» و الصواب من حيث صورته.

فارقت البدن و جملت القوة الوهمية المدركة للمعانى الجزئية بذاتها و للصور الجسمانية باستخدام الحنيال، وقد علمت من طريقنا استقلال القوة الحيالية في الوجود، و أنها باقية بعد البدن، و إغا حاجتها إلى هذا البدن الكائن المادى فى الابستداء لا فى البقاء؛ فهى عند المفارقة مدركة للجزئيات و الماديات بصورهما كما كانت مدركة فى الدنيا، فإذامات الإنسان فيتخيل ذاتها مفارقة عن الدنيا، و يتوهم عين الإنسان الميت و المقبور الذى مات على صورته، و تجد بدنها فى القبر، و تعدد له الآلام الواصلة إليه على سبيل العقوبات الحسية على ماوردت به الشرائع الحقة، فهذا عذاب القبر، و إن كانت سعيدة تخيلت المواعد الشرعية على صورة ملائمة على والولدان و المحسور العين و الكأس من المعين؛ فهذا ثواب القبر كما قال(ص)؛ القبر إما روضة من رياض الجنة أو حفرة من حفر النيران، فالقبر الحقيقي هذه الهيئات "، و عذاب من رياض الجنة أو حفرة من حفر النيران، فالقبر الحقيقي هذه الهيئات "، و عذاب من رياض الجنة أو حفرة من حواج النفس عن غبار هذه الهيئات

<sup>\*</sup> قوله: «الموائد الشرعية» و الصواب المواعد الشرعية.

<sup>\*\*</sup> قول...: «فالقدير الحقيقي هذه الهيئات...» القبر الحقيقي قبال الجمازي منه و هو أعنى الجمازي حفرة ترابية مثلاً أنساجها إلى الإنسان بأدنى مناسهة و إضافة اعتبارية و الإنسان من حيث هو إنسان ليس مقبوراً فيها: و أنسا المقيقي منه فليس بخارج من الإنسان بل وزانه وزان الإنسان فله مراتب عديدة. فأعمل رويتك في هذا الحلب السامي رواه الكليق ـ رضوانافة تعالى عليه ـ في الكافى بإسناده عن عمر بن يزيد قال قلت الأبي عبدالله عليه السلام: إنى سمحك و أنت تقول: كلّ شيمتنا في المياتة. قال: صدفتك كلهم و الله في الجنة، قال: فلت جملت فداك إنّ الدنوب كثيرة كبار، فقال: أمّا في القيامة فكلكم في الجنة بشدغاعة النبي المطاع أو وصى النبي، و لكتي والله أتخوف عليكم في البرزغ، قلت: و ما الببرزخ؟ قبال: القدير منذ حين موته إلى يوم القيامة (الوافي من الرحلي، ج ١٣٠ ص ٩٣). قوله: «واليت عبارة...» كما قال عز من قائل: ومن ورائهم برزخ إلى يوم يهمنون (مؤمنون ١٠٣) والتعبير باليوم في المقام لمنان فان اليوم هواظهور و البحث بعدالحروج عن القبر أي عن تلك الهيئات فندير.

كما يخرج الجنين من القرار المكين، والفرق بين حالة القبر و حالة البعث كالفرق بين حمالتي الإنسان في الرحم و عند الحروج منه؛ فإنَّ حالة القبر أغوذج من أحوال القيامة، فإنَّ الإنسان لكونه قريب العهد من الدنيا لم يستحكم في نفسه قوة الكشاف الآخرة على وجه الكمال كمالم يستحكم في الجنين قوة الإحساس بالحسوسات، فما دامت النفس حالها على هذا المنوال من الضعف و إدراكه كإدراك النائم يقال إنها في عالم القبر و البرزخ، و إذ اشتدت قوتها قامت قيامتها، و الذي يوضح له كيفية ضغطة القبر و إن كان جسد الميت ساكناً أو كان في الهواء أو الماء أنَّ من كان في ضيق شديد أو تفرق اتصال بالنار و غيرها أو وقع بين حجسرين عظيمين فإنَّ الذي يؤلمه و يؤثر في نفسه بالذات ليس هذه الأمور بين حجسرين عظيمين فإنَّ الذي يؤلمه و يؤثر في نفسه بالذات ليس هذه الأمور الواقعة على بدنه بل صورتها الواصلة الى نفسه لملاقة لها مع البدن، حتى إله لو فرض حصول تلك الصور إلى النفس من سبيل آخر لامن جهة هذه الأسباب فرض حصول تلك الصور إلى النفس من سبيل آخر لامن جهة هذه الأسباب بهينه باقياً أم لا؛ فضغطة القبر و عذابه من هذا القبيل الذي ذكرناه، و كذلك ثوابه بهينه باقياً أم لا؛ فضغطة القبر و عذابه من هذا القبيل الذي ذكرناه، و كذلك ثوابه و راحته فسعة القبر و ضيقه تابعان لانشراح الصدر وضيقه.

# فصل (۵)

### في الاشارة إلى عداب القبر

قال بعض العلماء: كل من شاهد بنورالبصيرة باطنه في الدنيا لرآه مشحوناً بأنواع المؤذيات و السباع كالشهوة و الغضب و المكرو الحسد و الحقد و العجب و السرياء، و همى الستى لاتسزال تفترسه و تنهشه إن سهى عنها بلحظة، إلا أنَّ أكثر السناس محجوب العمين عمن مشاهدتها، فإذا انكشف عنه الفطاءو وضع في قبره عايسها، و قمد تمثلت بصورها و أشكالها الموافقة لمعانيها فيرى بعينه المقارب و

<sup>\*</sup> قوله: «أَنَّ من كان...» خبر لقوله: والذي يوضح لك الخ.

الحسيات قسدا حدقت به، و إنما هى ملكاته و صفاته الحاضرة الآن فى نفسه، و قد انكشـف لـــه صورها الباطنية الحقيقية فإنَّ لكل معنى صورة يناسبها؛ فهذا عذاب القبر إن كان شقياً. و إن كان سعيداً كان بخلافه.

# فصل (۶) في الأمر الباقي من الانسان

قد أشرنا إلى أنَّ النفس إذا فارقت البدن بقى لها من البدن أمر ضعيف الوجود فوقع في روايــة الحديــث النبوي التعبير عنه بعجب الذنب، و اختلفت العلماء في معناه فقيل: هوالعقل الهيولاني. و قيل: بل الهيولي. و قال أبوحامد الغزالي: إنها هو النفس و عليها تنشأ النشأة الآخرة. و قال أبويزيد الوقواقي: هو جوهر فرد يبقى مــن هــذه النشــأة لايتغير. و قال الشيخ العربي في الفتوحات: إنه العين الثابت من الإنسان، و قال المتكلمون: إنَّه الأجزاء الأصليَّة. و عندنا القوة الخياليَّة لأنها آخر الأكوان الحاصلة في الإنسان من القوى الطبيعيَّة و النباتية و الحيوانية المتعاقبة في الحسدوث للمادة الإنسانية في هذا العالم. و هي أوَّل الأكوان الحاصلة لمبه في النشأة الآخــ ة. و بيان ذلك أنَّ شيئاً من أشياءالدنيا و موادَّها و صورها و قواها لايمكن أن ينستقل بعيـنه و شخصـه مــن هــذه الدنيا إلى عالم الآخرة إلا بعد تحولات و تكوّسات؛ فالإنسان لايستعد للحشــر إلا بقوة كمالية هي صورة أخيرة للطبائع الكونسيَّة و الصمور الهيولانسية. و هسى العنصـريَّة و الجمادية و النباتيَّة و الحيوانيَّة اللَّمسية أولا، ثمُّ الذوقية.ثمُّ الشمية إلى السمعية و البصرية، فإنَّه إذا حدث الإنســان فــأول ما يحدث فيه بعدالعنصرية و الجمادية قوَّة بها يفتذى و هى القوة الغاذيــة. ثمّ مــن بعــد ذلــك القــوَّة الّتي بهـا يحس الملموس و هـى أوائل الكيفيّات المحسوسية ميثل الحرارة و البرودة و غيرهما. ثمَّ الَّتي بها يحسُّ الطعوم. ثمُّ الَّتي بها يحـسّ السروائح، ثمّ الّتي بها يحسّ الأصوات، و الّتي بها يحسّ الألوان و المبصرات كلُّها مثل الشعاعات؛ و يحدث مع الحواس القوَّة الغزوعيَّة الَّتي بهـا يقع الاشتياق و الكراهة، ثمَّ ينـتهي إلى قوَّة من شأنها أن يرتسم عندها مثل المحسوسات الخمسة الخارجية بعد غيبتها عن مشاهدة الحواس محفوظة عندها عن البطلان و الفساد و ان بطلت أو فسدت موادّها الحارجيّة آلتي هي بمنزلة الأبدان لها لأنَّ نشأتها غير نشأة صورها المحفوظة عندالخيال، كما إنَّ نشأة بدن الإنسان غير نشأة روحها الباقية بعد فساده؛ فهذه القوّة الحافظة لمثل المحسوسات الحنارجيّة هي الباقية من الإنسان بعد خراب السيدن؛ فتصلح لأن تقوم عليها النشأة الآخرة لأنها صورة الصور الدنيوية و الكمالات الكمال الأخير لهذه الكمالات المتعاقبة و هي الهادة الأولى للصور و الكمالات الأخروية المتفاضلة في الشرف و الدنو من المبده الفعال؛ فهي من شأنها أن تكون برزخاً متوسطاً جامعاً بين الدنيا و الآخرة و تكون سقف الدنيا و فرش الآخرة.

### فصل (Y)

### في مادة الاخرة و هيولي صورها الباقية

اعسلم أنَّ كل هيولى هي ألطف وجوداً فهي أسرع قبولا للصورة. و أيضاً كل هيولى هي أبسط جوهراً و أشد روحانية فهي أشرف صورة و كمالا لما سبق من أنَّ التركيب بين الجنس و الفصل؛ أنَّ التركيب بين الجادة و صورتها تركيب التحادي كالتركيب بين الجنس و الفصل؛ فلابعد أن يكون بينهما مناسبة قوية موجبة للاتحاد، و لنوضح ذلك بمثال ألا ترى أنَّ المساء الصذب لحسّا كان جوهره ألطف من جوهر التراب صار أسرع انفعالا و أحسن قبولا من التراب لكل ما يقبله من الاشكال و الأصباغ و الطعوم و غيرها، و هكذا لما كان الحواء ألطف منهما و أشرف و أشد سيلانا صار أسرع انفعالا و أسهل قبولا لما يقبله، و جميع مقبولاته أشرف و ألطف من مقبولات الأرض و ألماء و هي الروائح و الأصوات، و هكذا الشماع والضياء يكون قبوله لما يقبله في أسرع زمان بل في آن، و ما يقبله من الألوان و الأشكال هي أشد روحانية و قسرباً من عالم الروحانيات، و كذا الروح النفساني المنبعث من تجويف القلب و قسرباً من عالم الروحانيات، و كذا الروح النفساني المنبعث من تجويف القلب التلاثة؛

<sup>\*</sup> قوله: «وكذا الروح النفساني...» يعني الروح البخاري.

فيقبل جميع ما قبلتها الثلاثة من الكيفيّات و الطعوم و الروائح و الألوان على وجمه ألطف و أشرف، و إلى هاهنا تنتهى لطافة المواد الجسمائية الطبيعيّة، و هذا أيغساً بهاب يخفي على كثير من الناظرين فى العلوم فلا يصرفون إعمال رؤيستهم فيه، ولا يستظرون بعين التأمّل و الاعتبار حسّى ينكشف لهم أنَّ جوهرالمنفس لسم مراتب متفاوتة فى قوة الوجود و ضعفه و كمال اللطافة و نقصها، و أنَّ أدنى مراتب اللطافة "فى النفس هو أشد بكيثير من لطافة جوهرالمنور الحسس، و لذلك تقبل رسوم سائر المحسوسات و المتغيّلات و المعقولات عبند تكونها فى مراتب أنوار الحسن و الخيال و العقل؛ فأول مادة تقبل النشأة الآخرة هى القوَّة الخياليّة من النفس فيمتثل لها و تقوم بها أمثلة المحسوسات و صورها المفارقة عن موادها.

و اعلم أنَّ الفسرق بسين هيولى الصور الدنيُويَّة و هيولى الآخرة غير ما ذكرناه بأمور أخرى.

و منها أنَّ سا يحسل هـذه الهيولى" لا يحلّها إلا بعد حركة استعدادية و زمان سابق و جهـات قابلسية و أسـباب خارجيّة بخلاف المادة الأخروية، فإنَّ الصور الفائضية عليها أنّما تفيض عليها من المبدء الفياض من جهة المقوّمات و الأسباب الداخليّة و جهاتها الفاعلية على وجه اللّزوم عند تأكّدها"".

و مسنها أنَّ المسادة الدنيويّة إذا أزيلت صورتها عنها فتحتاج فى استرجاعها إلى استيناف تأثير من سبب خارجى مصوّر للمادة بها تارة أخرى كصورة البياض و الحلاوة و غير هما إذا حصلت فى مادة ثمَّ زالت عنها، فلا يكتفى ذات القابل بذاته

<sup>\*</sup> قولمه: هو أنَّ أدنى مراتب اللَّطافة...» و هو الروح البخارى. و قوله: هو لذلك تقبل رسوم...» ضمير الفعل راجع إلى النقس.

<sup>\*\*</sup> قوله: «أن ما يحلُّ هذه الهيولى» أي الهيولي الدنيويَّة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «عند تأكّدها» ضمير تأكدها راجع إلى جهاتها الفاعلية.

فى استرجاع تلك الصورة بخلاف القواة النفسائية إذا غابت عنها الصورة الحاصلة فيها؛ فلا يحتاج فى الاستحضار و الاسترجاع إلى كسب جديد و تحصيل مستأنف بل يكتفى بذاتها و مقوماتها فى ذلك الاستحضار لا إلى سبب منفصل، و إليه اشير بقوله تعالى: «لكل امرىء منهم يومئذ شان يغنيه» إشارة إلى أن الأسباب الاتفاقية غير حاصلة فى ذلك العالم، و سلسلة الايجاد منحصرة فى الأمور الداخلة الناشئة من المسيد، الأول دون العرضيات و المعدات الخارجية الواقعة فى عالم الاتفاقات و المحركات الهصلة للاستعدادات كما قال تعالى: «الملك يومئذ لله» و قال: «فلا الحركات الهصلة للاستعدادات كما قال تعالى: «الملك يومئذ لله» و قال: «فلا الساب بينهم».

# فصل(۸) في اليعث

أمّا البعث فهو خروج النفس عن غبار هذه الهيئات الهيطة بها كما يخرج الجسنين من القرار المكين، و قد مرت الإشارة إلى أنَّ القبر الحقيقي هو انغمار النفس و انحصارها بعد موت البدن في تلك الهيئات المكتنفة، فهي ما بين الموت و البعث بمنزلة الجسنين أو السنائم لم تقوقواها و مشاعرها لإدراك المدركات الآخرة، فهإذا جاء وقت القيام انبعث الإنسان من هذا الانغمار قادماً إلى الله تعالى متوجّهاً إلى الحضرة الإلهيئة إمّا مطلقاً حراً عن قيد التعلقات و أسر الشهوات فرحاناً بذاته مسروراً بلقائه تعالى و من أحب لقاءاته أحب الله لقائه و إمّا مقبوضاً مأسوراً بأيدى الزاجرات القاسرات كاربهاً للقائه تعالى و من كره لقد لقائه.

<sup>\*</sup> قواـــه: هو قــد مرّت الإشارة...» قد مرّت تلك الإشارة السامية. فى الفصل الرابع من هذا الباب فى القبر الحقيقى و أنه روضة من رياض الجبّة أو حفرةمن حفرالنبران.

## فصل (٩) في الحشر\*

# قــد ســبق أنَّ الإنســـان نــوع واحد متفق الأفراد في هذا العالم. و أمَّا في النشأة

\* قولسه: «فصل فى الحشور...» البحث عن الحشر على عدة وجوه منها حشر الإنسان مع أعماله، و هبذا الفصل حافل مصنى الحشسر على هذا الوجه. و اعلم أنّ هذا الفصل من غرر فصول الباب بل الكتاب، بصيد النمور جداً قلَّ من غاص فى بحر حقائقه و بلغ إلى غور دقائقه، و الله تعالى شأنه ولىّ التوفيق، و نشير إلى طائفة من أسرار حقائقه كمايلى:

الـف ــ مـنها أن الإنســان فى هذه النشأة نوع تحته أفراد. و فى النشأة الآخرة جنس تحته أنواع حيث قال: إن الإنـــان نوع واحد ــ إلى قوله: كثرة لاتحصى.

ب ـ و مـنها أنّ الـنفس الإنـــانية فى هـذه النشــأة صورة الهبولى، و فى النشأة الآخرة هبولى الصور الأخروية حيث قال: لأنّ صورته النفسانيّة هى مادة قابلة لصور أخروية تشّى.

ج ــ و مسنها أن البدن المكسوب من أفعال النفس منتش من مكمن ذاته و الأبدان الأخروية تبرز عن بطون النفوس بحسب بذور ملكات فيها و تلك الأبدان بصور مناسبة لتلك الملكات حيث قال: بحسب هيئات الخ.

د .. و سنها أنّ حشـر الحلائق مختلفة على حسب الأعمال و الملكات و الآراء، فإنّ النبّات أيضاً يؤثّر فى الإنسان تأثيراً حجيباً. قال عزّ من قائل: هو إن تبدوا ما فى أنفسكم أو تخفوه يماسبكم به الله (بقره. ٢٨٥). و الروايات فى ذلك كثيرة.

هـ و صنها أن تلك الأبدان صور بلا مادة طبيعية، حيوانات حياتها هي حيات النفس لأنها بارزة من مكمن ذاتها حيث قال: تبصرة أخروية: إن في داخل بدن كل إنسان و مكمن جوفه حيواناً صورياً الخ.
 و ـ و سنها أن العمل مشخص البدن الإنساني، كما أن العلم مشخص الروح الإنسانية، فالعلم و العمل جوهر ان يتشخص الإنسان من حيث هو إنسان بهما؛ فالعلم مشخص روحه و العمل مشخص بدنه.
 و هـ ذا الـ روح و الـ بدن كلاهما أخرويان حيث قال: كسبتها النفس بيدها العمالة، و أما الروح فيما كسبتها النفس بيد العلامة.

ز ــ و مسنها أنَّ تعلَّق النفس بتلك الأبدان البارزة منها هو التناسخ الصّحيح الدائر في ألسنة الأقدمين و

الآخرة فأنواعه متكثّرة كثرة لاتحصى لأنَّ صورته النفسائية هي مادة قابلة لصورة أخروية شتقى بحسب هيئات و ملكات مكتسبة ألبسها الله يوم الآخرة بصور تناسبها فيحشر إليها و بها كما قال تعالى: «يوم ينفخ في الصور فتأتون أفواجاً» فحشر الحلائق مختلفة الأنحاء حسب الأعمال و الملكات و الآراء؛ فلقوم على سبيل الوفود «يوم يحشر المتقين إلى الرحمان و فداً» و لقوم على سبيل التعذيب «و يوم يحشر أعداء الله إلى النار» و لقوم كما قال تعالى: «و نحشره يوم القيامة أعمىي» و لقوم كما قال: «و نحشر الجرمين يومئذ زرقاً» و لقوم «إذ الأغلال في أعناقهم و السلاسل يسحبون في الحميم ثم في النار يسجرون» و لقوم على سبيل العظيم و السكريم كقوله: «سلام عليكم طبتم فادخلوها خالدين» و قوله «ادخلوها بالدين» و قوله «ادخلوها بالدين» و قوله «ادخلوها بالدين» و قوله «ادخلوها بالدين» و القوم و هم الأساري كما قال تعالى: «خذوه فغلّوه ثمّ

شريعة سيد المرسلين حيث قال و بهذا يرجع و يؤول معنى التناسخ.

النفس تتصور بصور الحيوانات المناسبة لها.

ح ــ و سنها أنّ الأسر فى الــتكوين عــلى التثليث كما أنّ التعليم مبتن عليه أيضاً. و هذا هوالأصغر و الاكبر و الأوسط. و ذلك كالفردية الأولى و غيرها على ما حقّق فى عدّة مواضع من فصوص الحكم و شرح القيصرى عليه.

ط ـ الإنسان لــه كمال و فوق كمال، كما أنَّ له تجرَّداً و فوق التجرَّد حيث قال: فالأوَّل قوَّة الحِ. ى ــ أنَّ الزهد الحقيقي لاينال إلا بالعلم حيث قال: وليعلم أنَّ الزَّهد الحقيقي الح. قوله: و إذا الوحوش حشــرت (الــتكوير ــ الآيــة ۶) أى الأثاسي الذين يحشرون على صور بذور ما اكتسبوا؛ و المروى في الـبحار عن نامن الحجج ـــع) جمنا المفاد من أن الحيوانات صور أعمال الناس فالملكات المستجنّة في

و اعــلم أن قصــيدتى التنائية الماترة المسمّاة بــ «ينبوع الحمياة» المطبوعة فى ديوانى ناطقة بأسرار الطائف حكــــيّة قرآنيّة فى المقام والله سبحانه فئاح القلوب و مئاح الفيوب. و بالجملة أن هذا الفصل من غرر فصول الياب بل الكتاب. بعيد الفور جداً قلّ من غاص فيه و بلغ إلى غوره و الله تعالى ولى التوفيق.

الجحيم صلّوه ثمّ في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه»، و بالجملة كل أحد الله غاية سعيه و عمله و إلى ما يحبّه و يهواه حتى إنه لو أحب أحد حجراً لحشر مصه لقولسه تعالى: «إنكم و ما تعبدون من دون الله حصب جهنم» و قوله تعالى: «أحسروا الذين ظلموا و أزواجهم»، فإنَّ تكرر الأفاعيل كما مر يوجب حدوث الملكات، و كل ملكة تفلب على نفس الإنسان تتصور في القيامة بصورة تناسبها «قل كمل يعمل على شاكلته» و لا شك أنَّ أفاعيل الأشقياء المردودين أغا هي بحسب همهم القاصرة النازلة في مراتب البرازخ الحيوانية، و تصوراتهم مقصورة على الأغراض الشهوية البهيمية و الغضبية السبعية الغالبة على نفوسهم؛ فلاجرم يكون حشرهم في القيامة على صور تلك الحيوانات و هيئاتها، فإنَّ الأبدان سيما الأخروية بهيئاتها و أشكالها المسوسة قوالب للنفوس بهيئاتها و صفاتها المعنوية، و أسير إليه بقوله تعالى: «و إذا الوحوش حشرت» و قوله: «يا معشر الجن قد استكثرتم من الإنس»، و في الحديث قوله(ص)؛ يحشر الناس على صور نيّاتهم، و قوله(ص)؛ يعشر بعض الناس على صور نيّاتهم، وقوله(ص)؛ يعشر بعض الناس على صور تيّاتهم، وقوله(ص)؛ يعشر بعض الناس على صور تيّاتهم، وقوله(ص)؛ يعشر الناس على صور نيّاتهم، وقوله(ص)؛ يعشر بعض الناس على صور نيّاتهم، وقوله(ص)؛ يعشر بعض الناس على صورة تحسن عندها القردة و الحنازير.

### تبصرة اخروية

إنَّ فى داخل بدن كل إنسان و مكمن جوفه حيواناً صورياً مجميع أعضائه و أشكاله و قواه و حواسه، هو موجود قائم بالفعل لايموت بهوت هذا البدن، و هو الحمسور يوم القيامة بصورته المناسبة لمعناه، و هو الذى يثاب و يعاقب و ليست حياته كحياة هذا البدن المركب عرضية واردة عليه من الخارج، و إنّما حياته كحياة النفس ذاتية و هنو حيوان متوسط بين الحيوان العقلى و الحيوان الحسى

<sup>\*</sup> قوله: «و بالجملة كل أحد...» أى كلّ أحد يحشر إلى غاية سعيه الح.

<sup>\*\*</sup> قوله: «حيواناً صورياً...» أي بلا مادة.

يحسر في القيامة عملى صورة هيئات و ملكات كسبتها النفس بيدها العمالة. و بهذا يسرجع و يأول معنى التناسخ المنقول عن الحكماء الأقدمين كأفلاطون و من سبقه مثل سقراط و فيتاغورس و غيرهما من الأساطين كما مرت الإشارة إليه. و كذا مما ورد في لسان النبوات، و عليه يحمل الآيات المشيرة إلى التناسخ و كذا قولمه تصالى: «و إذا وقع عليهم القول أخرجنا لهم دابة من الأرض تكلمهم إنَّ الناس كانوا باياتنا لايوقنون»، و قوله تعالى: «و يوم نحشر من كل أمة فوجاً ممن يكذّب باياتنا فهم يوزعون»، و قوله تعالى: «يومئذ يتفرّقون» كل ذلك إشارة إلى انقلاب النفوس في جوهرها و صيرورتها من أقواع الأمم الصامتة و خروجها يوم النسور إذا بعثر ما في القبور و حصل ما في الصدور على صورة أنواع الحيوانات من السباع و المؤذيات و البهائم و الوحوش و الشياطين.

# تذكرة توضيحية \*\*

إنَّ أجناس العوالم و النشئات ثلاثة.

إحداهـا النشأة الأولى و هي عالم الطبيعيات و الماديات الحادثات و الكائنات الفاسدات.

و ثانيها النشأة الوسطى و هى عالم الصور المقداريات و المحسوسات الصوريات ىلا مادة.

<sup>\*</sup> قوله: «كسبتها النفس...» أي كسبتها النفس بقوّتها العمليّة و يدها العمّالة.

<sup>\*\*</sup> قول... د «تذكرة توضيحية... » عنوان البحث بالتذكرة ناظر إلى ما مر" في الأصل الحادى عشر من المعلى المادى عشر من المعلى الأول من هذا الباب أحمل الباب الحادى عشر \_ حيث صدّر البحث بقوله: إنك قد علمت أن أجناس العوالم و النشئات مع كثرتها التي لاتحصى منحصرة في تلاثة و إن كانت دارالوجود واحدة الح. نسخى در كتاب «انسان كامل» (ط ١. ص ٣٧٥) گويد: سخن امام جعفر صادق است علمهالسلام: «إن الله تصالى خلق الملك على مثال ملكوته، و أسس ملكوته على مثال جبروته ليستدل علكه على ملكوته و بملكوته على جبروته.

و ثالـثها النشــأة الثالثة و هي عالم الصور العقليات و المثل المفارقات. فالنشأة الأُولى بائدة داثرة متبدلة زائلة بخلاف الأخيرتين و خصوصاً الثالثة. و هي مأوى الكمل" و مرجع الكاملين و معادالمقربين، و الإنسان حقيقة مجتمعة بالقوة من هذه العبوالم و النشيئات بحسب مشاعره الثلاثة. مشعر الحس و مبدأه الطبع، و مشعر التخميل و مبدأه النفس، و مشعرالتعقل و مبدأه العقل، و النفس الإنسانية في بداية تكونهـا و أول خلقـتها هي بالقوة في نشئاتها الثلاث لأنها كانت قبل وجودها في مكمن الإمكان وكتم الخفاء كما قال تعالى: «و قد خلقتك من قبل ولم تك شيئاً». و قولمه تعالى: «هل أتى على الإنسان حين من الدّهر لم يكن شيئاً مذكوراً» و كلُّ مـاكـان "\* وجوده أولا بالقوة فلابدأن يكون متدرج الحصول في أصل الوجود و كمالاتــه، و يكــون مترقــياً مــن الأدنى إلى الأعــلى و متدرجاً من الأضعف إلى الأقوى؛ فلها في كل من نشئاتها الثلاث مراتب و هي قوة و استعداد و كمال، مثال ذلـك كالكـتابة\*\*\* فـلها قــوة كمــا للطفــل، و استعداد كما للامي المتعلم المحصّل لأسباب الكتابة و آلاتها\*\*\*\* ولكن لم يتعلّم بعد. و الكمال كما للقادر على الكتابة متى شاء من غير كسب جديد لأجل حصول ملكة راسخة في هذه الصناعة، و هو قــد يكــون محجوبــأ عــن الكــتابة ممنوعاً عنها لا لمانع داخلى بل لمانع و حجاب خــارجي كمــا للعــين الصحيحة إذا لم يبصر لأجل غطاء من خارج. وقد لايكون كذلك لزوال المانع والحجب الخارجية؛ فالقوة في الإحساس كما للجنين عند كونه في السرحم، و الاسمتعداد لمه كما للطفل عند تولده تام الآلات للحواس، والكمال فسيه كما للصبي حين ترعرعه، وكذا قياس مراتب التخيل و مراتب التعقل و يقال

<sup>\*</sup> قوله: «و هي مأوى الكمّل» الضمير راجع إلى التالثة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و كلّما كان...» و الصواب: و كلّ ما كان.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «مثال ذلك كالكتابة» و الصحيح: مثال ذلك الكتابة.

<sup>\*\*\*\*</sup> قوله: «و آلاته» و الصواب: و آلاتها.

لهــا " العقل الهيولاني، والعقل بالفعل، و العقل الفعّال، فالأول قوة، و الثاني استعداد، والثالث كمال، والرابع فوق كمال، فهذه كلُّها مراتب متعاقبة الحصول في الإنسان بحسب جوهبره و ذاته؛ فمن غلب عليه واحد من هذه الكمالات الثلاثة أعني الحسم و النفسمي و العقبلي كان مآله إلى عالمه و أحكام نشأته و لوازمها؛ فمن غلبت عليه نشأة الحس و الاستكمال بالمستلذات الحسية و المألوفات الدنيوية فهمو بعمد وفات أليف غصة شديدة و رهين عذاب أليم، لأنَّ الدنيا و لذاتها أمور مجازيية لاحقيقة لها؛ و الإحساس مها انفعالات تنفعل النفس مها عند الحدوث و يـزول بسرعة عنها و لا تدوم ولكن يبقى الأثر و العادة في الهبة و الاشتياق فمن عشـقها و اشــتاقها كــان كمن أحب أمرأ معدوماً محبة مفرطة و طلب شيئاً باطلا طلباً شديداً. و حيث لم يكن لحبوبه أثر ولا لطلبه ثمر فهو في هذه الحال في غصّة شــديدة و ألم دائم، كذلك حال طلبة الدنيا الراغبين في مشتهياتها إلا أنهم ماداموا في الدنسيا يشستبه ذلـك عليهم و يزعمون أنَّ لهبوباتهم حقيقة فيأكلون و يتمتعون كما تماكل الأنصام و المنار مبثوي لهم، لأنه إذا طلعت شمس الآخرة و قامت اضمعلت بهما رسموم الجمازات و ذابست بإشراقها أكوان الحسوسات اضمحلال الظلال و ذوبان الجميد بحرارة ارتفاع الشمس في أوان الصيف فبقي المحب للدنيا و الحسوسات الماديــة محــترقاً بنار الجحيم معذباً بالعذاب الأليم. فيكون حشره إلى دارالسبوار و مرجع الأشرار و مهوى الفسقة و الكفّار. و إن غلب عليه رجاء يوم الآخرة و الميل إلى ما وعده الله و رسوله من الجنة و نعيمها و سرورها و حورها و قصــورها و الخــوف مــن عذاب الآخرة و نار جهنم و آلامها و العمل بمقتضى الوعــد و الوعــيد فمآله الوصول إلى نعيم الجنة و الخلاص من عذاب النار، و إن غلبت عليه القوة العقلية واستكملت بإدراك العقليات المحضة والعلم باليقينيات

<sup>\*</sup> قولـــه: «و يقـــال لها» ضمير لها راجع إلى مراتب التعقّل، و العبارة الكاملة هكذا: و يقال لها العقل الهيولاني و العقل بالملكة و العقل بالفعل و العقل الفقال المز.

الحقيقية من طريق السبراهين و الأسباب العقلية الدائمة فمآله إلى عالم الصور الالحمية و المسئل المقرين، والقيام في صفة الملائكة العلميّين بشرط أن يكون عقمائده مشفوعة بالزهد الحقيقى خالصة عن أغراض النفس و الهوى و عن مشتهيات الدنيا، فارغة عن جميع ما يشقّل سرّه عن الحق و ذلك هو الفضل العظيم و المن الجسيم.

و ليصلم أنَّ المزهد الحقيقى و النبهة الخالصة عن شوب الأغراض النفسانية لايمكن أن يتيسر إلا للطائفة الأخيرة و همم الصرفاء الكاملون \* دون الجهال الناسكين، مع أنَّ الفرض الأصلى من النسك هو تخليص القلب عن الشواغل و التوجه التام إلى المبدء الأصلى والاشتياق إلى رضوانالله تعالى، وليت شعرى كيف يشتاقى و يتوجه نحو المبدء الأول و دار كرامته من لا يعرفهما و لا يتصورهما.

ف إن قلمت: فيلزم الدور مما ذكرت لأنَّ الاشتياق و السلوك إليه تعالى يتوقف عــلى العلم به والعلم به يتوقف على السلوك نحوه و الاشتياق نحوه، لأنَّ العلم هو الغاية القصوى.

قلت: نعم العلم هو الأول و الآخر و المبدء و المنتهى ولكن لايلزم الدور المستحيل لتفاوت مراتب العلم بالقوة و الضعف؛ فالذى هو مبدء أصل العمل نحو من العلم الحاصل " بالتصديق الظنى أو الاعتقاد التقليدى لساكن النفس، فإنَّ ذلك مما يصلح لأن يصير مبدءاً لعمل الخير، والذى هو الفاية القصوى للعمل و السلوك على الصراط المستقيم هو نحو آخر من العلم و هوالمشاهدة الحضورية و الاتصال العلمي المسمى بالفناء في التوحيد عند الصوفية:

<sup>\*</sup> قولــــه: «وهـــم العرفاء الكاملون» في الباب السابع و الستّين من مصباح الشريعة: «التقوى ماء ينفجر من عين المعرفة بالله تعالى».

<sup>\*\*</sup> قوله: «نحو من العمل الحاصل...» و الصواب: نحو من العلم الحاصل الخ.

#### فصل (۱۰)

# ق ان للنفس الانسانية انحاء كثيرة من الحشر بعضها قبل حدوث هذا البدن الطبيعي و بعضها بعده

قــد سبق إنَّ للنفس الإنسانية كينونة سابقة على هذا الكون النفساني كمادلت علميه الأحاديث النسوية مـن طـريق أهـل بيته(ع). و ذهب إليه أفلاطون كما هوالمشهور، و من قدح على مذهبه من اتباع المشائيين بما هو مذكور في الكتب المشمهورة لم يعسرف مذهبه، و زعم أنَّ مراده أنَّ النفس من حيث نفسيتها و نحو وجودهــا النفسي متقدمة على هذا البدن ليلزم إمّا التناسخ، و إمّا وحدة النفوس، و إما تكثر أفراد نوع واحد من غبر عوارض مخصّصة خارجية و مادة متخصّصة سِما حاملة لها. و قد مرّت الإشارة إلى أنّ مقصوده ليس كما زعموه بل الحق إنّ للنفس قبل صرورتها نفساً ناطقة أنحاء أخرى من الكون بعضها في هذه النشأة الدنيوية، و بعضها قبل هذه النشأة و بعضها بعد هذه النشأة. أما الَّق في هذه النشــأة فبعضــها حيوانــية و بعضها طبيعية نباتية و غير نباتية ٌ. و الانتقالات الَّتي تقع من بعضها إلى بعض لاتكون إلا بحركة و زمان و مادة مستحيلة كائنة فاسدة. و أما الَّتى قبل هذه النشأة فيعضها مثالية و بعضها عقلية و بعضها قضائية إلهية. و الانتقالات الواقعة هناك على سبيل النزول الوجودي بالإفاضة و الإبداع من غير زمان و حركة، و أمَّا الَّتي بعدها فبعضها حيوانية حسية\*\* و بعضها نفسانية خيالية و بعضمها عقلية قدسية؛ فظهر لمن تدبّر و تأمل فيما ذكرناه سابقاً ولا حقاً بالنهج البرهاني أنَّ للأنسان أنواعاً من الحشر.

و ممـا يؤيد ما ذكرناه ضرباً من التأييد ما قاله الشيخ محيى الدين العربي\*\*\* في

<sup>\*</sup> قوله: «و غير نباتية» بل معدنية.

<sup>\*\*</sup> قوله: «حيوانيّة حسيّة» أي حسيّة برزخية.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «محــيي الديسن الأعرابي» و الصواب محيىالدين العربي قال في الباب الرابع و الثمانين و

الـباب الرابع و الثمانين و مأتين: اعلم أنَّ الروح الإنساني أوجده الله مديّراً لصورة حسية سواءً كمان في الدنيا أو في البرزخ أوفي الدار الآخرة أو حيث كان، فأول صــورة لبســها الصورة الَّتي أخذ عليه فيها" الميثاق بالإقرار بربوبية الحق عليه، ثمَّ إنه حشر من تلك الصورة إلى هذه الصورة الجسمية الدنياوية و حبس بها في رابع شهر من تكوّن صورة جسده في بطن أمة إلى ساعة موته؛ فإذا مات حشر إلى صورة أخرى من حين موته إلى وقت سؤاله، فإذا جاء وقت سؤاله حشر من تلك الصنورة إلى صنورة جسده الموصوف بالموت فيحيى به و يؤخذ بأسماع الناس و أبصــارهم عــن حــياته بذلك الروح إلا من خصه الله بالكشف من نبيّ أو وليّ. ثمُّ يحشـر بعـد السؤال إلى صورة أخرى في البرزخ يمسك فيها، بل تلك الصورة عين الـبرزخ و الـنوم والمـوت في ذلـك على السواء إلى نفخة البعث، فيبعث من تلك الصورة و يحشر إلى الصورة الَّتي كان فارقها في الدنيا، إن كان بقي عليه سؤال، فإن لم يكن من أهل ذلك الصنف حشر في الصورة الَّتي يدخل بها الجنة، و المسؤل يــوم القــيامة إذا فرغ من سؤاله حشر إلى الصورة الَّتي يدخل بها الجنة أوالنار، و أهــل الــنار كلهم مسؤلون، فإذا دخلوا الجنة و استقروا فيها ثمُّ دعوا إلى الرؤية و نــودوا حشــروا في صوره لاتصلح إلا للرؤية؛ فإذا عادوا حشروا في صورة تصلح للجـنة و في كــل صــورة ينسى صورته الّتي كان عليها، و يرجع حكمه إلى حكم الصــورة الّـــقي انــتقل إليها و حشر فيها، فإذا دخل سوق الجنة و رأى ما فيه من الصور فأيَّة صورة رآها و استحسنها حشر فيها فلايزال في الجنة دائماً يحشر من صورة إلى صورة إلى ما لا نهاية لــه ليعلم بذلك الاتساع الإلهي\*\*؛ فلايزال يحشر فى الصــور دائماً يأخذها من سوق الجنة ولايقبل منها إلا مايناسب صورة التجلى

المأتين من فتوحاته المكيّة (ط بولاق، ج ٢. ص ٤٩٩).

<sup>\*</sup> قوله: «الصورة التي أخذ عليه فيها» ضمير فيها راجع إلى الصورة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ليملم بذلك الاتساع الإلحي...» أي الاتساع الإلحي رحة.

الدى يكون فى المستقبل، لأنَّ تلك الصورة هى كالاستعداد الخاص لذلك النجلى؛ فاعلم هذا فإنّه من لباب المعرفة الإلهية ولو تفطنت لعرفت أنك الآن كذلك، تحشر فى كل نفسى فى صورة الحال الدى أنت عليها، ولكن يحجبك عن ذلك رؤيتك المعهودة، و إن كنت تحس بانتقالك فى أحوالك التى عنها تنصرف فى ظاهرك و باطنك ولكن لاتملم أنها صورة لروحك تدخل فيها فى كل آن و يحشر فيها و يبصرها العارفون صوراً صحيحة ثابتة ظاهرة العين؛ فالعارف يقدم قيامته فى موطن التكليف الدى يؤل إليها جميع الناس فيزن على نفسه أعماله و يحاسب نفسه هاهنا قبل الانتقال كما حرص الشرع عليه فقال: حاسبوا أنفسكم قبل أن تحاسبوا، و لنا فيه مشهد عظيم عاينًا، و انتفعنا بهذه المحاسبة انتهت عبارته. و إنما تغلسنا بطولسه لما فيها من الفوائد النفيسة، و للاتفاق فى كثير من وجوه المشر المذكورة فيها لما ذكرناه، و إن وقعت المخالفة فى البعض لأنَّ من عادة الصوفية المتصار على مجرد الذوق و الوجدان فيما حكموه عليه، و أما نحن فلانعتمد كل الاقتصار على عرد الذوق و الوجدان فيما حكموه عليه، و أما نحن فلانعتمد كل الاعتماد على ما لا برهان عليه قطعياً ولا نذكره فى كتبنا المحكمية.

### تذكرة فيها تبصرة

اعلم أيها السالك إلى الله تعالى و الراغب فى دار كراسته أنَّ هذه الأمور الجسمانية والصبور المادية جعلها الله كلها مثالات دالات على الأمور الروحانية القضائية التى هى عالم القدرية، كما أنها مثالات ولائة المعلول على العلق، و ذى الغاية على الفاية، و الجسروت و حضرة الربوبية دلالة المعلول على العلّة، و ذى الغاية على الفاية، و دلالة الناقص على كمائه، و الصورة على حقيقتها و معناها، لأنَّ العوالم كما علمت

<sup>\*</sup> قولــه: «و إن كنـت تحــس» الـواو وصـلية. و قولــه: «بانتقالك في أحوالك...» أى في أحوالك و عوارضك.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كما أنها مثالات...» ضمير أنها راجع إلى الأمور الروحانية القدرية.

متطابقة متحاذية حذر النعل بالنعل، و جميعاً منازل و مراحل إلى الله تعالى، و هى أيضاً صورة الأسماء الإطبية فإن الأسماء على كثرتها و تفصيلها باعتبار مفهوماتها لا باعتبار حقيقتها و وجودها الذى هو أحدى محض لا اختلاف فيه أصلاكما سبق بيانه؛ فهى أثما تنزلت أولا إلى عالم العقول المقدسة و الأنوار الجردة الإلهية و العلوم التفصيلية الإلهية، ثم تنزلت إلى عالم الصور النفسانية و المثل المقدامية، ثم إلى عالم الصور المكانية، فكما أن النزول و الصدور من المدية و هى ذوات الجهات و الأوضاع المكانية، فكما أن النزول و الصدور من المبدء الأعلى على هذا المنوال بهذا الترتيب فكذلك الرجوع و المحسر إليه و الورود عليه لابد أن يكون بتلك الدرج والمراقى على عكس الترتيب النزول.

# فصل (۱۱) في أن للانسان حشراً كثيراً كثرة لاتحصى

قد سبق أنه جعل الله مقامات الحواس و التخيّلات و التعقّلات درجاً و مراقى يرتقى بها السالك إليه تعالى، فلابد أن يغزل أولا فى عالم المحسوسات الماديّة، ثم فى عالم المحسوسات المجسردة عن المادة المرئية بعين الحنيال لصيرورة الحس خيالا، ثم فى عالم الصور المفارقة لصيرورة الحيال عقلا بالفعل، و فى كلّ من هذه العوالم الثلاثة طبقات كثيرة متفاوتة فى اللّطافة و الكثافة، و ما هو أعلى من هذه العوالم يكون عدد ظبقاته أكثر و التفاوت بين أسفله و أعلاه أشد؛ فلا يبلغ الإنسان إلى أدنى درجات عالم النهايات إلا بعد طى درجات عالم الأوساط إلا بعد طى درجات عالم اللوساط كلّها، ولا يبلغ إلى أدنى درجات عالم الأوساط إلا بعد طى درجات عالم البدايات كلّها، و هو عالم المحسوسات المادّية؛ فجميع العوالم و درجاتها هى

<sup>\*</sup> قوله: «و هي أيضاً صورة الأسماء» أي صورة الأسماء و مظهرها.

منازل السائرين إلى الله تعالى "، فغى كلّ منزل منها للسالك خلع و لبس جديد و موت و بعث منه و حشر إلى ما بعده. فعدد الموت و البعث و الحشر كثير لا يحصى، و قيل بعدد الأنفاس و هو الصحيح عندنا بالبرهان الذى أقمنا على أن لاساكن في هذا العالم من الجواهر الطبيعيّة سيما الجوهر الإنساني المتحرّك في ذاته إلى عالم الآخرة ثمَّ إلى الحضرة الإلهيّة، ولا بد من وروده أولا إلى أولى مراتب المحسوسات، ثمّ يرتقى قليلا قليلا إلى أن يتخلّص منها، و إليه الإشارة بقوله تعالى: «و إن منكم إلا واردها كان على ربّك حتماً مقضيًا ثمَّ ننجى الذين اتقوا و نذر الظالمين فيها جثياً» فإنَّ كلّ واحد من أفراد الناس بواسطة وقوعه في عالم الطبيعيّة الكائنة بحصل له استحقاقي عذاب النار لو لم يتبدل نشأته ولم ينجبر سيئته الفطريّة بفعل الطاعات و ترك الشهوات كما قال تعالى: «و أولئك يبدّل الله سيئاتهم حسنات».

فــان قلــت: هــذا الّذى ذكرت ينافى معنى قوله(ع) كلّ مولود يولد على الفطرة لمـدىث.

قلت: لامنافاة بينهما لأنَّ المذكور في الحديث هو فطرة الروح لأنها بحسب ذاتها من عالم القدس و الطهارة، و الذي كلامنا فيه هو ابتداء نشأة البدن و وقوع النفس فيها، فهمي فطرة البدن الدي حصل من الأجسام الحسية الماديّة التي وجودها أخس الوجودات و أظلمها و أبعدها عن الله و ملكوته، و قد ورد في الحديث النبوى(ص): أنه تعالى ما نظر إلى الأجسام مذخلقها، و بما ذكرناه أيضاً اندفع التدافع بين حديثين مشهورين أحدهما كلَّ مولود يولد على الفطرة و الآخر إن الله قد خلق الخلق و علم يا حبيبي

<sup>\*</sup> قولسه: هفجميع العوالم و درجاتها هى منازل السائرين إلى الله تعالى» و اعلم أن السؤال الرابع من أسـئلة خاتمـة كـتاب مصــباح الانس فى السير المعنوى للإنسان و أقسامه مطلوب فى المقام جداً. فإن شتت فراجع (ط ۱ من الرحلى الهجرى، ص ۲۹۴ و ۲۹۵).

أئه كما لابد من ورودك إلى هذا العالم الحسى فلابد لك فى الخلاص عنه و عن علائقه من معرفة الأمور المحسوسة، لأنَّ المهاجرة عنها أثما يكون بالزهد فيها و هو لا يحصل إلا بمعرفتها و العلم بدنائتها و خستها، و لأنَّ الدنيا و الآخرة واقعتان تحت جنس المضاف من جهة الدنو و العلو و العالم و للأخروية و الأولوية و الأخروية، و معرفة أحد المضافين يستلزم معرفة الآخر معاً، و كذا جهالة أحدهما مع جهالة الآخر؛ فمن لم يعرف الدنيا و خستها لم يعرف الآخرة و شرفها، و من لم يعرف الآخرة و شرفها، و من لم يعرف الآخرة و شرفها كيف اختارها و اشتاق إليها، و لهذا و لوجوه أخرى اعتنى المحكماء بالبحث عن الأجسام الطبيعية و أحوال المحسوسات لينتقلوا منها إلى ماوراء المحسوسات و ما بعد الطبيعيّات كما قال تعالى: «و لقد علمتم النشأة الولي فلو لا تذكّرون».

### فصل (۱۲)

## فى تذكران الموت حق و البعث حق

قد علمت من تضاعيف ما أسلفنا ذكره من ان لكل شيء جوهري حركة جبلية نحو الآخرة، و تشوكاً طبيعياً إلى عالم القدس و الملكوت، و له عبادة ذاتية تضرباً إلى الله تعالى سيّما الإنسان لكونه أشرف الأنواع الواقعة تحت الكون و الفساد، فله كما سبق مراراً انتقالات و تحولات ذاتية من لدن حدوثه الطبيعي إلى آخر نشأته الفسائية و هلم إلى آخر نشأته العقلية. و علمت أيضاً أن أول ما اقتضت النفس و توجهت إليه تكميل هذه النشأة المسيّة، و تعمير مملكة البدن بالقوى البدئية و الآلات، و البدن بمنزلة الراحلة أو السفينة لراكب النفس في السفر إلى الله تعالى في بر الأجسام و بحر الأرواح، ثم إذا كملت هذه النشأة و عمرت هذه المرحلة عبرت منها و أخذت في تحصيل نشأة نانية، و دخلت في منزل آخر أفرب إلى مبدئها و غايتها، و هكذا

تــتـدرّج ۚ في تكميل ذاتها و تعمير باطنها و تقوية وجودها بإمداد الله و عنايته. و كلُّمــا ازدادت في قــوَّة جوهرها المعنوي و اشتدت نقصت في صورتها الظاهرية و ضعف وجودها الحسر؛ فإذا انتهت يسعرها الذاتي وحركتها الجوهرية إلى عتبة بـاب مـن أبواب الآخرة\*\* عرض لها الموت عن هذه النشأة. و الولادة في النشأة الثانسية؛ فسالموت نهايسة السفر إلى الآخرة وبداية السفر فيها إلى غاية أخرى هي النشاء الثالثة، و قد مرَّ أيضاً أنَّ النفس الإنسانيَّة في مبدء تكوَّنها كالجنين في بطن الدنيا و مشيمة البدن فيترتى شيئاً فشيئاً في هذه الدنيا كما يتربي الجنين في بطن أمَّـه، و المــوت ســواءً كان طبيعيًّا أو إراديًّا عبارة عن الخروج عن بطن الدنيا إلى سبعة الآخـرة. فاتضـح و انكشف بما ذكرناه سابقاً ولا حقاً أنَّ الموت أمر طبيعي للسنفس وكــلّ أمر طبيعي لشيء يكون خيراً و تماماً لــه، وكلّ ما هو خبر و تمام لشيء فهو حقّ له؛ فتبت أنَّ الموت حقّ للنفس، فأمّا الفساد و الهلاك الّذي يطرء السبدن فأكسا هو أمر واقع بالعرض لا بالذات كسائر الشرور الواقعة في هذا العالم بالعيرض تسعاً للخبرات و الغابات الطبيعية؛ فالعدالة الإلهية تقتضي رعاية ما هو الأشرف و الأفضل؛ فالحسياة الروحانيَّة للإنسان أشرف من هذه الحياة الطبيعيَّة البدنية. عملي أتبك لمو نظر ت نظراً حكيماً في البدن من حيث هو بدن طبيعي لوجدت قوامه و تمامه بالنفس و قواها، و هذيته و تشخصه سما. بل وحدته متّحداً بهما اتَّحاد المادَّة المبهمة بالصورة المعيِّنة. و اتحاد الناقص بالتام. و القوُّة بالفعل؛ فلو فـرض تفـرّده بذاتــه دون النفس و قواها لم يبق لــه إنيّة و حقيقة إلا العناصر و الأجزاء المتداعية للافتراق، و هي بحالها كما كانت قبل الموت و بعده.

<sup>\*</sup> قوله: «و هكذا يتدرج...» و الصواب: و هكذا تندرج.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «سن أبواب الآخرية» و الصواب: من أبواب الآخرة. قوله: «بداية السفر» و الصواب: و بدايةالسف

واعــلم أنَّ الأجــــام الواقعـة تحــت تصرف النفوس و الأرواح هى فى نفسها مضــمحلة مقهــورة مستهلكة، و كلّما كانت النفوس أشرف و أقوى كانت الأبدان المتصرفة فيها أضعف قوَّة و أقلَّ إنائية و أنقص وجوداً، و كلّما أمعنت النفس فى القورة و الحــياة والكمــال أمعن البدن فى الضعف و الموت و الزوال حتى إذا بلغت غايتها من الاستقلال انعدم البدن بالكلّية و زال، و هذا المعنى مشاهد فى الأجسام الطبيعــية، ألا تــرى أنَّ جســميّة الجماد أقوى و أحكم من جسمية النبات، و هى أقــوى مــن جسمية النبات، و هى أرواحها فى القوة و التمام.

قال بعض العرفاء: إنَّ الموت أثر تجلّى الحقّ لموسى النفس الناطقة فيندك جبل إنهة البدن اندكاكاً، و تجليه تعالى أثما يكون فى عالم الملكوت للنفس التى قويت نسبتها إلى ذلك العالم، فعند ما قويت لشيء جهة الروحانية و الملكوتية اضمحلت منه جهة الجسمانية و الملك لأنهما ضدان، و إنَّ الدنيا و الآخرة ككفّين "" رجحان إحداهما يوجب نقصان الأخرى، و هذا الذى ادّعيناه غير منقوض بالفلك و ما فيه لأن كمالات الأفلاك "" و الكواكب و خصائصها الكمالية كلّها من جهة نفوسها لا من جهة أجسادها؛ فإنَّ امتناعها عن قبول الانقسام و دخول جسم فيها من خارج و ورود آفة و فساد و استحالة و غير ذلك كلّها ليس إلا من جهة نفوسها لا من جهة أجسادها و لأجل قواة أو صلابة في جسميّتها إذلا طبيعة أخرى هـا يكون من لوازم نفوسها؛ فجسمية الفلك بما هي

<sup>\*</sup> قولـــه: «و اعلم أن الأجسام الواقعة تمت تصرف النفوس...» راجع آخر الفصل التامن من المرحلة الرابعة (ج ۲. ص ۵۵ من هذا الطبع). حيث يقول: «ذكر إجمالي: كلّما كانت الصورة أشدٌ فعلية...»

<sup>\*\*</sup> قولَـــه: «ككفّـتان» و الصــحيح: ككفّـتين. قوله: «و هذا الذي ادّعيناه...» أي من أنّ النفس كلّما كانت أقرى و أشرف كان البدن أضعف و أخسى.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «كمالات الأفلاك» والصواب: لأن كمالات الأفلاك الخ.

مادة \* لها لا بما هى جنس،و قد علمت الفرق بينهما مراراً هى أضعف الأجسام بل الفلك كلّه نفس إلا أنّ لــه أمراً شبيهاً بالهيولى الأولى و أو أرفع منها قليلا لتمكن فسيه قــبول الأوضــاع و الحــركات و أمّــا أجــــام الآخرة فقد علمت أنها بعينها نفوســها، و علمــت أنَّ وجودهـا وجــود إدراكــى نفســانى و حــياتها حياة ذاتية لاعرضية كهذه الأجسـام المادية.

### حكمة الهية

إنَّ الله تعالى قد جعل لواجب حكمته فى طبع النفوس محبّة الوجود و البقاء ".
و جمل فى جبلّتها كراهة الفناء و العدم، و هذا حقّ لما علمت أنَّ طبيعة الوجود
خير محسض و نور صرف، و بقاؤه خيرية الخير و نورية النور، و الطبيعة لم نفعل
شيئاً باطلا، و كلّما ارتكز فيها لابد أن يكون لـه غاية يتربّب عليه و ينتهى إليها؛
فسلم ممن هذا أنَّ محبّة النفوس للبقاء و كراهتها للموت ليست إلا لحكمة و غاية
هى كونها على أتمَّ الحالات و أكمل الوجودات، فكون النفوس مجبولة على طلب
المبقاء و محبّة الدوام دليل على أنَّ لها وجوداً أخروياً باقياً أبد الدهر، و ذلك لأنَّ
بقائها فى هذه النشأة الطبيعية أمر مستحيل؛ فلو لم يكن لها نشأة أخرى باقية
تنتقل إليها لكان ما ارتكز فى النفس و أودع فى جبلتها من محبّة البقاء السرمدى و
الحياة الأبديّة باطلا ضائعاً، و لا باطل فى الطبيعة كما قالته الحكماء الإلميّون.

<sup>\*</sup> قوله: «يما هي مادة...» أى بما هي مادة و بشرط لا، لا بماهي جنس و لا بشرط. و قوله: «بل الفلك كلّه نفس...» في العبارة سقط و صوابيا هكذا: بل الفلك كلّه نفس إلا أن له أمراً شبيهاً بالهيولى الأولى. \*\* قولـــه: «إن لقه تصالى قند جمعل لواجب حكمته في طبع النفوس عميّة الوجود و البقاء...» قال الشيخ الرئيس ــ قدّس سرّه ــ في نفس الشفاء (النصل الأول من المقالة الثانية. ص ٢٩٣ من الطبع الأول الرحلى: و ص ٧٧ من نفس الشفاء بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه): كان حُبّ الدّوام أمراً فانضاً من الإله على كلّ شيء

### عقد و حل

و لـك أن تقـول: إذا كـان موت البدن في هذه النشأة الفانية حياة النفس في النشأة الباقية، و إنَّ للـنفس توجّهاً جبلّـياً إلى الانتقال إلى عالم الآخرة عن هذا العالم. و حركة ذاتية جوهرية إلى القرب من الله تعالى و الدخول في عالم الأرواح و الاجتناب عن دار الظلمات و الحجب الحسمانية؛ فإنَّ التجسّم عين الحجاب و الظلمة و الجهل فسا سبب كـراهة النفوس و توحّشها عن الموت و طرح الجسد، و فيه تعرى النفس عن تُفله و كتافته، و خلاصها عن الحبس و انطلاقها عن السجن و قيده.

فنقول: في كمراهة المبوت اليدني للنفوس الإنسانية سببان فاعلى و غائر، أمَّا السبب الفاعلي فهو إنَّ أوَّل نشئات النفس هي هذه النشأة الطبيعية البدنية. ولها الغلبة عبلي النفوس ما دامت متصلة بالبدن متصرفة فيه؛ فيجرى عليها أحكام الطبيعة البدنية ويؤثم فيها كلّما يؤثر في الجوهر الحسيّ و الحيوان الطبيعي من الملائمــات و المنافــيات البدنية. و لهذا تتألُّم و تتضرر بتفرق الاتصال و الاحتراق بالمنار و أشماه ذلك لامن حيث كونها جواهر نطقية و ذوات عقليّة بل من حيث كونهـا جواهــ حسيَّة و قوى تعلُّقية؛ فتوحَّشها من الموت البدني وكراهتها أنَّما يكــون بحصّة لها من النشأة الطبيعية، و هي متفاوتة بحسب شدّة الانغمار في البدن و الانكباب فيه. على أنا لانسلم الكراهة عند الموت الطبيعي الَّذي يحصل في آخر الأعممار الطبيعية دون الآجمال الاخترامية، و أمَّا ما يقتضيه العقل التام و قوَّة السباطن و غلبة نور الإيمان بالله و اليوم الآخر و سلطان الملكوت فهو محبّة الموت الدنيوي و التشوق إلى الله و مجاورة مقربيه و ملكوته، و التوحّش عن حياة الدنيا و صحبة الظلمات و مجاورة المؤذيات؛ فالعارف يتوحّش من صحبة حيوانات الدُّنـيا توحّش الإنسان الحيّ من مقارنة الأموات و أصحاب القبور. و أمّا السبب الغــائي و الحكمة في كراهة الموت هو محافظة النفس للبدن الَّذي هو بمنزلة المركب

<sup>\*</sup> قوله: «تعرّى النفس عن تُغله» تُقُل بالضم: كنجاره و دُرد از هر چيز (منتهي|لأرب).

في طريق الآخرة، و صيانته عن الآفات العارضة ليمكن لها الاستكمالات العلمية و العملية إلى أن يبلغ كما لها الممكن، و كذا إرادة الله تعالى تعلّقت بإبداع الألم و العملية إلى أن يبلغ كما لها الممكن، و كذا إرادة الله تعالى تعلّقت بإبداع الألم و الإحساس به في غرائز الحيوانات، و الخوف في طباعها عمّا يلحق أبدانها و كلالة الأفيات العارضة و العاهات الواردة عليها حثاً لنفوسها على حفظ أبدانها و كلالة أجسادها و صيانة هياكلها من الآفات العارضة لها. إذ الأجساد لا شعور لها في ذاتها و لا قدرة على جرّ منفعة أو دفع مضرة، فلولم يكن الألم و المنوف في نفوسها لتهاونت النفوس بالأجساد و خذلتها و أسلمتها إلى المهالك قبل فناه أعمارها و انقضاء آجالها، و لهلكت في أسرع مداة قبل تحصيل نشأة كمالية برزخية و تعمير الباطن، و ذلك ينافي المصلحة الإلهية و الحكمة الكلية في إيجادها و ليس الأمر في الآلام و الأوجاع المودعة في الحيوانات كما ظله قوم من التناسخية من أنها من باب العقوبة لها بل لما ذكرناه.

#### فصل (۱۳)

فى الاشارة الى حشر جميع الموجودات حتى الجماد و النبات الى الله تعالى كما يدل عليه الآيات القرآنية

اعـــلم أنَّ المـكــنات كما مرَّ على طبقات: أوليها المفارقات العقلية و هي صور علم الله.

و ثانيها: هى الأرواح المدبرة تدبيراً كلياً للأجرام العلوية و السفلية المتعلّقة مها ضرباً من التعلق.

و ثالــتها: الأرواح المدبــرة تدبــيراً جزئيّاً. و النفوس الحيالية المتعلّقة بالأجــــام السفلية البخارية و الدخانية أو النارية منها و ضرب من الجنّ و الشياطين.

و رابعها: هي النفوس النباتية.

و خامسها: الطبائع السارية في الأجسام المنقسمة بانقسامها.

و سادسها: الأجسام الهيولوية و هي الغاية في الخسة و البعد عن المبدء الأوَّل

و جميعها محشــورة إلميه تعالى، و نحن بصدد إثبات هذا المطلب إجمالاً و تفصيلا بتوفيق ربّنا الأعلم.

فسنقول: أسَّا الوجه الإجمالي فهو كما مرَّ أنَّه تعالى لم يخلق شيئاً إلا لغاية. و ما مين ممكن إلا وله فاعل و غاية. و من الموجودات و هي المركّبات ما لــه علل<sup>•</sup> أربـع: الفـاعل و الغاية و المادة و الصورة. و لكلُّ غاية غاية أخرى ولا يتسلسل إلى غير النهاية بل ينتهي إلى غاية أخيرة لا غاية لها، كما إنَّ لكلِّ مبدء مبدء حستى ينتهي إلى مبدء أوَّل لا مبدء له، و قد ثبت بالبرهان أنَّ بارىء الكلُّ لاغاية في فعلم سبوى ذاتمه، و إنّه غايةالغايات كما أنّه مبدء المبادي، ولا شكَّ أنَّ غاية الشمى. مالــه أن يصل إليه إلا لمانع خارجي وكلَّما لايمكن الوصول إليه لم يكن إطلاق الغايسة علسيه إلا بالمجاز فلم يكن غاية بالحقيقة. و قد فرضناها غاية هذا خلـف، فثبـت بمــا ذكــرناه أنَّ جميع الممكنات بحسب الطبائع و الغرائز طالبة إيَّاه تصالى منسـاقة إلـيه متحرّكة نحوه إنسياقاً معنوياً و حركة ذاتية. و هذه الحركة و الرغبة لكونهما مرتكزتين في ذاتها من الله لم تكونا هباءً و عبثاً ولا معطلا؛ فلا محالــة غايــتها كاثــنة متحقّقة مترتّبة عليها إلا لعائق قاصر، و القسر لكونه خلاف الطبع لايكـون دائمياً بل منقطع كما سبق بيانه؛ فيزول القواسر و الموانع و لو بعد زمـان طويـل فـتعود الأشــياء كلّهـا إلى غاياتها الأصلية. و غاية الشيء أشرف لامحالــة مين ذلــك الشـــيــ، فغايمة كلّ جوهر هي أقوى جوهرية و أتم وجوداً و أشــرف مرتبة مــن ذلك الجوهر، و هكذا ننقل الكلام إلى تلك الغاية حتَّى تنتهى إلى غايه أخبرة لاأشرف منها ولا غاية بعدها دفعاً للتسلسل، و هي غاية الغايات و منستهي الحسركات و الرغسبات و مسأوى العشساق الالهسيّين و المشتاقين و ذوى الحاجات؛ فالكلِّ محشور إليه تعالى و هو المطلب.

و أمّا البيان التفصيلي فلنورده في دعاوي:

<sup>\*</sup> قوله: «له علل...» في العبارة سقط، و تمامها هكذا: له علل أربع: الفاعل و الغاية و المادَّة و الصورة.

الدعموى الأولى فى حشر العقمول الخالصة إلى الله تعالى قد سبق مراراً أنها مستهلكة الهويّــات فى هويّــته تعالى، و أنها باقية ببقاء الله راجعة إليه، و لنوضح ذلك يذكر وجوه من البراهين:

الأوَّلُ أنَّ هويّاتها وجـودات صـرفة و إنـيات محضة لا يشوبها عدم. و أنوار خالصة لايخالطها ظلمة. و إنّما التفاوت بينها و بين نور الأنوار بالنقص و التمام و كذابـين بعضـها مـع بعض ليس إلا بالشدة و الضعف. و متى كانت كذلك كان لها اتّصــال معنوى و لم تكن معزولة الهويّات عن الهويّة الإلهيّة. و لأنَّ تمام الشيء هو بالحقيقة ذلك الشيء و أحقّ به منه.

البرهان الثانى أنَّ قاعدة الإمكان الأشرف يقتضى أن يكون بين المبدء الأولَّ و ما فرض أقرب الموجود و ما يتلوه، و هما فرض أقرب الموجود و ما يتلوه، و هكذا إلى آخر الإنيات المحضة و الأنوار الصرفة؛ فيكون الكلَّ كأنَّه ذات واحدة لها اتصال واحد متفاوتة المراتب في شدَّة الإشراق و كمالية الوجود، و لها جنبة عالية غير متناهية في الشدَّة، و جنبة أخرى متناهية في الشدَّة مع عدم تناهيها في المدَّة و السددَّة، و ذلك لأنه لولم يكن بينها هذا الاتصال يلزم انحصار غيرالمتناهى بين المحسرين كما بيناه، ولا مخلص إلا يكونها من مراتب الالهية و درجات الربوبية كما أشير إليه بقوله تعالى: «رفيع الدرجات ذوالعرش» فهي واصلة إليه راجعة إلى ذاته.

البرهان التالث أنَّ العقل حيث لاحجاب بينه و بين الحق تعالى لـه أن يشاهد بذات ه ذات الأوَّل لكن لاعلى وجه الاكتناه و إلا لكان محيطاً به قاهراً عليه هذا محال، و إذ لاواسطة بينهما و لا حجاب يوجب البينونة فلا محالة يتجلّى الحقّ عليه بصريح الـذات إذ لا جهة أُخرى ولا صفة زائدة؛ فذاته تعالى متجلً بذاته على العقل الأوَّل فذات العقل الأوَّل هي صورة هذا التجلّى إذ ليس لـه قابل للـتجلّى غير ذاته؛ فصا به التجلّى و المتجلّى و المتجلّى لـه كلّها شيء واحد، وليس هـناك أمران ذات العقل و تجلّى الحق له إذ يمتنع أن يصدر عنه تعالى بجهة ليس هـناك أمران ذات العقل و تجلّى الحق له إذ يمتنع أن يصدر عنه تعالى بجهة

واحدة صورتان صورة العقل و صورة التجلّى، و يستحيل أن يتكرّر وجودان لشيء واحد؛ فثبت من ذلك أنَّ وجود العقل بعينه عبارة عن تجلّيه تعالى بصورة ذات الحق لبست بأمر مغاير لذاته؛ فذات العقل كأنّها صفحة مرآة يسترائى فيها صورة الأول، و كما ليس فى صفحة المرآة لون و لا شىء وجودى إلا الصورة المرئية، ولا الصورة المرئية أمر مغاير لحقيقتها فكذلك ليس للعقل هويّة إلا صورة هويّة الأول، و إنصورة ليست بأمر مفارق لذى الصورة، ولا تفاوت جهة فيها إلا كونها مثالاً له و حكاية عنه، و هو ذاتها و حقيقتها فالذات الإلهية هي حقيقة العقل و العقل مثالها، و كلّ ذى حقيقة راجع إلى حقيقته، فالعقل الأولى محشورة إليه بالبيان حقيقته، فالعقول البواقي محشورة إليه بالبيان حقيقته، فالعقور إلى ذلك الشيء.

السبرهان الرابع قد مرّ فى مباحث العقل و المعقول من الفنّ الكلّى البرهان على شبوت الاتحاد بسين العاقل و معقوله بالذات، و ثبت فى مباحث علمه تعالى أنَّ المفارقات العقليّة هى بعينها علومه التفصيليّة بالأشياء لا بصورة زائدة عليها، فإذا كانت ذاتها عين عقله تعالى بالموجودات و عقل الشيء كما علمت غير مبائن عنه فهى لا محالة راجعة محشورة إليه تعالى صائرة إيّاه.

البرهان الخمامس قد سبق فى مباحث علم الله تعالى أنَّ الصور العقليّة الإلهيّة قائمة بذاتمه تعالى قواماً ذاتهاً لاعلى وجه الحالية و المحلّية، و أنها من لوازم ذاته الغير المجعولة التابتة لمه باللاجعل الثابت لذاته تعالى الواجبة بالوجوب الثابت لمه الباقية ببقائه تعالى فلا محالة محسورة إليه تعالى؛ فثبت بهذه البراهين أنَّ عالم العقل و الصور الالهية و الأنوار المفارقة كلّها عائدة إليه فانية من ذاتها باقية ببقاء الله، و الشوعادها كما أنه معداها.

الدعــوى الثانية فى حشر النفوس الناطقة إلى الله تعالى هذه النفوس إمّا كاملة كمــالا عقليّاً أو ناقصة. أمّا النفوس الكاملة فهى الّتى خرجت ذاتها من حدًّ العقل بــالقرّة إلى حـــدً العقل بالفعل فصارت النفس عقلا بالفعل. و كلّما صارت النفس عقبلا بالفعل انتقلت عن ذاتها و اتحدت بالعقل الذي هو كمالها فحشرت المد، و كلَّمَمَا كَمَانِ مُحْشُوراً إلى العقل كان مُحَشُوراً إليه تعالى لأنَّ المحشور إلى المحشور إلى شهره كان محشوراً إلى ذلك الشيء؛ فالنفوس الكاملة محشورة إليه تعالى و هو المطلوب، و أمّا النفوس النطقية الناقصة فلا يخلو امّا أن تكون مشتاقة إلى الكمال العقلي أولا، و النفوس الغبر المشتاقة إلى ذلك الكمال سواءً كان عدم اشتياقها إليه بحسب أصل الفطرة كما هو حال الأنعام، أو من جهة أمر عارض عليها كما قال تعـالي: «نــــوا الله فأنساهم أنفسهم» فهي محشورة إلى عالم متوسّط بين العقلي و المادي و هو عالم الأشباح المقدارية و عالم الصور الحسوسة المجردة، و هي قوالب و حكايات و ظلال لما في العالم العقلي من الصور العقلية، و بها قوامها و دوامها و كيفيّة حشرها ككيفيّة حشر سائر النفوس البهيمية و السبعية «إن هم إلا كالأنعام بـل هــم أضـل سبيلاً» و سـيجيء حـال معاد النفوس الحيوانية، و أمّا النفوس المشتاقة إلى العقليات الغرر البالغة إلى كمالها العقلي فهي مترددة في الجحيم معذبة دهـراً طويــلا و قصــيراً بــالعذاب الألــيم، ثمُّ يزول عنها الشوق إلى العقليات إمَّا بالوصول إليها" إن تداركته العناية الإلهية بحذبة ربانية أو شفاعة ملكية أو إنسانية لفـوَّة الشــوق و ضـعف العلائق، أو بطول المكث في البرازخ السفلية و الاستيناس إلىها فيزول عنها العذاب ويسكن عند المآب إمّا إلى الدرجة العليا وإما إلى المهبط الأدنى فيحشر إلى الله من جهة أخرى من غير تناسخ كما سيظهر.

الدعوى الثالثة فى حشر النفوس الحيوانيّة هذه النفوس الحيوانيّة إن كانت بالفة حـد الحسيال بــالفعل غير مقتصرة على حدّ الحسّ فقط فهى عند فساد أجسادها لاتسطل بــل باقسية فى عــالم الــبرزخ محفوظة بهويّاتها المتمايزة محشورة فى صورة مناســبة لهيئاتها النفسانية، و أشخاص كل نوع منها مع كثرتها و تميزها و تشكلها

<sup>\*</sup> قولمه: «أو بالوصول إليها...» العبارة محرّقة، صحيحها هكذا: «إنّا بالوصول إليها إن تداركته العناية الإلهّية» و اعلم أن هذا الكلام ناظر إلى التكامل البرزخي، فتبصرً.

بأشكالها وأعضائها المناسبة لها المتفقة بحسب نوعها المختلفة بشخصياتها واصلة إلى مبدء نوعهـا و ربِّ طلسمها، و هومين العقول النازلة في الصف الأخبر من العقليات؛ فإنَّ لكلِّ نوع من أنواع الحيوانات° و غيرها من الأجسام الطبيعية عقلاً هو مبدأها و غايتها كما سبق بيانه؛ فإذا كان الأمر هكذا فلامحالة يكون أفراد كلُّ نـوع طبيعي متصلة إلى مبدأها الفاعـلي و الغـائي، لكن هذه العقول العرضية الأخسرة ألَّتي ليست بعدها عقل آخر بعضها أشرف من بعض، ولأجل ذلك كانت الأنواع الطبيعية بعضها أشرف لأنَّ شرافة العلَّة المؤثرة يوجب شرافة المعلول؛ فمن تلـك العقول مالم يتوسّط بينه و بين معلوله الطبيعي شيء آخر لغاية نزوله العقلي؛ فحكمه حكم النفوس المباشرة للأجسام إلا أنَّ النفس ليست لهارتبة الإبداع للجسم بل التدبير و التصريف بخلاف العقل. و منها ما يتوسَّط بينها و بين طبيعة معلوله نفس إنسانية إن كان في غاية الشرف و هو ربِّ نوع الإنسان. أو نفس حيوانية و هو دونه في الشرف، أو نفس نباتية و هو أنزل منهما جميعاً و أرفع من العقــول الــنازلة الّتي هي مبادي الطبائع الجمادية؛ فالعقول الّتي هي مبادي الطبائع الحيوانـية الَّتي لها نفوس خيالية بالفعل ترجع تلك النفوس إليها مع بقاء تعدّدها و امتياز هوياتها الشخصية. فهي بشخصياتها محشورة كلّ طائفة من أفراد نوع واحد إلى العقــل الّــذي هو مبدأ نوعها، و أمّا النفوس الحيوانية الَّتي هي حساسة فقط و ليسـت ذات تخـيّل و حفـظ بـالفعل فهى عند موتها و فساد أجسادها ترجع إلى مدبسرها العقبلي، لكن لا يسبقي امتيازها الشخصي وكثرة هويتها المتعدّدة بتعدّد أجسمادها بل صارت كلّها موجودة بوجود واحد متّصلة بعقلها لأنها بمنزلة أشعة نــيّر واحد انقسمت و تعدّدت بتعدّد الروازن الداخلة هي فيها فإذا بطلت الروازن زال الستعدد بيسنها و رجعست إلى وحدتهـا الَّتي كانت لها عند المبدء؛ فهكذا كيفيَّة حشــر هذه النفوس الحساسة و ذلك كرجوع القوى الحساسة و غيرها المتفرّقة في

<sup>\*</sup> قوله: «فإن لكلَّ نوع من أنواع الحيوانات... » ناظر إلى المثل الإلهيَّة.

مواضع البدن المجتمعة عندالنفس، و من نظر إلى حال الحواس الخمس و افتراقها في أعضاء البدن و اتّحادها في الحسّ المشترك هان عليه التصديق بأنَّ النفوس الحسّاسـة الجــــمانية المـتعدّدة بتعدّد الأبدان و هي آلّتي لااستقلال لها في الوجود بلاقــابل إذا فــــدت قوابلها؛ فهي لامحالة مرتبطة بفاعلها و اتّحاد الفاعل يوجب اتحــاد الفصـل و إنّما يتعدّد بتعدّد القابل بالعرض؛ فإذافسـدت القوابل يرجع الفعل إلى وحدتــه الأصــلية الّــتي لــه من جهة الفاعل. فافهم هذا فإنّه نافع جداً: فإذن حكم النفوس الحيوانية الفبر المستقلّة في وجودها حكم سائر القوى النفسانيّة لذات واحدة في أنَّ وجودها وجود رابطي، و أنَّها غير مدركة لذاتها كقوَّة البصر و السمع و غيرهما فينا؛ فإنَّ قوَّة البصر مثلاً ليست لها هويَّة مستقلَّة و للسمع هويَّة أخسري مستقلَّة و إلا لأدركـت كلُّ واحدة منها ذاتها بل النفس الدراكة الحاضرة لذاتها هي الهويّة الجامعة لهويات القوى يدرك بها غيرها؛ فالباقية بذاتها في القيامة و في النشمأة الباقسية متميزة هي النفس القائمة بذاتها، و أمَّا سائر قواها فهي باقية ببقائها لأنهـا متصلة بهـا متحدة بوحدتها؛ فكذلك حكم النفوس الحيوانيّة الغير القائمــة المســتقلَّة بذاتها ولا الشاعرة لذاتها؛ فهى عند ارتفاع تكثرها ألَّذي لأجل تكـــثر أجسادها رجعت إلى مبدئها و أصلها متّحدة فيه كارتجاع المشاعر و القوى بمبدئها الجامع الإدراكي عند فساد مواضعها و آلاتها متحدة به باقية ببقائه.

#### تنبيه

اعلم أنَّ من السناس من زعم أنُّ الأرواح الإنسية أيضاً كالأرواح الجزئية للحيوانات الدنيَّة و النباتات تتحد بعد خراب أجسادها، و شبّهها بالمياه الواقعة في الكيزان و الجراّت إذا انكسرت الأوعية و صارت هي متصلة واحدة و واصلة إلى الحسوض العظيم، و همذا زعم بساطل و وهم فاسد، و قياس تلك الأرواح بهذه الأرواح الجزئية السارية في الأجسام قياس مغالطي و همي مبناه عدم الفرق بين الانقسام و التحدد الحاصل بسبب القوابل و بين الانفصال و التحدر الذي بسبب

المسبادي الذاتسية. و ذلـك لأئــه ذكــر الشــيخ العربي في الباب الثاني و ثلاثمائة من الفتوحات بقوله: اعلم أنَّ الناس اختلفوا في هذه المسألة يعني في أرواح صور العالم هل هي موجودة عن الصور أو قبلها أو معها. و إنَّ منزلة الأرواح من صور العالم كمنزلــة أرواح صــور أعضــاء الإنســان الصغير كالقدرة روح اليد؛ والسمع روح الأذن. و البصــر روح العــين. و التحقــيق في ذلك عندنا أنَّ الأرواح المدبرة للصور كانــت موجــودة في حضرة الإجمال غير مفصّلة بأعيانها مفصّلة عند الله في علمه؛ فكانت في حضرة الإجمال كالحروف الموجودة بالقوَّة في المداد فلم يتميز لانفسها و إن كانـت متميزة عندالله مفصلة في حال إجمالها؛ فإذا كتب القلم في اللُّوح ظهرت صــور الحــروف مفصّلة بعد ما كانت مجملة فى المداد؛ فقيل هذا ألف و دال و جيم فى البسـائط و هــى أرواح البسائط. و قيل هذا قام و هذا زيد و هذا خرج و هذا عمــر.و هــى أرواح الأجســـام المركّــبة. و لمّا سوّى الله صور العالم أيّ عالم شاء و أراد. كــان روح الكــلّ كالقــلم في الــيمين الكاتــبة. و الأرواح كالمداد في القلم. و الصــور كـمــنازل الحــروف في اللّــوح. فنفخ الروح في صور العالم فظهرت الأرواح متميّزة بصورها؛ فقيل هذا زيد و هذا عمر و هذا فرس و هذا فيل و هذا حية و كلُّ ذي روح و ما ثمُّ إلا ذو روح لكنَّه مدرك و غير مدرك. فمن الناس من قال: إنَّ الأرواح في أصل وجودها متولَّدة من مزاج الصور. و من الناس من منم ذلك، و لكـلُّ واحــد وجــه " ينتمي إليه في ذلك، و الطريق الوسطى ما ذهبنا إليه و هو قولـــه تعــالى: «ثُمَّ أنشــاناه خلقاً آخر» و إذا سوّى الله الصورة الجسمية ففي أيّ صورة شاء من الصور الروحيّة ركّبها. إن شاء في صوره خنزير أو كلب أو إنسان أوفـرس عملي ما قرّره العزيز العليم، فثمَّ شخص الغالب عليه البلادة و البهيمية فــروحه روح حمار، و به يدعى إذ ظهر حكم ذلك الروح فيقال فلان حمار، وكذا

<sup>\*</sup> قواــــه: هو لكــل واحد وجه...» العبارة بصورتها الصحيحة هكذا: و لكل واحد وجه ينتمى إليه في ذلك و الطريق الوسطى ما ذهبنا إليه الخ.

كلِّ ذي صفة يدعي إلى كتابها فيقال فلان كلب و فلان أسد و فلان إنسان، و هو أكمــل الصفات و أكمل الأرواح قال تعالى: «الّذي خلقك فسواك فعدلك» و تمّت النشأة الظاهرة في أيّ صورة مّا شاء ركّبك من صورة الأرواح فنسبت إليها كما ذكـرناه و هــي معيـنة عندالله؛ فامتازت الأرواح بصورها. ثمَّ إنَّها إذا فارقت هذه المــواد فطائفــة من أصحابنا يقول: إنَّ الأرواح تتجرَّد عن المواد تجرَّداً كلِّيّاً و تعود إلى أصلها كما تعود شعاعات الشمس المتولّدة عن الجسم الصقيل إذا صدئ إلى الشمس، و اختلفوا هاهنا على طريقين فطائفة قالت لا تمتاز بعد المفارقة لأنفسها كمــا لاتمــتاز مــاء الأوعية الّتي على شاطىء النهر إذا انكسرت فرجع ماؤها إلى المنهر. وقالمت طائفية أخبري: بل تكتسب بمجاورة الجسم هيئات رديَّة و حسنة فتمنتاز بتلك الهيئات إذا فارقت، كما إنَّ ذلك الماء إذا كان في الأوعية أمور تغيّره عـن حالـته إمّا في لونه أو رائحته أو طعمه فإذا فارق الأوعية صحبته في ذاته ما اكتسبته من الصفة. و حفظ الله عليها تلك الهيئات المكتسبة، و وافقو في ذلك بعض الحكماء. و طائفة قالت: الأرواح المدبرة لاتزال مدبرة في عالم الدنيا فإذا انتقلت إلى السرزخ دبّـرت أجساداً برزخية و هي الصور التي يرى الإنسان نفسه فيها في الـنوم، وكذلـك المـوت و هو المعبر عنه بالصور ثمُّ يبعث يوم القيامة في الأجسام الطبيعية كما كانت في الدنبيا. و إلى هنا انتهى خلاف أصحابنا في الأرواح بعد المفارقــة، و أمّــا اختلاف غير أصحابنا في ذلك فكثير خارج عن مقصودنا انتهت أافاظم

و إئمــا نقلــنا بطولهــا لمــا فــيها من بعض التحقيقات المطابقة لما نحن عليه من الحكمة البرهانية و إن كان فيها بعض أشياء مخالفة لها.

منها أنه حكم بتقدّم وجود الصورة" الجسمية على وجود الأرواح المدبرة لها.

قوامه: «منها أنه حكم بتقدّم وجود الصورة...» أقول: الحق أن هذه الإيرادات غيرواردة على الشيخ
 الأكبر. و الأمر أشخ تما تقود به صاحب الأسفار في الاعتراض عليه. و العجب منه \_ قدّس سره \_ مع

و قد علمت أنَّ تلك الأرواح أعنى النفوس بحسب ذاتها متقدّمة على الأبدان ضرباً من الستقدِّم، و هي المخصصة للأبدان بهيئاتها و أشكالها و أعضاتها التي تناسب لمعانيها و صفاتها الذاتية و فصولها المنوّعة لتكون مظهراً لمقاتقها و موضوعة لأفاعيلها و قابلة لأعمالها التي بها يخرج كمالاتها من القوَّة إلى الفعل، وفلأبدان تابعة في الوجود للأرواح بالذات لا بالمكس و إن كانت هي أيضاً مفتقرة إليها في طلب الكمال و ظهور الأفعال، و المراد من الصورة في قوله تعالى: «في أي السخص المنالب عليه البلادة روحه روح حمار صحيح لكن جسده أيضاً جسد حمار تابع لروحه، و ذلك أعم من أن يكون في هذه النشأة " بحسب الفطرة الأصلية حمار النوع المعهود في الدنيا أو في النشأة الآخرة بحسب ما اكتسبته النفس الآدمية من الصفات البهيمية في الفطرة الثانية فتحشر في الآخرة بصورة تلك البهيمة، و بالجملة هيئات الأبدان تابعة لهيئات النفوس في كلتا النشأتين.

و منها أنه يظهر من كلامه أنَّ الصورة التي يبعث فيها الإنسان يوم القيامة هي بعينها الإنسان يوم القيامة هي بعينها الصورة الطبيعية التي كانت " في الدنيا. و قد علمت أنه ليس كذلك و أنَّ الدنيا و الآخرة نشأتان مختلفتان في نحو الوجود، و أنَّ الصورة المبعوثة من الإنسان في التيامة ليست طبيعية لكنها محسوسة بالحواس الظاهرة في الآخرة كما مرَّ.

و منها أنه كان يجب عليه أن يفرَّق بين الأرواح الكلّية و الأرواح الجزئية في الأحكام السيق ذكرها، بل بسين الأرواح الثلاثة أعنى الأرواح العقلية النطقية، و الأرواح الحيوانسية الحسيّية على مراتبها، و أنَّ أيَّها متسيزة الوجود بصد مفارقية الأجساد، و أيَّها غير متميّزة بعدها، و الذي ذكره

فغامة شأنه كيف خفي عليه ما استجنَّ في مطاوى كلمات صاحب الفتوحات؟!

<sup>\*</sup> قوله: «من أن في هذه النشأة» الصواب: من أن يكون في هذه النشأة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «الطبيعية كانت» والصواب: الطبيعية التي كانت.

طائفة من أنَّ الأرواح غير متميزة بعد المفارقة لأنفسها بل هي كمياه الأوعية إذا انكسرت ف اتحدت حكم صحيح إلا أنه مختص بالأرواح الجزئية الحسية و ما دونها من الأرواح النباتية و غيرها، و ليس بصحيح فيما فوقها من الروحين السابقين أعنى العقلية و الخيالية لأنهما مستقلتان في الوجود ليستا ساريتين في الأجساد ليكون تميزها، فهما بعد فساد الأجساد ليكون تميزها، فهما بعد فساد هذه الأجساد متكثرة الأفراد متميزة الذوات و الوجودات، نعم لهما و لفيرهما كينونة أخرى فوق العالمين و هي وجودها الإجمالي في مبدء عقلي و جوهر قدسي مسمى بالقلم الإلهمي؛ فهناك وجود جميع الموجودات مجملة كما ذكره و قد سبق مسمى بالقلم الإلهمي؛ فهناك وجود جميع الموجودات مجملة كما ذكره و قد سبق

الدعوى الرابعة في حشر القوى النباتية أمّا نفوس النباتات فدرجتها أدنى من المنفوس الحيوانية لكونها عديمة الحواس سيما اللطيفة منها، وهي أرفع درجة من الطبائع الجمادية و العنصرية لأنّ لها ضرباً من الشعور اللمسي كما يشاهد من أفاعيلها، و لهذا يستحق إطلاق إسم النفس عليها؛ فلها حشر يقرب من حشر الحيوانات السفلية إذ لها في هذا الوجود الطبيعي ضرب من الترقي و الاستكمال و المتقرّب إلى المبدء الفعّال، و نوع منها وهي السارية في النطف الحيوانية تنتهي في الستكمال إلى درجة الحيوان، و نوع منها ما يتخطّي عن هذه الدرجة أيضاً خطوة أخرى إلى مقام الإنسانية فيكون حشرها أتم و قيامها في القيامة أرفع، و دوها عندالله أقرب، و أمّا ما سوى هذين النوعين وهي المقتصرة في حركاتها و دوها عندالله أقرب، و أمّا ما سوى هذين النوعين وهي المقتصرة في حركاتها و سعيها على تحصيل الكمال النباتي فيكون معادها عند فساد أجسادها إلى مقام أنزل و حشرها إلى مدبر عقلي أدني بالقياس إلى المدبرات العقلية التي الأنواع الحيوانات على تغاوت مراتها في الشرف العقلي.

قــال معلّـم الفلاسـفة في كــتاب معــرفة الربوبيّة: فإن قال قائل: إن كانت قوَّة النفس تفارق الشجرة بعد قطع أصلها فأين تذهب تلك القوَّة أو تلك النفس.

قلمنا: تصمير إلى المكان الَّذي لم يفارقه و هو عالم العقلي و كذا إذا فسد الجزء

البهــيمى تســلك النفس التى فيها إلى أن تأتى العالم العقلى، و إنّما تأتى ذلك العالم لأنَّ ذلـك العالم هو مكان النفس و هو العقل، و العقل ليس في مكان فالنفس إذن ليســت فى مكان؛ فإن لم يكن فى مكان فهى لامحالة فوق و أسفل، و فى الكلَّ من غــير أن تنقســم و تــتجزّى بتجزّى الكلَّ فالنفس فى كلَّ مكان و ليست فى مكان انتهى كلامه.

أقدول: ينبغى أن يعلم أنَّ صورة النبات إذا قطع من أصله أوجف تسلك أولا إلى عالم الصور المقدارية بلا هيولى، و ينتهى منه إلى العالم العقلى كما ذكره المعلم؛ فإذا انتهت إلى ذلك العالم الصورى فتصير إمّا من أشجار الجنة أن كانت ذات طعم جميد كالحلاوة و نحوها طيّبة الرائحة أو من أشجار الجحيم إن كانت رديّة الطعم مدرَّة المذاق كريهة الرائحة كشجرة الزقوم طعام الأثيم، و أصول هذه الاشجار تنتهى إلى سدرة المنتهى عندها جنّة المأوى إذ يغشى السدرة ما يغشى، كما أنَّ جميع النفوس تنتهى أولًا إلى النفس الكلّية التى فوقها العقل الكلّى و هو مأوى النفوس الكلّية التى فوقها العقل الكلّى و هو مأوى النفوس الكلّية كما أنها منتهى النفوس الجزئيّة.

قــال الفيلسوف " الأعظم: إنَّ كلَّ صورة طبيعية في هذا العالم هي في ذلك العالم إلا أنَّ هــناك بــنوع أفضل و أعلى و ذلك أنّها هاهنا متعلّقة بالهيولى و هي هناك بلاهــيولى، وكــل صــورة طبيعــية هــنا فهي صنم للصورة الّتي هناك الشبيهة بها؛

<sup>\*</sup> قولسه: «فتصدير إمّا من أشجار الجنّة...» شجرة طوبي صورة العلم، و شجرة الزقوم في مقابلها كما سيأتى في الفصل النالت و التلانين؛ و بمحكم السنخية بين طوبي و تلك الأرواح النباتيّة الطبية بحصل الاقصال والاجتماع بينهما و يزداد المؤمن العالم بالمعارف الإلهيّة التلافأ و ابتهاجاً، و على هذا المنوال شجرة الزّقوم و تلك الأرواح الحنبيئة النباتية، و المطلب له شأن علمي جداً و بعض الإيماءات القرآنية و الإشارات الروائيه و الإيماضات العرفانية، بل الإشراقات البرهائيّة معاضدة له.

<sup>\*\*</sup> قولب.: «قيال الفيلسوف...» العبارة بصورتها الصحيحة الكاملة هكذا: قال الفيلسوف الأعظم إن كل صورة طبيعية في هذا العالم هي في ذلك العالم الخ.

فهــناك ً سماء و أرض و هواء و نارو ماء. و إن كانت هناك هذه الصورة فلا محالة هناك نبات أيضاً.

فإن قال قائل: إن كان فى العالم الأعلمي نبات فكيف هى هناك؟ و إن كانت ثمة نــار و أرض فكيف هما هناك؟ فإنه لايخلو من أن يكونا إمّا حيّين أو ميّتين؛ فإن كانــا ميّـتين مثل ما هاهنا فما الحاجة إليهما هناك؛ و إن كانا حيّين فكيف يحييان هناك؟

قلنا: أمّا النبات فنقدر أن نقول إنّه هناك حيّ لأنّه هاهنا أيضاً حيّ، و ذلك أنّ النبات كلمة محمولة على حياة و إن كانت كلمة النبات الهيولاني حياة؛ فهى إذن لا محالة نفس ما أيضاً فأحرى أن يكون في النبات الذي في العالم الأعلى و هو النبات الأول إلا أنها فيه بنوع أعلى و أشرف انتهى كلامه. و استفيد من كلامه في هذا الموضع و في غيره من المواضع أنَّ لهذا النبات الطبيعي صورتين أخريين إحداهما موجودة في عالم النفوس أعنى الصور المحسوسة بلا مادّة و الأخرى و هي المراد بالنبات الأول و سننقل من كلامه ما يدلُّ على أنَّ لهذه الأرض و الماء و غيرها من الصور الطبيعية كلمات نفسانية؛ فقد ثبت و تحقق أنَّ للصور هذه الأجسام الميتة هاهنا المقبورة في مقبرة الهيولى بعناً و حشراً في عالم و عوداً إلى النشأة الثانية و منها إلى معاد النفوس و سنزيدك لهذا ايضاحاً.

الدعموى الخامسة فى حشر الجماد و المناصر، يجب عليك أيها الحبيب الراغب إلى إدراك هذه الغوامسة فى حشر الجماد و الحبايا القاصرة عن دركها أذهان أكثر الحكماء و الكيار فضلا عن سائر النظار فكيف من دونهم من أسراء الوهم أن تستحضر فى ذهنك القواعمد الوجودية " التي أكثرها ذكرنا فى هذا الكتاب الذي

<sup>\*</sup> قوله: «الشبيهة فهناك...» والصواب: الشبيهة بها فهناك الخ.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «أن تستحضر في ذهنك القواعد الوجودية...» تلك القواعد الوجوديّة هي الأصول الآتية الستى يذكرها المصنف في هذا الفصل حيث يقول فهذا أصل. فيقول بعده فهذا أيضاً أصل. فذكر ثلاثة

فيه قرة أعين أولى الألباب؛ فتذكر أولًا أنَّ للوجود في ذاته حقيقة واحدة بسيطة لااختلاف فيها إلا بالتقدُّم و التأخّر و الكمال و النقص و هي مع صفاتها الكماليّة آلــني هـــي عــين ذاتها من العلم و القدرة و الإرادة و غبرها موجودة في كلّ شيء بحسبه؛ فهمي في الذات الأحدية الإلهية مقدَّسة عن شوب العدم والقصور من كلُّ الوجود، وكذلك في المثواني العقلية و المقامات القدسية و السرادقات الكبريائية لانجبار نقائصها المعلولية بوصولها إلى تمامها العلُّيُّ وكمالها الوجوبي؛ فلم تبق فيها شـائبة قصــور إمكــاني أوفقــر نقصــاني في نفس الأمر لأتها قد انجبرت بالكمال القيُّومي و التسملُّط الإشهراقي و لهمذا يقال لها: الكلمات التامات، و بعد مراتبهم مراتب الموجبودات الناقصة آلتي يشوبها أعدام خارجية و هي الحرية بأن يسمى بمــا سوی الله، ولا یخلو شیء منها مادام کونها التجدّدی من نقص وجودی و عدم زمـاني، و آخر الدرجات الوجودية نقصاناً و قصوراً هي الأجسام الطبيعية، و هي مـع أنهــا مــن حيــث حصتها من الوجود عين العلم و القدرة و الحياة إلا أنها لما انتشبرت و تفرقبت في الأقطبار المكانية و الجهات المادية و تباعدت أجزاؤها في الامتدادات الزمانية و تعانقت مع الأعدام و امتزجت بالظلمات فغابت عن أنفسها بلاحضور، و نسبیت ذواتهـا بلاشـعور، و غرقت فی بحر الهیولی و لن تقدر علی التذكر بفقدان الجمعية الحضورية عنها في تفرقة هذا الكون المادي، لغيبتها عن ذاتها و مفارقتها من حيّزها الأصلي و مقامها الجمعي و موطنها النوري. لكنها مع ذلـك لكونهــا بوجودهــا الضعيف و نورها القليل من حقيقة الوجود و سنخ النور والحضور قابلة لأن تقبل عن عناية الله و إمداد فيضه ضرباً من الحياة و قسطاً من الـنور ليـتخلص مـن تسـلط العدم و قهر الظلمات، ولا يلتحق بالعدم الصرف و الهلاك البحت، و ينطلق من قيد الظلمات الفاشية و الحجب الغاشية و القبور

أصول، فقوله: «فتذكر أولاً أن للوجود فى ذاته حقيقة واحدة بسيطة...» شروع لبيان الأصل الأوّل كما قال فى آخره: فهذا أصل.

الدائم ة؛ فأول كسوة صورة ألبستها الرحمة الأزلية هي الصورة المسكة لها عن التفرق والسيلان. ثمَّ الحافظة لتركيبها عن المفسد المضاد. ثمُّ المواتية لها ما يقويها و يُغذِّيها من الخارج بدلاعمًا ينقص منها بالتحليل. و مكمِّلها بما يزيدها في الاعظام و الاحجام ألَّتي يتم بها كمالها الشخصي، ثمَّ المديمة لبقائها بتوليد أمثالها"، ثمُّ العناية الإلهية عاطفة عملي المواد بعد هذا الإمداد بالهداية لصورها إلى سبيل القرب و الاتحاد بـتلاحق الاستعداد شيئاً فشيئاً إلى أن ترجع إلى عالم المعاد و رتبة العقل المستفاد فهذا أصل.

ثمُّ تذكَّرو تدبير \*\* فيما أشرنا إليه سابقاً من أنَّ الأجسام كلها قابلة للحياة الأشرف والكمال الأرفع بما هي سارية فيها، لكن المانع لبعضها عن القبول هوالتسفل و التنزل في منزلة [منزل] التفرقة و التضاد و التقيد بهوية جزئية مضادة لما يقاسلها فيفسدها، و تفسده بالتضاد الواقع بينهما فكلما ضعفت فيها قوة هذا الوجسود المتأكد في النزول إلى منزل التفاسد و التعاند استعدت المادة لصورة أرفع منزلــة و أقل تفرقة و انقساماً و أكثر جمعية و اتحاداً. فهذه العناصر لغاية تسفلها و تفرقها و بعدهما عمن عمالم الوحمدة من جهة التضاد و شدة كيفياتها المتضادة و صورها المتفاسدة متعصية عن قبول الحياة النفسانية و العقلبة؛ فكلما انكسرت سبورة كيفسياتها و تـأكدت وجوداتهـا الخاصة و انهدمت قوة تضادها بالضعف و الفنتور قبلـت ضـرباً آخـر من الوجود. و نمطأ آخر من الصورة الكمالية أرفع و أبسط. كأنها لاعتدالها و استوائها متوسطة بين الكل خالية عنها بوجه جامعة لها بوجــه ألطـف مــن غــير تفاســد و تضاد. ثم كلَّما أمعنت في الخروج عن هويات الأطـراف المتضـادة بالانكســار و الانــتقاص فــيها استحقت حياة أشرف و نالت

<sup>\*</sup> قولـه: «ثم المديمة لبقائها بتوليد أمثالها» إشارة إلى تجدّد الأمثال. و إن شئت فراجع شرحنا الفارسي على الفص السادس عشر من فصوص الفارايي المسمى بـ «تصوص الحكم برفصوص الحكم».

<sup>\*\*</sup> قوله: «ثمَّ تذكّر و تدبّر» هذا هو الأصل التالي كما قال في آخره: فهذا أيضاً أصل.

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار

صورة أبسط و أجمع، و هكذا متدرَّجه فى الاستكمال متعالية عن مهوى الغزال حمّى تبدلت صورتها يصورة النفس المتحدة بالعقل الفعال الّذى هو نور من الله. و مثال منه أكرم وكلمة أتم و اسم أعظم". فهذا أيضاً أصل.

ثم استحضر في ذهنك "و تأمل أن كل صورة كمالية فهى مما يوجد فيها جميع الصور التي دونها على وجه ألطف و أشرف و أبسط، و أن كل صورة ناقصة لا يمكن وجودها إلا بصورة أخرى متممة لها محيطة بها حافظة إياها مخرجة لها من القوة إلى الفعل و من النقص إلى الكمال، و لولاها لم يكن لهذه الناقصة وجود إذ السناقص لا يقوم بذاته إلا بكامل، والقوة و الإمكان لا يتحققان إلا بفعل و وجوب، فالكمال أبداً قبل النقص، و الوجوب قبل الإمكان ""، و الوجود قبل العمدم، و ما بالفعل قبل ما بالقوة، و التمين قبل الإبهام، و الذي يوقع الناس في الفعل و الاستعدادات بحسب الزمان، على ما نسبت إليها من مقابلاتها كالبذر على الثمرة الاستعدادات بحسب الزمان، على ما نسبت إليها من مقابلاتها كالبذر على الثمرة و النطفة على الحيوان، و لم يعلموا أنَّ المتقدم بالزمان ليس من الأسباب الذاتية للمناخر المعلول بل من المعدات و المهيئات للمادة، و لم يعلموا أنَّ تلك الأعدام و الإمكانات لابد لها من أمر صورى وجودى يكون هي متعلقة به قائمة المذات، فإذا تحققت هذه الأصول و المبائي ثبت و تبين أنه لابد لكل صورة من هذه الأده، فائمة

<sup>\*</sup> قولمه: «و اسم أعظم» لنا نكتة مفردة في كتابنا «الف نكتة و نكتة» في الاسم الأعظم تفيد في المقام جداً و هي النكتة ٢٧٩ منه.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: هثم استعضر في ذهــنك...» هــذا هو الأصل النالت، كما قال في أخره: فإذا تجقّفت هذه الأصول و المبانى ثبت و تبيّن الخ.

 <sup>\*\*\*</sup> قول.»: «فالكمال أبدأ قبل النقص و الوجوب قبل الإمكان...» كلام سام في تقدّم ما قبل الطبيعة
 علسها، و هذا حق لايشويه وسوسة ولا يتطرق إليه دغدغة؛ والطبيعي المنكر للفعلية المتقدّمة قد أخلد
 إلى الأرض و ائبع هويه، «و من لم يجعل الله له نوراً فعاله من نور».

الصور العنصرية و الجمادية من صورة أخرى كمالية، متصلة بها قريبة المنزلة منها، قائمة في باطنها غائبة عن حواسنا، و ليست بعينها العقل الفعال بلا واسطة كمـا هــو عند اتباع المشائيين. و لا أيضاً عقولاً أخرى عرضية من أرباب الأنواع بــلا وســائط كمــا عليه الإشراقيون، لما مرَّ من أنَّ الأدنى لايصدر عن الأعلى إلا يتوسط مناسب للطرفين غيرمتباعد عنهما، و إلا لوقع الاحتياج إلى متوسط آخر بـبن هـذا المتوسـط و كــل مــن الطـرفين، و هكذا إلى أن ينتهي إلى التجاوز في الارتباط و ضرب من الاتصال المعنوى في الوجود بين المقوم و ما يتقوم به؛ فلكل من هذه الصور الطبيعية صورة غيبية هذه شاهدتها [شهادتها]. و ثانية هذه أوليها. و آخــ ة هــذه دنــياها، إلا أنَّ منازل الآخرة كمنازل الدنيا متفاوتة في الشرافة و الدنائــة و العلو و الدنو، و ميعاد الخلائق في الآخرة على حسب مراتبها في الدنيا؛ فالأشـرف يعـاد إلى الأشرف، و الأخس إلى الأخس، و متى انتقلت صورة شيء في هـذا العالم من خسة إلى شرف و من نقص إلى كمال كما انتقلت صورة الجماد إلى صورة النبات أو صورة النبات إلى صورة الحيوان تبدلت في معادها إلى معاد مــا انتقلــت إلــيه، كما إذا الرجل الكافر أسلم أو الرجل الفاسق تاب انتقل معاده الَّـذي كــان إلى بعــض طـبقات الجحيم و أبواجا منه إلى بعض طبقات الجنان و أبوابهـا عــلمي حســب مقامه و حاله في الدنيا، فإذن مامن موجود من الموجودات الطبيعية إلا ولــه صورة نفسانية في الآخرة، و لصورته النفسانية صورة عقلية في عــالم آخــر فوقهــا هـــي دار المقــربين و مقعدالعلّـــين. و كل من العالمين الآخرين مشتمل على تفاوت كثيرة بين الموجودات الَّتي فيه. لانه كما أشرنا إليه ذو طبقات ستفاوتة كهذا العالم، و أعلى طبقة كل عالم متصل بأدنى طبقة العالم الَّذي هو فوقه و بالعكس، و كل صورة في العالم الأدنى يكون هيولي في العالم الأعلى و بالعكس. و قــد علمــت أنّ كــل هــيولى متحدة بصورتها و هي تمامها و كمالها و مرجعها و معارها، فالصور الحسية إذا لطفت صارت هيولي للصور النفسانية و هي للصور العقلية، فبقاء الحس بالنفس، و بقاء النفس بالعقل، و بقاءالعقل بالمبدع الحق. قال الفيلسوف الاعظم: إنَّ هيولي العقل شريفة جدًّا لائها بسيطة عقلبة غبر أنَّ العقبل أشبد منها انبساطاً و هو محيط بها، و إن كان هيولي النفس شريفة " لأنها بسيطة نفســانيَّة غـــير أنِّ النفس أشد انبسـاطأ منها و هي محيطة بهـا و مؤثرة فيهـا الآشار العجيبة بمعونة العقل؛ فلذلك صارت أشرف و أكرم من الهيولي لأنها تحيط بهـا و تصـوّر فـيها الصور العجيبة. و الدليل على ذلك العالم الحسى فإنّ من رأه يكثر منه عجبه و لاسيما إذا رأى عظمه و حسنه و شرفه و حركته المتصلة الدائمة الظاهرة منها و الخنفية، و الأرواح الساكنة في هذا العالم من الحيوان و الهواء و النبات و سائر الأشياء كلها؛ فإذا رأى هذه الأشياء الحسية في هذا العالم السفلي الحسسى فليرتــق بعقلــه إلى العالم الأعلى الحق الَّذي أنَّما هذا العالم مثاله، و يلقى بصـره عليه فإنّه سيرى الأشياء كلها الّتي رآها في هذا العالم هناك، غير أنها يراها هناك عقلية دائمة متصلة ذات فضائل، و حياة نقبة ليس يشومها شيء من الأدناس، و يرى هناك الأشياء ممتلئة عقلا و حكمة من أجل النور الفائض عليها. و كــل واحــد مــنهم يحرص على الترقي إلى درجة صاحبه، و أن يدنو من النور الأول الفائض عــلمي ذلــك العــالم العــلم. و العلم محيط بالأشياء كلها الدائمة الَّتي لاتموت، و محيط بجميع العقول و الأنفس انتهى كلامه الشريف و فيه مالا يخفى من التأسد لما نحن فيه.

و من الشواهد العرشية الدالة على أنَّ لهذه الصور الطبيعية صوراً نفسانية هى معادها و باطنها، و أخرى عقليه هى معاد معادها و باطنها أثا متى أحسسنا بشىء خارجى وقعت له صورة غير صورتها الخارجية فى قوانا الحساسة التى هى من جنس الحيوانات المقتصرة على النفس الحساسة فقط؛ فإذا وقعت تلك الصورة فى حسنا و استكمل بها الحس حصلت من تلك الصورة صورة أخرى ألطف و أشرف منها، فتصورت بها قوة خيالنا التى دلت البراهين التى أقمناها مرسومة فى

<sup>\*</sup> قوله: «كان هيولي النفس شريفة» في نسخة مصحّحة: و إن كان هيولي النفس شريفة.

هـذا الكـتاب عــلى تجرّدها و تجرّد ما ارتسم فيها و تمثّل لها، و كذلك انتقلت من الصورة الَّتِي في قيوة خيالنا صورة أخرى عقلية إلى قوة عقلنا، فلولا أنَّ بن محسبوس كيل طبيعة و متخيله و معقوله علاقة ذاتية كما بين حسنا و خيالنا و عقلنا من الرابطة الاتحادية لما كان كذلك، و كذلك الأمر على عكس ذلك الصعود في سلسلة النزول فإنا متى تعقلنا صورة عقلية وقعت منها حكاية مثالية مطابقة لحافي خيالنا، وإذا اشتد وجود الصورة في عالم الخيال انفعلت منه قوة الحس و تمثلـت بين يدى الحـس صورة في الحارج, كما قال تعالى: «فتمثل لها بشراً سوياً» و مـن هـذا القبـيل رؤيـة النيّ(ص) صورة جبرئيل و الملائكة في هذا العالم ُكما سيتضح لك في مباحث النبوات، فإذن قد ثبت و تحقق من جميع ما نقلناه و ذكرناه أنَّ لكل صورة طبيعية في عالم الشهادة صورة نفسانية في عالم الغيب هي معادها و مسرجعها الَّـذَى يحشر إليه بعد زوال المادة و دثورها، و هي الآن أيضاً متصلة بها ستقومة بقوامها راجعة إليها. لكنها لما كانت مغمورة في غمرة الظلمات و الأعدام غريقة في بحر الهيولي و الأجسام لايستبين حشرها إلى تلك الصور النفسانية المقيمة لها إلا لأهل المعرفة و الشهود، فإذا انفسخت هذه الصور بدتور مادتها، و تجردت عن غواشيها الجسمانية الّتي هي مقبرة ما في علم الله برزت صورتها من

 <sup>•</sup> قولـه: «و من هذا القبيل رؤية النبي \_ ص \_ صورة جبرئيل و الملائكة في هذا العالم» و اعلم أن من انستدى بالنبي \_ صلّى للله عليه و على آله و سلم \_ يتنقم برؤية صورة جبرئيل و الملائكة و الأنبياء \_ علــهم الســلام \_ في هــذه النشأة أيضاً. و لملّ رسالتنا الفارسية الموسومة بـ «انسان درعرف عرفان» المطبوعة كراراً مفيدة في المقام جداً. و للله سبحانه فقاح القلوب و مئاح الفيوب.

ارشاد: اعلم أن الإنسان له شأنية أن يرى جميع الملائكه و الأنبياء و المرسلين من الأولين و الآخرين. و تدبّر في هذا لهكم الحكيم و الأمر الغويم قوله سبحانه: «و اسئل من أرسلنا من قبلك من رسلنا» (سورة الزخرف، الآية ۴۸)، و لا حاجة إلى حذف المضاف بأن يقال مثلاً: و اسئل أسم من أرسلنا من قبلك من رسلنا، فتديّر جداً وجيّداً.

هذه المكامن و المقابر إلى ذلك العالم عالم المعرفة و الكشف و اليقين و حشرت اليه، كما قال تعالى: «و برزت الجحيم لمن يرى» و قوله تعالى: «كلاسيعلمون، ثمَّ كلاسيعلمون، كلاسيعلمون، كلاسيعلمون، كلاسيعلمون، كلاسيعلمون، كلاسيعلمون، كلا لوتعلمون علم اليقين لتروّن الجحيم» و اعلم أنَّ صوره الجحيم التي ستبرز في الدار الآخرة بحيث يشاهدها أهل الحشر عند ذلك هي بعينها باطن هذه الطبيعية السفلية التي تحرق نارها الأبدان و تبدل الجلود بالاستحالة و الذوبان لكنها مستورة كما ذكر عن هذه الحواس، فإذا خرجت النفوس عن هذا العالم تشاهد صورتها الكامنة بارزة مع قيودها و سلاسلها و أغلالها و عقاربها و حياتها، و تسرى شهواتها و لذاتها بصورة نيرانات ذات لهب و شعلات محرقة للقلوب معذبة للنفوس، و مطعوماتها و مشروباتها كالزقوم و الحميم تزيد في الجوع و العطش للنفس و الالتهاب و الاحتراق،

الدعوى السادسة في معاد الهيولى و الأجسام المادية و الإشارة إلى غاية الأشرار والشياطين، لما علمت أنَّ الموجودات لها حظ من الوجود و لها صورة محصلة كلها متوجهة بحسب فطرتها نحوالغايات و الكمالات، و الأغراض الصعيحة المتممة لها المهلغة بها إلى غايات أخرى فوق تلك الفايات إلى أن ينتهى إلى غاية لاغاية لها، فاعلم هاهنا أنَّ من الأشياء مالا حظ لها من الوجود إلا كونها استعدادات و إمكانات لأشياء أخرى هي الصور و الكمالات دونها، و هي مثل الحركة و الهيولى و القوة و الزمان، و كذا الامتداد الجسماني الذي شأنه

<sup>\*</sup> قوله: «و اعلم أن صورة الجحيم التي... » في الفصل ١٢ من رسالة «آغاز و انجام» للمحقق الطوسى ـ رضوان الله تصالى علميه ـ : «دوزخ رابعه صورت اشترى بعرصات آرند الح » (ص ٥٣ بتصحيح و تحقيق ابين خدوم علم) و هذا الكلام ناظر إلى قول الإمام الصادق \_ عليه السلام ـ في تفسير قوله تعالى: «وجهيء يومئذ بجهتم» حيث قال عليه السلام: «إذا كان يوم القيامه يقاد جهنم على صورة جمل بسبعين ألمف زمام في يد سبعين ألف ملك إلى أن يطلع على الخلائق». و سيأتي الكلام فيه في الفصل الثالث و المشرين، فراجم تلك الرسالة الكرية و تعليقاتنا عليه.

الانقسام و الانعدام و الاضمحلال و السيلان. لولا النفوس و الطبائع الممسكة إياه عن التفرق و الانفصال المعطية لـــــه الوحدة و الاتصال. فإنَّ الجسم بما هو جسم في نفسمه مع قطع النظر عن المحصّلات الصورية المفيدة لها ضرباً من الوحدة و الرباط كبان يستدعي كمل جبزء الغيبة و الفرقة عن صاحبه كما يقتضي وجود صاحبه عدمــه و بعده، و مالا وحدة له في ذاته لا وجود له. وكذا الزمان الَّذي ذاته عين السيلان و الانقضاء؛ فإذن معاد هذه الأشياء إلى البوار و الهلاك، و لا عكن انتقالها من هذا العالم الَّذي هو معدن الشرور و الظلمات و الأعدام إلى تلك الدار الَّتي هي دار القــرار و دارالحياة، و إلا لكان اللاقرار قراراً، و العدم وجوداً. و التجدد ثباتاً. و الموت حياة؟ فمآل الحركة و الهيولي والزمان إلى العدم و البطلان، و كذا الجسم المستحيل الكبائن الفاسد من حيث هوهو، فكما أنَّ مبدء مثل هذه الأشياء أمور عدمية من باب الإمكان و القصور فان منبع الهيولي هو الإمكان و منبع الحركة هــو الاسـتعداد ــ فكذا معادها و مرجعها إلى الزوال والبطلان، فإنَّ الغايات على نحب المبادي، فكذا علمت " هذا في الجسمانيات فقس عليه نظائره في النفسانيات فـإنّ غايـة الجـبن و الجهـل و البلادة و اشباهها\*\* إلى الهلاك و البطلان من غير تعذيب و إيلام إن كانت بسيطة غير بمزوجة بشر وجودي، و إن كانت ممزوجة بعناد و استكبار و نفاق كان مع عذاب شديد و عقاب أليم، و قد مر في مباحث العلــة و المعلــول من العلم الكلى و الفلسفة الأُولى إنَّ هاهنا غايات و همية زينت لطوائمف من الناس مبادئها أغاليط و همية، و أماني باطلة، و أهوية ردّية، و لكل نوع من الحوى و الشهوات الذميمة طاغوت يؤدي بصاحبه إلى غاية جزئية في هـذا العـالم، و قـد علمـت أنَّ هذه الغايات الجزئية و الأغراض الوهمية مضمحلة فاسدة. فمن كان وليه الطاغوت و اضلاله و الهوى و أتباعه و كل هذه الأمور من

<sup>\*</sup> قوله: «فكذا علمت» والصواب: فكما علمت.

<sup>\*\*</sup> قوله: «و أشياههما» و الصواب: و أشياهها.

لــوازم هـــذه النشـــأة الفانية، فكلما أمعنت هذه النشأة فى الدثور ازداد الطاغوت و جنوده اضمحلالاً فيذهب به ممعناً فى وروده العدم متقلباً به فى الدركات حتّى يحله دارالبوار و مرجع الأشرار.

### تعقيب فيه تأييد

لما حصلناه و تأكيد لما أصلناه من عود هذه الطبائم المتجددة إلى دارأخرى باقية، قد ذكرنا أنَّ القوة الإلهية لم تقف ولا تقف عند ذاتها من غير أن يفيض على مــا دونهــا مــن الأشياء فيضاناً دائماً لكونها غير متناهية في الشدة و المدة والعدة؛ فهي فوق مالا يتناهي بمالا يتناهي، بل أفاض أولا على العقل و صوّره على مثاله تعالى عن المثل و الشبيه قبل أن يفيض على غيره، إذلم يجز في العناية الواجبية صدور الممكن الأخس قبل الأشرف كما علمت، بل لابدُّ من إفاضة الأشرف أولاًّ و بعيده الأشيرف فالأشيرف إلى الأخيس فالأخس حتّى ينتهي إلى مالا أخس منه،فلاجرم صدر من الباري أولا إنية العقل تاماً كاملاً، ولما كان العقل أيضاً تاماً كــاملا بعــد الأول غــير متناه عدة و مدة لا شدة لم يجز أيضاً وقوفه عند ذاته من المفـاض علـيه؛ فأفـاض من نوره و قوته على النفس، و كذلك النفس لما امتلأت نموراً و قموة و غيرها من الفضائل و الخبرات و غاية ما يمكن للنفس أن تقبلها لم تقــدر عـلى الوقوف عـلى ذاتها لعلة أنَّ تلك الفضائل و الخبرات الَّتي أفادها العقل تشــوقها إلى التشــبه بالعقل و الاتصال به؛ فأفاضت من نورها و فضائلها على ما تحستها لكمن على سبيل التجدد الزماني. إذ ليست تامة الوجود و إلا لكانت عقلا لانفساً \_ و هي نفس \_ هذا خلف؛ فملأت هذا العالم من نورها و بهائها و حسنها من صورة الأنـواع و طـبائع الجـسـمانيات كالأفلاك و الكواكب و الحيوانات و النسات و المعادن و الأسطقسات؛ فتلك الصور أيضاً في غرائزها و جبلاتها الجود عــلي مــا تحــتها، و الفعل فيما دونها بالناموس الإلهي، و الاقتداء بالسنة الواجبة،

لكن الطبيعة المادية لمّا كانت آخر الجواهر الصورية و أدناها لم تقو على شيء غير الهـيولي الَّتي ليس شأنها غير إمكان الأشياء و استعدادها. و غير الحركة الَّتي هي خــروج الشـــىء الممكن من القوة إلى الفعل. فالهيولى و الحركة شأنهما الحدوث و الدثــور. و الأخذوالــترك. و الــتجدد و الانقضــاء. و الشــروع و الانتهاء. فلاجرم سيخرب هذا العالم و يزول جميع ما في الأرض و تؤل إلى العدم و الفناء. كما قال سبحانه: «كل من عليها فان و يبقى وجه ربّك ذوالجلال و الإكرام» فتكرّ الطبيعة راجعــة الى السنفس، و الــنفس راجعة إلى العقل، و العقل راجع إلى الواحد القهار. كمــا قال تعالى سائلًا و مجيباً: «لمن الملك اليوم لله الواحد القهار» «و قوله: و نفخ في الصــورُر فصــعتي مــن في السماوات و الأرض إلا من شاءالله ثمُّ نفخ فيه أُخرى فإذاهم قيام ينظرون» فإذا رجعت هذه الأشياء إلى مقارّها الأصلية بعد خروجها عن عالم الحركات و الاستحالات و الشرور و الآلام بالموت و الفساد للأجسام، و الفرع و الصعق للنفوس تعطف عليها البرحمة الإلهية تارة أخرى بالحياة الَّة. لامــوت فــيها. و الــبقاء الّذي لا انقطاع لها. و لهذا قال تعالى: «ثمّ نفخ فيه أخرى فإذا هم قبيام ينظرون» و قال: «و أشرقت الأرض بنور ربّها» و تلك الأرض الأخبروية همى صورة نفسانية ذات حياة و قبول للإشراقات العقلية الفائضة منه تعالى، و يمكن أن يسراد بهما هذه الأرض بعد قبضها؛ فإنها إذا صارت مقبوضة بأيدى سبدنة الملائكة الجاذبة يصعر صورة نفسانية قابلة لأن تحذيها وتقبضها أيدى الرحمان، كما قال: «و الأرض جميعاً قبضته يموم القيامة و السماوات مطويات بيمينه» و الفرق بين القبض والطبيُّ أنَّ القبض يستدعى أن يكون للمقبوض وجود عنديد القابض أشرف من وجوده الّذي كان في تلك المرتبة. كمادة الغذاء إذا جذبته و قبضته القوة الغاذية، فإنها تتبدل صورتها بصورة شبيهة

<sup>\*</sup> قولسه: «والفرق بسين القبض و الطميّ...» راجع الفصل الحادى عشر من رسالة «آغاز و انجام» للخواجه الطوس بتصحيحنا و تعليقاتنا عليه.

بالمفتذى و هي أشرف. و أما الطى فيستدعى أن لايبقى للمطوى وجود و أنانية: فقبض الأرض إشارة إلى تبدل صورتها الطبيعية بصورة نفسانية أخروية. كما قال تعمالى: «يموم تبدّل الأرض غير الأرض» و طى السماء إشارة إلى فنائها بنفسها عمن نفسها و اتحادها بالعقل، و هوالمشار إليه بيمينه تعالى، و العقل الصرف مما قد علمت أنه فان عن نفسه و باق بالحق تعالى.

و اعملم أنَّ جميع ما في عالم الآخرة صورة إدراكية ليس لها موضوع أو مادة. لاحمياة لهما كهيوليات هذا العالم و موضوعاتها الَّتي لاحياة لها في ذاتها إلاعرضية واردة علـيها من غيرها، و أدنى موجودات ذلك العالم و هو أرض الآخرة صورة ذات حياة، وهم أعملي من سماء هذا العالم كما ورد في الحديث: أرض الجنة الكرسين و سقفها عرش الرحمان، وكذلك الماء و الهواء و النار و الشجر و الجيال و الأبنسية و البسيوت كلُّها موجودة بوجود صورُيٌّ نفساني بلا مادة و حركة و قوة استعدادية، وإذا كان حال الموجودات الدنية الأرضية الَّتي لذلك العالم هكذا فماظنك بحال موجوداتها الشريفة السماوية. و بالجملة كل ما في هذا العالم لمه صورة في الآخيرة، و الـتفاوت بـين سمائهـا و أرضها و حيواناتها و أشجارها و أحجارهما و مساهها و غيرهما على نسبة هذا التفاوت، لأنها بواطن هذه الأمور. فـيكون التفاوت فيها أشد و أكثر كما قال تعالى: «و للآخرة أكبر درجات و أكبر تفضيلًا» عــلـي أنَّ الكــل حــيوان بحياة ذاتية، فقد ظهر وا نكشف أنَّ لهذه الصور الهيولية من العناصر و غيرها صوراً أخروية" محسوسة هناك مشهودة بحواس غير داثسرة و لافانسية و لا متجزية، لأنها كلُّها في موضوع النفس كأنها قوة واحدة مع أنهـا مـتخالفة \*\* المدركـات كثيرة الصور. و هذا من العجائب الَّتي يختص يدركها أولوالبصائر. و تلك بواطن هذه الدنيويات ألَّتي سترجع إليها بعد دثورها و انقطاع

<sup>\*</sup> ڤوله: «صور أخروية» والصواب صوراً أخرويَّة. و ذلك لأن صوراً اسم لأنَّ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «كأنها قوة مع أنها متخالفة» والصواب: كأنها قوة واحدة مع أنها متخالفة.

وجودهــا عن هذا العالم محشورة إليها باقية هناك حية بحياتها النفسانية، لما مر من أنّه لا صورة طبيعية إلا وله نفس و عقل.

قال الفيلسوف المعلم للمشائيين في الميمر الثامن من كتابه: وصفة النار هي مثل صفة الأرض أيضاً. و ذلك أنَّ النار أثما هي كلمة ما في الهيولي. و كذلك سائر الأشبياء الشبيهة مها، و النار لم تكن من تلقاء نفسها بلافاعل، و لا من احتكاك الأجسـام كما ظن، و ليست الهيولي أيضاً ناراً بالقوة، و لا هي تحدث صورة النار، لكن في الهـيولي كـلمة فعالــة تفعل صورة النار و صورة سائر الأشياء، و الهيولي قابلة لذلك الفعل، و الكلمة الَّتي فيها هي النفس الكلَّية التي تقوى أن تصور فيها صورة النار و صور سائر الصور. و هذه النفس أئما هي حياة النار و كلمة فيها و كلتا هما أعنى الحياة و الكلمة شيء واحد. و لذلك قال أفلاطون: إنَّ في كل جرم مـن الأجرام المبسوطة نفساً و هي الفاعلة لهذه النار الواقعة تحت الحس. فإن كان هذا هكذا قلنا: إنَّ الشيء الَّذي يفعل هذه النار أنَّما هي حياة مَّا نارية و هي النار الخفية؛ فالنار إذن الَّتي فوق هذه النار في العالم الأعلى هي أحرى أن تكون ناراً. فإن كانت ناراً خفية فلا محالة أنها حياة، فحياتها أرفع و أشرف من حياة هذه المنار لأنَّ هـذه السنار أغما همي صنم لتلك؛ فقد بان وصحٌ إنَّ النار الَّتي في العالم الأعلم، هم، حية، و أنَّ تلك الحياة هي القيامة بالحياة على هذه النار. و على هذه الصفة يكون الماء و الهواء هناك أقوى. فإئهما هناك حيّان كما هي في هذا العالم إلا أنهما في ذلك الصالم أكشر حياة لأنَّ تلك الحياة هي الَّتي تفيض على هذين اللَّذِينِ هاهنا الحياة انتهي.

و قــال فى الميمر العاشر: إنَّ لهذه الأرض حياة مّا و كلمة فعّالة، و الدليل على ذلـك صــورها المخــتلفة فإنهـا تنمو و تنبت الكلأ والجبال و المعادن، فإنها نبات أرضــى و إنّما يكون هذه فيها لأجل الكلمة ذات النفس الّتى فيها، فإنها هى الّتى تفعــل فــيها و تصــور فى داخــل الأرض هــذه الصــور، و هذه الكلمة هى صورة الأرض الَـتى تفعل فى باطنها \*كما تفعل الطبيعة فى باطن الشجرة. فالكلمة الفاعلة فى بـاطن الأرض الشبيهة بطبـيعة الشجرة هى ذات نفس لأنها لايمكن أن تكون ميـتة و تفعـل هـذه الأفاعيل العجيبة العظيمة فى الأرض، فإن كانت هذه الأرض التى هى صنم حية فبالحرى أن تكون تلك الأرض العقلية حية أيضاً. و أن تكون هى الأرض الأولى، و تكون هذه أرضاً ثانية لتلك شبيهة بها انتهى كلامه.

و قال الشيخ محيى الدين العربي " في الباب السابع عشر و ثلاثمائة من كتابه المسمى بالفتوحات المكية: اعلم أنَّ الحياة في جميع الأجسام حياتان حياه عرضية عن سبب و هي الحياة التي نسبنا ها إلى الأرواح، و حياة أخرى ذاتية للأجسام كلها كحياة الأرواح للأرواح للأرواح نظير لها في الأجسام بانتشار ضوئها فيها و ظهور قواها، و حياة الأجسام الذاتية ليست كذلك إذ ما خلقت مدبرة؛ فبحياتها الذاتية تسبع ربها دائماً لأنها صفة ذاتية سواءً كانت الأرواح فيها أولا، و ما يعطيها أرواحها فيها إلا هيأة أخرى عرضية في التسبيح بوجودها، و إذا فارقها ذلك الذكر الخياص فيدرك المكاشف الحياة التي في الأجسام كلها، و إذا اتفق على أي جسم كان أمر يخرجه عن نظامه مثل كسر البحسام كلها، و إذا اتفق على أي جسم كان أمر يخرجه عن نظامه مثل كسر آنية أو كسر حجر فهو مثل قطع يد إنسان أو رجله تزول عنه حياة الروح المدبرة و لسه و يبقى عليه حياته الذاتية له، فإن لكل صورة في هذا العالم روح مدبرة و لسه و يبقى عليه حياته الذاتية له، فإن لكل صورة في هذا العالم روح مدبرة و كليت الذي مات على فراشه، و الحياة الذاتية التي لكل جوهر غير زائلة انتهى كلامه.

<sup>\*</sup> قوله: «التي تنفعل في باطنها» و الصواب: التي تفعل في باطنها.

<sup>\*\*</sup> قولــه: «محمى الدين الأعرابي» و الصواب: محيى الدين العربي فى الباب السابع عشر و ثلاثماًة (ط بولاتي. ج ٢. ص ٧٤) من كتابه المسمّى بالفتوحات المكّية.

أقبول: يجبب أن يعبلم أنَّ الكشيف و البرهان شاهدان\* على أنَّ الجسم الَّذي حياته ذاتية ليس هذا الجسم الذي هو مادة مستحيلة كائنة فاسدة متبدلة الذات آنـاً فآنــاً. و قــد أوضـحنا ذلـك بالبراهين القطعية و الحجج السمعية الشرعية. و باتفــاق عظمــاء الفلاســفة و أئمة الحكمة من أنَّ هذه الأجسام الَّتي في أمكنة هذا العالم سماؤه و أرضه و ما بينهما كلها حادثة داثرة متجددة الكون. كائنة فاسدة في كــل حين لايبقي آنين. و كلما كان كذلك كيف يكون حياته ذاتية حياة التسبيح و الـنطق. إنمـا الجسم الذي حياته ذاتية هو جسم آخر أخروي. لــه وجود إدراكي غير مفتقر إلى مادة و موضوع، ولا يحتاج إلى مدبر روحاني يدبره و نفس تتعلق بــه ويخــرجه من القوة إلى الفعل و تفيده الحياة لأنها عين الحياة و عين النفس فلا يحتاج إلى نفس أخرى، و قد قلنا مراراً إنَّ ذلك الجسم جسم إدراكي و صورة إدراكــية و كــلّ صورة إدراكية وجودها في نفسها عين مدركيتها بالفعل؛ فلا يفتقر إلى منا يجعبلها مدركة بالفعل بعد ماكانت مدركة بالقوة كسائر الصور المادية التي لاتصبر محسوسة ولا معقولة إلا بتجريد مجرد يجردها وينزعها عن المادة حتى تصر محسوسة أو معقولة، و قد علمت فيماسبق أنَّ كل صورة محسوسة أو معقولة هــى مـتحدة بالجوهر الحاس أو العاقل؛ فإذن الأجسام الإدراكية الَّتي هي الصور المحسوسة بالذات حياتها ذاتية نفسانية لاكهذه الأجسام المادية الكائنة الفاسدة، فَ الَّذِي أَفَادِه هَذَا الشيخ ليس بظاهره صحيحاً. و قوله تعالى: «و إن من شيء إلا

<sup>\*</sup> قولسه: «أن الكشف و البرهان شاهدان...» بل هما شاهدان على أنّ سلطان الوجود كلّما نزل فى موطن كان جميع عساكره و منهم حياته الذائبة معه فى عين هوينه، و ما أفاده صاحب الفنوحات كلام كما لا يشويه عيب ولا ينتطرق إليه ربب؛ و المجب منه .. قدّس سرّه في في المقام كيف ارتضى أن يتفوّه بهذا الرأى الفائل حاشاه عن ذلك، و كيف جرى على قلمه الشريف أنّ ما أفاده الشيخ الأكبر ليس بظاهره صحيحاً؟! و لست أدرى أنه كان في أية حالة سوّد ما سوّد، لأنّ مبنى حكمته المتعالية هو للله البتيان المرصوص الذى بناه و أسّسه الشيخ في كتابه الفتوحات المكية.

يسبح بحمده» و غير ذلك من الآيات أنما يدل على أنَّ الأجسام كلُّها ذا حياة و نطــق ســواءً كانــت مجـــب جـــميتها أو بما يتصل بها من روح أو ملك. و لا يدل عــلـى أنهـــا مــن حيـــث جسميتها و ماديتها مع قطع النظر عن أرواحها و صورها المدبـرة ناطقـة مسـبّحة. و قد علمت أنَّ لكل جسم صورة نفسانية و مدبراً عقلياً عهما يكمون ذات حياة و نطق لامن حيث جسميتها الميتة المظلمة الذات المشوبة بالأعدام الزائلة الغير الباقية إلا في آن. لكن هاهنا دقيقة أخرى يمكن أن يستتم و يستضح بهــا كلامــه، و هــى أنَّ المكشوف عند البصير، و المعلوم بالبرهان أنَّ في باطن هذه الأجسام الكائنة الظلمانية جسماً شعاءً سارياً فيها سريان النور في السبُّور. و هــى بتوسـطه تقــهل الحياة و تصرف النفوس و الأرواح. و ليس المراد بذلك الجســم النوراني هو الّذي يسميه الأطباء الروح الحيواني، و هو المنبعث في الحبيوان اللَّحمي من دم القلب و الكبيد و يسبري في البدن بواسطة العروق الشريانية، و ذلك لأنَّ ذلك مركب والَّذي كلامنا فيه بسيط، و هو ظلماني مادي و هـذا نــوراني مجــردالذات، و هو مختص ببعض الأجـــام و تقبل الحياة من خارج بخـــلاف هـــذا فإلــه ســـار في جميع الأجسام و حيَّة بحياة ذاتية. لأنَّ وجوده وجود إدراكي هو عبن النفس الدراكة بالفعل.

#### فصل (۱۴)

قى معنى الساعة قال تعالى: «يسئلونك عن الساعة أيان مرساها فيم أنت من ذكراها إلى ريك منتهاها»

قيل إنسا سميت الساعة \* ساعة لأنها تسعى إليها النفوس لابقطع المسافات المكانية بل بقطع الأنفاس الزمانية بحركة جوهرية ذاتية. و توجه عزيزي إلى الله و

<sup>\*</sup> قولمه: «إنما سمّيت الساعة ساعة...» ساع الرجل يسوع سوعاً أى انتقل من ساعة إلى ساعة. و بهذا الرجه قال: لأنها تسعى إليها النّفوس.

ملكوته كما بيناه في ضرورة الموت ، فمن مات وصلت إليه ساعته و قامت قيامته، و هي ساعة القيامة الصغرى، و يقاس عليها يوم القيامة الكبرى التي لساعات الأنفاس كاليوم للساعات أو كالسنة للأيّام، و اعلم أنَّ المعرفة و اليقين لايشكون ولايترون في أمر الساعة و يعلمون أنها الحق، و لا ينتظرون قيامها كانتظار أهل الحجاب والففلة الذين يشكّون في وقوعها، و يستبعدونها و يسئلون عن وقتها و يقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين، و لكن أهل اليقين يستعدون لقائها و يرونها كأنها قائمة عليهم واقعة بهم أو قريبة منهم كما في قوله تعالى: «و ما يدريك لعمل الساعة قريب، يستعجل بها الذين يارون في الساعة لهي ضلال مشغقون منها و يعملمون أنها الحق، ألا إنَّ الذين يارون في الساعة لهي ضلال بعيد» و قوله تعالى: «و يقولون متى هذا الوعد إن كنتم صادقين قل لا أملك لنفسى نفعاً و لا ضراً إلا ماشاءالله لكمل أمّة أجل فإذا جاء أجلها لا يستأخرون ساعة ولا يستقدمون».

### فصل (١٥) ف معنى النفخ في الصور

قـال تعـالى: «و نفخ فى الصور» الآية و سئل رسول الله(ص) عن الصور فقال قـرن من نور التقمة إسرافيل فوصف بالسعة والضيق، واختلف فى أنَّ أعلاه ضيق و أسـفله واسـع أو بالعكس و لكل وجه عند صاحب البصيرة، و الصور بسكون الـواو و قـره بانفـتاحها أيضـاً جمع الصورة، و القرائة الأخيرة منقولة عن الحسن البصرى، و ذكر الرازى فى تفسيره الكبير أقوالا ثلاثة فى معنى الصور:

<sup>\*</sup> قوله: «كما بيّناه في ضرورة الموت...» بيّنه في الفصل الثناني عشر من هذا الباب. قوله: «و هي ساعة القيامة الصغرى» و سيأتي الفصل السادس عشر من هذا الباب في القيامتين.

أحدها إلى آلمة إذا نفخ فيها يظهر منها صوت عظيم، و هي الآلة المعروفة المستعملة بأمس السلطان علامة لبعث الجنود من البلد و نحو ذلك، و ظاهر أنها وقعست في الآية عسلى سبيل التشبيه، و لهذا وقع في الحديث أنه قرن من نور، و النور لايكون له صوت محسوس.

و ثانسها أنَّ المسراد مسته مجموع الصور، و المعنى إذا نفخ فى الصور أرواحها، و هوقول الحسن و كان يقرأ بفتح الواو، و عن أبى رزين بالفتح و الكسر قال: و هو حجة لمن فسر الصور بجمع الصورة.

و ثالثها أنَّ المنفخ فى الصور استعارة و المراد منه البعث و النشر قال: و الأول أولى للخبر.

أقول: قد علمت أنَّ المعنى الأول للآية لايمكن حمله على الظاهر. و الحنبر أيضاً يــدل عــلى ذلك كما مرَّ ثمَّ قال و في قوله تعالى ثمَّ نفخ فيه اُخرى دلالة على أنه ليس المراد نفخ الروح و الإحياء لأنَّ ذلك لايتكرر انتهى.

أقدول: النفخ من قبل الله تعالى لا يكون إلا إحياء و إفاضة للروح و إنشاء للحياة، لكن إنشاء الحياة في نشأة عالية يلزمها الموت عن نشأة سافلة، فبالنفخة الاولى تموت الأجساد و تحيى الأرواح، و بالنفخة الثانية تقوم الأرواح قياماً بالحق لا بذواتها. و اعبلم أنَّ جميع المواد الكونية بصورها الطبيعية قابلة للاستنارة بالأرواح كمالفحم في استعداده للاستعال من جهة نارية كامنة فيه، فالصور البرزخية كامنة فيها كلها كمون الحرارة والحمرة في الفحم، و الأرواح كامنة في الصور البرزخية كلها كمون الاستعال و الانارة في الحرارة، ففي النفخة الأولى والحسرارة، و الستعدت الصور البرزخية لقبول الاستنارة بالأرواح استعداد الفحم و الحسرارة، و استعدت الصور البرزخية لقبول الاستنارة بالأرواح استعداد الفحم المحمرة المتسخن لقبول الاستنارة وهو المنشىء للأرواح في الخمرة في المراقب في الأرواح استعداد الفحم المحمرة المتسخن لقبول الاستنارة وهو المنشىء للأرواح في المحرة المتسخن المود اللهرة في المراقبة أمراقبل وهو المنشىء للأرواح في المحرة المتسخن الشول الاستنارة ألم المنسفة المراقبة ألم المنسفة المنسفة المراقبة ألم المسخن المسبقة المراقبة ألمتسخن المسبقة المراقبة ألم المنسفة المنسفة المسبقة المنسفة المسبقة المسبقة المسبقة المسبقة المسبقة المستنارة المنسفة المسبقة المس

<sup>\*</sup> قوله: «كلُّها يكون الاشتعال» والصحيح: كلُّها كمون الاشتعال.

الصور نفخة ثانية تستنير بالأرواح البارزة القائمة بذاتها كما قال تعالى: «فإذا هم قيام ينظروُن».

قال الشيخ العربي في الفتوحات المكية: النفخة نفختان نفخة تطفى النار و نفخة تضعلها؛ فبإذا تهيأت هذه الصور كانت فتيلة استعداد هالقبول الأرواح كاستعداد الحشيش بالنار التي كمنت فيه لقبول الاشتعال، و الصور البرزخية كالسرج مشتعلة بالأرواح التي فيها؛ فينفخ أسرافيل نفخة واحدة فتمر على تلك الصور فتطفيها، و تمر النفخة التي تليها و هي الأخرى على الصور المستعدة للاشتعال و هي النشأة الأخرى فتشتعل بأرواحها فإذاهم قيام ينظرون، فتقوم تلك الصورة أحياء ناطقة بما ينطقها الله. فمن ناطق بالحمد لله، و من ناطق يقول من بعشنا من مرقدنا، و من ناطق بالحمدلله الذي أحيانا بعد ما أماتنا و إليه النبور، وكل ينطق بحسب حاله و ما كان عليه و نسى حاله في البرزخ، و يتخيل أن ذلك منام كما يتخيله المستيقظ، و قد كان عند موته و انتقاله إلى البرزخ كالمستيقظ هناك، و إنَّ الحياة الدُّنيا كانت له كالمنام، و في الآخرة يعتقد في أمر الدينا و البرزخ إله منام في منام.

و قــال في موضع آخر منها بعد ذكر الناقور و الصور: وليعلم بعد ما قررناه إنَّ الله تعــالى إذا قبض الأرواح من هذه الأجسام الطبيعية و العنصرية أودعها صوراً أخذها في مجسوع هــذا القسرن المنورى: فجميع ما يدركه الإنسان بعد الموت في المبرزخ مــن الأمــور يدركها بعين الصورة التي هو بها في القرن، و النفخة نفختان المبرزخ مــن الأمــور يدركها بعين الصورة التي هو بها في القرن، و النفخة نفختان نفخة تطفىء النار و نفخة تشعلها، فكذلك نفخة الصور نفختان الأولى للإماتة لمن يزعم أنَّ له حياة سواءً كان من أهل السماوات أو من أهل الأرض قال تعالى: «و نفح في الصور فصعتى من في السماوات و من في الأرض إلا من شاء الله» و هم الذين سبقت لهم القيامة الكبرى و إليهم الإشارة بقوله تعالى: «إنَّ الذين سبقت لهم منا الحسنى أولئك عنها مبعدون الى قوله لا يجزنهم الفزع الأكبر و تتلقاهم الملائكة هــذا يومكــم الدي كنتم توعدون». «يوم نطوى السماء كطى السجل

للكتب» إذ الفزع الأكبر إشارة إلى ما فى قوله: «ففزع من فى السماوات و من فى الأرض».

أقدول: و ذلك لأنَّ أولستك ليسوا من أهل السماوات و الأرض لكون ذواتهم خارجة عن عالم الأجسام و صورها و نفوسها، و لا يجرى عليهم تجدد الأكوان و لا يجرى عليهم تجدد الأكوان و لا تفير الزمان لاستغراقهم فى بحرالأحدية و سلطان نور الإلهية كالملائكة المهيّمين الدين هوياتهم مطوية تحت الشعاع الطامس القيومي و النور الباهر الإلهي، فلا المتفات لهم إلى ذواتهم، والثانية لأجل الإحياء بعه الإماتة و البقاء بعد الفناء حياة أرفع من الأولى، و بقاء حقيقياً لافناء بعده، قال: «ثمَّ نفخ فيه أخرى فإذا هم قيام ينظرون».

### فصل (۱۶)

# في القيامتين الصغرى و الكبرى<sup>\*</sup>

أما الصغرى فمعلومة من مات فقد قامت قيامته، و أما الكبرى قمبهمة وقتها، ولهما ميعاد عندالله و من وقتها على التعيين فهو كاذب لقوله(ص) كذب الوقاتون، و كل ما فى القيامة الكبرى فلمه نظير فى القيامة الصغرى، و مفتاح العلم بيوم القيامة و معاد الحلائق هنو معرفة النفس و مراتبها، و الموت كالولادة فقس الآخرة بالأولى، و الولادة الكبرى بالولادة الصغرى «ما خلقكم ولا بعثكم إلا كنفس واحدة» ولا شك، أنَّ الآخرة ألما يحصل بارتفاع الهجب و زوال الملابس

<sup>\*</sup> قولمه: «فصل في القيامتين الصفرى و الكبرى...» سيأتى البحث عن القيامتين في الفصل السابع و العشرين أيضاً. ثم اعلم أن آخر الفصل التاسع من شرح القيصرى على فصوص الحكم ط ۱ من الحجرى، ص ۲۱، و ج ۱ منه بتصحيحنا و تعليقاتها عليه، ص ۱۵۱ في أن للساعة أنواعاً خسة بعدد الحضرات الخمسر: و الحاصل منه أن أقسام القيامة خسة: ما هو في كل ساعة و آن، و ما هو بالموت الطبيعى، و ما هو بالموت الإرادى، و ما هو موعود منظر، و ما هو بالفناء للعارفين، فراجعه فإن فيه فوائد.

و ظهمور الحقيائق و انكشياف الحق بالوحدة الحقيقية. وكذا يظهر كارشير، فيما على صورته الذاتية الحقيقية، فمن أراد أن يعرف معنى القيامة الكبري"، و ظهور الحق بالوحدة الحقيقية. و عود الأشياء كلُّها إليه، و فناء الكل عن هويَّاتها الجزئية حـتّى الأفـلاك و الأمـلاك و الأرواح والـنفوس، كما قال تعالى: «فصعق من في السماوات و من في الأرض إلا من شاء الله» و هم الَّذين سبقت لهم القيامة الكبري، و قبال تعبالي: «ولله معراث السماوات و الأرض و كل شيء هالك إلا وجهــه، و كــل مــن علــيها فان و يبقى وجه ربّك ذوالجلال و الإكرام. ألا إلى الله تصيرالاُمور» و كما جاء في الخبر الصحيح أنَّ الحيق سبحانه يميت جميع الموجــودات حــتّـي الملائكــة و جـــبرئيل و إســرافيل و ميكائيل و ملك الموت ثمُّ يعيدها للفصل و القضاء، فليستأمل في الأُصول الَّتي سبق ذكرها من توجه كل سـافل إلى عــال، و رجوع كل شيء إلى أصله و عود كل صورة إلى حقيقتها، و من اثبات الحركات الجوهرية الطبيعية و النفسانية إلى غاياتها، و رجوع المعلولات إلى علاتها؛ و اتصال النفوس السماوية بنهاياتها العقلية، و من تنور قلبه بنوراليقين لشاهد تبدل أجزاء العالم و أعيانها و طبائعها و نفوسها في كل لحظة؛ فالكل متبدلة و تعيـناتها زائلــة؛ فمــا من موجود إلا و يقع له الرجوع إلى الله ولو بعد أدوار و أحقاب كثيرة إما بموت أو فناء أو استحالة أو انقلاب أو صعق كما للأرواح. فكلِّ حركة و تبدل لا بدّلــه من غاية ينتهي إليها وقتاً. و لغايته أيضاً غاية حتّى ينتهي

<sup>\*</sup> قوله: «لمن أراد أن يعرف معنى القيامة الكبرى و...» عند قيام القيامة الكبرى يرجع الأمر كله إليه تعالى، و قال القيصرى في شرح الفعن الآدمى من فصوص الحكم في تفسير قوله تعالى: «و إليه يرجع الأمر كلّه»: و هذا الرّجوع أنما يتحقق عندالقيامة الكبرى بفناء الأفعال و الصفات و الذّات في أفعاله و صفاته. و ذاته الموجب لرفع الإنتينيّة و ظهور حكم الأحديّة (ط ١ من الحجرى، ص ٩٥، ط ١ يتصحيحنا و تعليقاتنا عليه، ص ٩٢٠). ولانفغل عن معنى قيام القيامة الكبرى، و الله سبحانه فتاح القلوب و مئام الفيوب.

إلى غايبة لاغاية لها. و يجتمع فيها الغايات، فلها يوم واحد إلهي بل لحظة واحدة أو أقــرب منها حاوية لجميع الأوقات و الأزمنة و الآنات الَّتي تقع فيها النهايات. كما أنَّ جميع البدايات ابتدأت من بداية واحدة و مبدء واحد يتشعب منه كل مبدأ و تنبجس منه كل مؤثر وأثر، وكذا من شاهد حشر جميع القوى الإنسانية مدركها و محسركها مـع تباينها و تباين مواضعها عدداً و شخصاً و تخالف ماهياتها نوعاً و حقـيقة إلى ذات واحــدة بسـيطة روحانــية. و رجوعها إليها و استهلاكها فيها ثمُّ انـبعاثها منها في الآخرة على نحو أخر أفضل و أرفع بما كانت عليه أولا في الدنيا هــان عليه التصديق برجوع الخلائق كلُّها إلى الحق تعالى، ثمُّ وجودها و انتشاؤها مـنه تــارة أخــرى عــلى وجــه أكمــل و أرفع من النشأة الأولى. فكما إنَّ الروح الإنسماني مسنه انبسساط أشعة القوى و المشاعر على مواضع البدن. و إليه رجوع أنوارهـا مــن محايس مظاهرها بالموت ثمَّ انبعاثها عنه في الآخرة تارة أخرى على نحو آخر فكذلك القياس في تكوّن هذا العالم و موجوداتها من السماوات والأرض و مــا بيــنهما و ما فيها. ثمّ رجوع الكل إليه بطي السماوات و انتثار الكواكب و اندكاك الجبال و قبض الأرض و ما فيها. و موت الخلائق و نزع أرواحها و قبض نفوسها و فناء كل من عليها كما قال تعالى: «يدبرالأمر من السماء إلى الأرض ثمَّ بعسرج إلىيه في يوم كان مقداره خمسين ألف سنة نمّا تعدّون» فإذا رجع إليه الكل اســتأنف لها الوجود تارة أخرى على وجه تقوم قياماً يبقى\*\* أبداً من غير فناء و لا زوال؛ قال تعالى: «كما بدأنا أول خلق نعيده وعداً علينا ان كنا فاعلين» و من لم يذق هذا الشهد سواءً كان من العلماء الناظرين غير الواصلين؛ أو من المغرورين يعقولهـــم الناقصــة العاديّــة. أو مــن المحجوبين العاكفين على باب الصور الظاهرة و

<sup>\*</sup> قوله: «ثم رجوع الكل إليه بطئ السماوات...» الطئّ بمناه الأرفع حاصل للكون الجامع، و راجع في ذلك إلى الفصل الحمادى عشر من تذكرة آغاز و انجام للمحقّق الطوسى و تعليقاتنا عليه.

<sup>\*\*</sup> قوله: «قيام يبقى» و الصواب قياماً يبقى، لأنَّ قياماً مفعول مطلق.

الأصنام فليصد أى الأنبياء و الأولياء فيما قالوه، و يؤمن به إيماناً بالغيب كإيمان الأعصى بما يقوله و يهديه قائده ولا ينكر شيئاً منه نعوذ بالله من ضعف الإيمان باليوم الآخر و الجمعود لما أنبأ به أهل الإنباء (ع) من النباء العظيم الذى هم فيه مختلفون و عنه معرضون بل هم بلقاء ربّهم كافرون، و قد تحقق بالبرهان و انكشف بلوامع آيات القرآن و بطلوع شمس العرفان من أفق البيان أنَّ أعيان العالم متبدلة دائماً، و هوياتها و تشخصاتها متزايلة، و طبائعها متجددة كل آن كما قال تعالى: «بل هم في لبس من خلق جديد» و قوله تعالى: «و ترى الجبال تحسبها جامدة و هي تمرَّ مرالسحاب» و هو سبحانه غاية هذه الحركات و التبدلات، «ولله ميرات السماوات و الأرض، ألا إلى الله تصيرالأمور، فسبحان الذي بيده ملكوت كل شيء و إليه ترجعون».

### فصل (۱۷)

## فى أن أى الاجسام يحشر فى الاخرة و أيها لايحشر

اعلم أنَّ الأرواح مادامت أرواحاً لاتخلو عن تدبير أجسام لها، و الأجسام المتصرفة فيها قسمان: قسم يتصرف فيها النفوس تصرفاً أوليا ذاتياً من غير واسطة، وقسم يتصرف فيها النفوس تصرفاً ثانوياً تدبيرياً بواسطة جسم آخر قبله، و القسم الأول ليس محسوساً بهذه الحسواس الظاهرة لأنه خانب عنها، لأنها أنما تحس بالأجسام التي هي كالقشور و يؤثر بالأجسام التي هي كالقشور و يؤثر فيها، سواءً كانت بسيطة كالماء و الحواء و غيرهما أو مركبة كالحيوان و النبات و فيها، سواءً كانت بسيطة كالماء و الحواء و غيرهما أو مركبة كالحيوان و النبات و

<sup>\*</sup> قولسه: «اعسلم أنّ الأرواح مادامست أرواحساً لاتخلو الح» لعلّ النكتة ٩٩٧ من كتابنا: «الف نكتة و نكستة» محسدة فى المقام. و قوله: «والأجسام المتصرّفة...» العبارة الصحيحة هكذا: «والأجسام المنصرفة فيها الأرواح قسمان».

غيرهما سواءً كانت لطيفة كالأرواح البخارية أو كثيفة كهذه الأبدان اللحمية الحيوانية و الأجسماد النباتية؛ فيإنُّ جميعها ليست مما يستعملها النفوس و يتصرف فيها إلا بالواسيطة. و أمّــا القسم الأوَّل المتصرف فيه فهو من الأجسام النورية الحية بحياة ذاتسية غبرقابلة للموت، و هي أعلى رتبة من هذه الأجسام المشفة الَّتي توجد هاهنا. و من الَّتي تسمى بالروح الحيواني؛ فإنَّها من الدُّنيا و إن كانت شريفة لطيفة بالإضافة إلى غيرهما و لهمذا تستحيل و تضمحل سريماً ولا يمكن حشرها إلى الآخــرة، و الّــذي كلامنا فيه من أجسام الآخرة و هي تحشر مع النفوس و تتحد معهــا و تبقى ببقائها، و أمّا البرازخ العلويّة فالّتي في نهايّة العلوّ في هذا العالم الّذي يقــال لحــا ســدرة المنتهى فهي كأنها عين الصورة بلامادة. فحكمها يشبه أن يكون كحكم الأجسمام الخيالمية، و تصرف المنفوس فسها كتصرف النفوس في تلك الأجسسام، و أمّــا الّـــقي دونهـــا فهي كالأرواح الدماغية لنا لأنها بمنزلة خيال العالم الكبير. و قد صرَّح بعض أنَّمَة الكشف أنَّ الأجسام النوريَّة الفلكية لاخيال لها بل همي عين الحيال، وكما لايخلو خيال الإنسان عن صورة كذلك لايخلو ذات الملك عـن صورة، و صورة الفلك لذات الملك كقوة الحنيال لذات الإنسان، و هذه الزرقة الحسوسة ليست صورةالسماء، ولا هذه الأنبوار المدركة بالحس هي أنوارها الموجودة يوم القيامة بل هذه السماء مدروسة مهدومة وكواكبها منكسفة مطموسة في ذلك اليوم.

### فصل (۱۸) في حال أهل اليصارة هاهنا

اعـــلم أنَّ مــن الــناس من يرى بعين البصيرة أمور الآخرة و أحوالها؛ و يحضر عــنده شــهود الجنّة و أهلها. والنّار وأهلها. قبل قيام الساعة. فلا يحتاج في معاينة ذلك العالم و بروز الحقائق لـــه إلى حصول الموت الطبيعي لزوال الحجب عن وجه قلبيه و عبن بصرته، فحالهم قبل الموت كحال غبرهم بعد الموت كما قال تعالى: «فكشفنا عنك غطاءك فبصَرك اليوم حديد»، و ذلك لتبدل نشئاتهم الدنيوية إلى نشئاتهم الأخروية. و إذا تبدلت نشئاتهم و تبدلت أسماعُهم و أبصارهم و حواسهم إلى أسماع و أبصار و حواس تبدلت في حقهم جميع الموجودات الَّتى في السماوات و الأرض، لأنَّ لهما أيضماً نشمأتين نشمأة الدنيا و نشأة الأخرى، وكل حسَّ مع محسوسيه مين نبوع واحد؛ فحواس هذه النشأة تدرك محسوسات هذه النشأة. و حبواس نشأة الآخرة تدرك بها محسوسات نشأة الآخرة، و إلى هذا التبديل أشار تعالى بقوله: «يوم تبدل الأرض غير الأرض و السماوات و برزوا لله الواحد القهار»، و قال تعالى: «نحن قدّرنا بينكم الموت و ما نحن بمسبوقين على أن نبدّل أمثالكم وننشأكم فيما لاتعلمون». و جذا التبديل في الوجود سواء وقع قبل الموت أو بـالموت أو بعده يستحق الإنسان لدخول الجنة و دارالسلام، و به يتحقق الفرق بين أهمل الجنّة و أهل النار، فأهل الجنة لهم قلوب منورة. و صدور منشرحة، و أبدان مطهرة، و صمور بجمردة عن رجس المادة الطبيعية، بخلاف أهل النار لعدم تبدّل ذواتهم عن هذا الوجود الطبيعي، فكيف يمكن لهم دخول دارالسلام كما قال تعالى: «أيطمع كل أمرىء منهم أن يدخل جنّة نعيم، كلا إنّا خلقناهم تمّا يعلمون» أي من نطفة قذرة، والمكوّن من نحو هذه المادة كيف يناسب دارالقدس و الطهارة. و لما كان هاهنا مظنة سؤال مشكل و هو أن جميع الناس مشترك في أنهم مخلوقون مـن نطفـة يعـنى أنهم أجسام طبيعية فكيف يقع لهم استحقاق دخول دارالسلام و استيهال جوار ربِّ العالمين. و ما للتراب و ربِّ الأرباب فعقَّب الآية بقوله تعالى: «فــلا أقسم بربّ المشارق و المغارب إنا لقادرون على أن نبدّل أمثالكم و ننشأكم فيما لاتعلمون»، أي تتبدل نشأتهم الطبيعية تبدلا وجوديًّا و حركة جوهرية بحصول العلم و الإيمان و العمل بالأركان فيحصل لهم أهلية الدخول في دار القدس و عالم الملكوت.

## فصل (۱۹) في الصراط\*

قد علمت أنَّ لكل موجود حركة جبلية و توجهاً غريزياً إلى مسبب الأسباب. و للإنسـان مـع تلـك الحـركة الجوهرية العامة حركة أخرى ذاتية منشأها حركة عرضية في كيفية نفسانية لباعث ديني، و هي المشي على منهج التوحيد و مسلك الموحدين من الأنسياء و الأولياء و اتباعهم(ع) و هي المراد بقوله تعالى: «إهدنا الصراط المستقيم» المدعو للمصلى في كل صلوة المشار إليه في قوله تعالى: «قل هــذه سبيلي أدعو إلى الله على بصيرة أنا و من اتبعني». و قوله: «إنك لتهدي إلى صراط مستقيم، صراط الله الّذي له ما في السماوات و ما في الأرض» فالاستقامة عليه و التثبت في المشي فيه هو الّذي كلّف الله به عباده و أوجب عليهم. و أرسل رســله لأجل ذلك إليهم. و أنزل الكتب بسببه عليهم. و باقى الصراط الّذي يمشى عليها الموجبودات لبيس شيء منها هذا الصراط المختص بأهل الله، لأنَّ كلامنها ينــتهي إلى غايــة أخــري غبر لقاء الله. و إلى منزل آخر غبر جوار الله و غبر دار الجنان و سنزل الرضوان كطبقات الجحيم و دركات النيران. فالقوس الصعودية لاتنقطع إليه تعالى إلا بسلوك الإنسان الكامل عليها «إليه يصعد الكلم الطيب و العمل الصالح يرفعه» و الاستقامة عليها هي المراد بقوله تعالى: «فاستقم كما أمرت و مـن معـك ولا تطغوا» والانحراف عنه يوُجب السقوط عن الفطرة و الهويّ إلى دارالجحسيم؛ و الهسبوط في جهنم آلَّتي قيل لها هل امتلأت و تقول هل من مزيد. و وصفه بأله أدق من الشعر و أحدّ من السيف لأنَّ كمال الإنسان منوط باستعمال قوتسيه: أمــاالقوة النظرية فلإصابة الحق و نوراليقين في سلوك الأنظار الدقيقة الَّتي هـي في الدقة و اللطافة أدق من الشعر إذا تمثلت بكثير، و أمَّا القوة العملية فبتعديل

<sup>\*</sup> قولـــه: «نصــل في الصراط...» في هذا النصل ناظر إلى كلمات المحقّق الطوسى في الفصل السابع من رسالته في «آغاز و المجام»: ثمّ إنَّ الفصل التاني من الباب التّاسع من علم اليفين للفيض ــ قدّس سرّه ــ في الصراط مطلوب جداً (ص ٢١٣ من الطبع الرحلي الحجري).

القوى المثلات السي هي الشهوية و الفضية و الفكرية في أعماها " لتحصيل للنفس حالمة اعتدالية متوسيطة بهين الأطراف غاية التوسط، لأنَّ الأطراف كلّها مذمومة توجب السقوط في الجحيم و مغزل البعداء و الأشقياء المردودين، و قد علمت أنَّ التوسيط الحقيقي بين الأطراف المتضادة بمنزلة الخلو عنها، والخلو عن هذه الأطراف المتضادة بمنزلة الخلو عنها، والخلو عن هذه الأطراف المسمى بالعدالية منشأ الخلاص عن الجحيم و هي أحدً من السيف، فإذن الصراط لهمه و جهان: أحدهما أدقُّ من الشعر و الآخر أحدً من السيف، و الانجراف عن الوجه الأول يوجب السقوط عن الفطرة «إنَّ الذين لايؤمنون بالآخرة عن الصراط لناكبون» و الوقوف على الوجه الثاني يوجب الشق و القطع كما قبل من وقف عليه شقه "، و إليه الإشارة بقوله تعالى: «اناً قلتم إلى الأرض أرضيتم بالحياة الدنيا عن الآخرة» و بقوله: «يسحبون في الحميم» و وجه ذلك أنَّ هذه العدالة ليست كما لاحقيقياً لأنَّ ذلك منحصر في نورالعلم و قوة الإيان و المعرفة، بل هي أمر عدمي وصفة نفسانية عدمية اعتدائية من جنس أطرافها و الركون إليها والاعتماد عليها ووجب الإخلاد إلى الدنيا لأنها من الدنيا أيضاً، و حب الدنيا رأس كل خطيئة.

### تنوير قرآني

هذا الصراط يظهر يوم القيامة للأبصار على قدر نوراليقين للمارين عليه إلى الآخرة، و بحسب شدة نور يقينهم يكون قوة سلوكهم و سرعة مشيهم عليه الخيخاوت درجات السعداء بمتفاوت نور معرفستهم و قوة يقينهم و ايمانهم، لأنَّ المتقرب إلى الله لا يمكن إلا بالمعرفة و اليقين، و المعارف أنوار، ولا يسعى المؤمنون إلى لقاء الله إلا بقوة أنوارهم و أنظارهم كما قال تعالى: «يوم ترى المؤمنين و المؤمنات يسعى نورهم بين أيديهم و بأيمانهم يقولون ربنا أتمم لنا نوركا» الآية، و

<sup>\*</sup> قوله: «في أعمالها» الضمير راجع إلى القوى التلات.

<sup>\*</sup> قوله: «كما قبل من وقف عليه شقه...» القائل هو المحقق الطوسي في رسالته المسمَّاة بأغاز و انجام.

قــد ورد في الخـــبر\*\* أنَّ بعضــهم يعطى نوراً مثل الجبل العظيم يسعى بين يديه، و مـنهـم من يعطى نوره أصغر من ذلك، و منهم من يعطى نوره مثل النخلة بيمينه، و سنهم سن يعطى نوره أصغر من ذلك حتّى يكون آخرهم رجلا يعطى نوراً على قــدر ابــــام قدمــه فيضيئي مرَّة و يطفو أخرى؛ فإذا أضاء قدام قدمه مشي و إذا طفسيء قام. و مرورهم على الصراط على قدر نورهم؛ فمنهم من يمرّ كطرف العين و وقبوع الشعاع، و منهم كالبرق الخاطف، و منهم كالسحاب، و منهم من يمرّ كشدّ الغرس، و الّذي أعطى نوراً على قدر إبهام قدمه يحبو على وجهه و يديه و رجليه يجــ يداً و يعلُّق أخرى و تصيب النار جوانبه فلايزال كذلك حتَّى يخلص الحنبر. و جذا يظهر تفاوت الناس في الإيمان فرب إيمان رجل بالقياس إلى إيمان رجل آخر إذا و زن معه و قيس إليه كان آلاف ألف مثله في القوة النورية و الرسوخ العلمي. و عين الحسن: الصراط مسعرة آلاف سنة أدق من الشعر و أحدٌ من السيف، ألف صعود، و ألف استواء، و ألف هبوط. أقول: لايبعد أن يكون الأول إشارة إلى السمير مـن الخلق إلى الله، و الثاني إلى السير في الله منه إليه؛ و التالث إلى السير من الله إلى الخليق. و قال: أبوطالب المكر في كتاب قوت القلوب : روى أنَّ الله تمالي خلق الصبراط من رحمته أخرجها للمؤمنين فالصراط للموحدين خاصة. والكفــار لا جــواز لهــم عليه\*\* لأنَّ النار قد التغطت منِ الموقف جبابرتهم و سائر الكفسار قد اتبعوا ما كانوا يعبدون من دون الله عزُّ وجلُّ إلى النار، فقسم النور بين الموحديــن عــلى قــدر ما جاؤايه من الدنيا، و الصراط يدق و يتسع على حسب منازل الموحديــن الدقــة للمذنــبين و الســعة للمتقين، و الأصل الواسع للأنبياء و الأولـياء يصـير لهم كالبساط سعة و بسطاً. و لهم السرعة و الإبطاء فأوَّلهم كلمح

<sup>\*\*</sup> قوله: «و قد ورد فى الحنبر...» راجع آخر إحياء العلوم للغزالي فى صفة الصراط.

<sup>\*</sup> قوله: «في كتاب قوة القلوب» و الصواب قوت القلوب بالتاء الممدودة.

<sup>\*\*</sup> قولسه: هو الكفار لاجواز لهم عليه» كما يشعربه قوله سيحانه: إن الذين لايؤمنون بالآخرة عن المراط لناكبون (المؤمنون ـ ٧٧ فندير).

البصـر، و آخرهم كعمر الدنيا سبعة آلاف سنة نزل قدم تحترق ثمُّ يخرجها ثمُّ تزل قـدم و الأخـرى قـد برأت؛ فالإسلام خرج لهم من الرحمة فلمًا قبلوه و لم يفوابه ضرب لهم جسراً من تلك الرحمة فيمرّوا عليها، فمن ضيّع منهم شيئاً من أعمال الإســـلام فأغــا ضــيّم الــرحمة الّتي رحم بها فزلت قدمه؛ فالدقة و الاتساع على قدر السرحمة من الله تعمالي للعميد فبحظ العبد من الرحمة الَّتي قسمه سبحانه في أيَّام الدنيا يتسم الصراط علميه همناك. و السرعة و الإبطاء في قطع الصراط على قدر القرب؛ فـبحظً العـبد من نور القربة يسرع و يبطىء. فأولهم زمرة يقطع في مثل طرف العين و لمـــح البرق و هم الأنبياء(ع)، و الثانية في مثل الريح و الطير و هم الصدّيقون الأولياء. و الثالثة مـثل حضـر الفـرس\* و أجـاويد الخـيل و الركاب و هم الصادقون الّذين جـاهدوا أنفسـهم حتّى صدقوا الله سبحانه في جميع حركاتهم و خطراتهم. و الرابعة في مـثل الراكـب رحلـه و هم المتقون. و الخامسة في مثل سمى الرجل و هم العابدون. و السادسة مشيأ و هم العمال المستورون. و السابعة حبواً \*\* و هم المتهتكون من الموحدين، و كل زمرة لها نور، نور النبوَّة، و نور الولاية، و نور الصدق، و نور التقوى، و نور العبادة، و نور الستر، و نور التوحيد، فمنهم من نوره مدّ بصره، و منهم من نوره عـند إبهــام قدمــه و هــو آخــرهم، فلــيس النور بكثرة الأعمال إنّما النور بعظم نور الأعمــال، و إلمــا يعظــم نور العمل على قدر ما في القلب من النور، و إنّما يعظم نور القلـب عــلى قدر القربة، فكلُّ ذي نورنوره أقرب إلى الله تعالى فنوره أنور و أعظم و أنفـذ بصراً و أثقل وزناً. فكم من رجل قلَّ عمله هناك سبق إلى الجنَّة من أربى بعمله هناك أضعافاً مضاعفة. ألاترى إلى قول رسول الله(ص) لمعاذ خلَّص يكفك القليل من

<sup>\*</sup> قوله: «مثل حُضْر الفرس...» حضر بالضم فالـــّكون: تك اسب و دويدن أن.

<sup>\*\*</sup> قوله: هوالسابعة حيواً...» حيا الرجل يحبو حَبُّواً من باب نصر: بر دست و شكم رفت مرد (منتهى الأرب): و فى محسط الهيط للبستانى: حيا الرجل مشى على أربع. أو دبّ على إسته و أشرف بصدره. قوله: و هم المتهتكون، المتهتكون فى مقابل العمال المستورين فأولئك متجاهرون بالفسق بخلاف هؤلاء.

العمـلُ . فـلا يصل العبد إلى الإخلاص إلا بعظم النور. و إنَّما زكت أعمالهم و نمت بعظم النور، و يحقق ما قلناه أنَّ رجلا من هذه الأمة قد سبق من عمر ألف سنة من الأوكين، و لذليك روى في الحديث يا حبذا نوم الأكياس و فطرهم كيف يغبنون سهر الحمقي و صيامهم، و لمثقال حبة من خردل من صاحب تقوى و يقنن أفضل عـندالله ســبحانه مــن أمــثال الجـبال من المغترين، و قال أيضاً فالصراط المستقيم طـريق التوحسيد و هو دين الحق الّذي جميع الأنبياء و الرسل و متابعيهم عليه، و جميع الأحموال السنية و مقامات السالكين في السير إلى الله تعالى و في الله عزُّ و جلّ راجعة إليه، و علم التوحيد أنفع العلوم و أرفعها بل صفاوتها و نقاوتها. و هو المقصــد الأقصى و المطلب الأعلى، و ليس وراء عبادان قرية، ولا مطمع في النجاة إلا باقتــنائه ولا فوز بالدرجات إلا باجتنائه، و لعلُّو مرتبته و رفعة منزَّلته انقلبت البصائر عـنه كلـيلة و العقول عليلة و النواظر حواسر. إذ هو بحر وقف بساحله العقول و امتنع على الأرواح والقلوب إلى كهنه الوصول انتهى كلامه. و قد أصاب فـيما ذكـره مـن أنه لايمكن الوصول إلى عالم القرب و قطع الطريق إليه إلا بعلم التوحيد فقط. و غيره من العلوم والأعمال لاوزن لــه عندالله إلا من جهة أعانتها فى تحصيل ذلـك العلم لاغير، و برهان هذه الدعوى مستفاد من مواضع كثيرة فى هذا الكتاب.

### بصيرة كشفية

أعلم أنَّ الصراط المستقيم كما قيل الَّذى أو صلك إلى الجنّة هو صورة الهدى الَّذى أنشاه لنفسك " ما دمت فى عالم الطبيعة من الأعمال القلبية و الأحوال، و التحقيق أنه عسند كشف الغطاء و رفع الحجاب يظهر لك أنَّ النفس الإنسانية

<sup>\*</sup> قولـــه: «خَلَص يَكْفُكُ القليل من العمل» قال عزّ من قائل: «ليبلوكم أيّكم أحـــن عملاً»، ولم يقل سبحانه اكتر عملاً.

<sup>\*\*</sup> قوله: «الذي أنشأه لنفسك» و الصواب: الذي أنشأته لنفسك.

السعيدة صورة صراط الله المستقيم، و له حدود و مراتب إذا سلكه سالك متدرجاً على حدوده و مقامات أو صله إلى جوار ربّه داخلا فى الجنّة،فهو فى هذه الدار كسائر الأصور الأخروية غائبه عن الأبصار مستورة على الحواس؛ فإذا انكشف الفطاء بالموت و رفع الحجاب عن عين قلبك تشاهده، و يمدَّ لك يوم القيامة كجسر محسوس على متن جهنم أوله فى الموقف و آخره على باب من أبواب الجنة يعرف ذلك من يشاهده، و تعرف إنّه صنعتك و بناؤك، و تعلم حينئذ أنّه كان فى الدنيا جسراً محدوداً على متن جهنم طبيعتك التى قيل: إنها «كظل ذى ثلاث شعب لا ظليل و لايفنى من اللهب» لائها التى تقود النفس إلى لهيب الشهوات التى يظهر أشر حركها فى الآخرة، و هو الآن مغمور مكمون فى غلاف هذا البدن كجمرة نار مستوقدة تحت رماد، فالسعيد من أطفىء ناره بماء العلم و التقوى.

قــال الشــيخ الصدوق في الاعتقادات: اعتقادنا في الصراط أنه حق و أنه جسر عــلى جهــنـم، و إنَّ علــيه ممر جمع الحلق، قال الله تعالى: «و إن منكم إلا واردها كــان عــلى ربّــك حتماً مقضياً» قال: والصراط في وجه آخر اسم حجج الله: فمن عــرفهم في الدنــيا و أطاعهم أعطاه الله جوازاً على الصراط الذي هو جسر جهنم يوم القيامة. و قال التيرّ(ص) لعلى(ع): ياعلى\* إذا كان يوم القيامة أقعد أنا و أنت

<sup>\*</sup> قولسه: هوقال النبي \_ ص \_ العلى \_ ع \_ : ياعلى ... \* هذا الحديث منقول في باب الصراط من معاد السحار (ط ١، المصروف بالطبع الكسباني، ج ٣، ص ٢٠٠٨)؛ و كون جبرتيل عليه السلام معهما لكونه واسعلة إفاضة الصلم و الجبواز على الصراط بقدر نور العلم و المعرقة، فنبصر. و في منتهى المدارك للفرغاني (ط ١ مصر، ص ١٥)؛ و أمّا جبرئيل فكان من اللوح الهغوظ مظهر الركن العلم و لهذا كان حاملاً للوحى المشتمل على أنواع العلوم و درجاتها و معلّماً حيث قال تعالى: هعلمة شديد القوى». على قول، و واسطة لتكون عبسى من حيث إله كلمة الحق و علم للساعة، فكان مظهراً للعلم و القول أيضاً فكان من حيث مظهريته للعلم يستى باروح القدس، و من حيث عظهريته للعلم يستى باروح القدس، و من حيث عظهريته للقول يستى بالروح الأمن. و راجع في ذلك مصباح الأس أيضاً (ط ١ من الرحلي، ص ١٧٢).

مفاتيحالاسرار لسلاله الاسفار \_\_\_\_\_\_ هـ

و جـ برئيل على الصراط ولا يجوز على الصراط إلا من كانت معه برائة بولايتك انتهى.

أُقدول: و مسن العجب كون الصراط و المار عليه و المسافة و المتحرك فيه شيئاً واحداً. و هذا هكذا في طريق الآخرة التي تسلكها النفس الإنسانية؛ فإنَّ المسافر إلى الله أعسى المنفس تسافر في ذاتها، و تقطع المنازل و المقامات الواقعة في ذاتها بذاتها، ففسى كل خطوة تضع قدمها على رأسها بل رأسها على قدمها، و هذا أمر عجيب، و لكن ليس بعجيب عند التحقيق و العرفان.

### فصل (۱۲)

## فى نشر الصحائف و ابراز الكتب<sup>•</sup>

إنَّ القول و الفعل مادام وجودهما في أكوان الحركات و مواد المكونات فلاحظًّ فيا من البقاء و الثبات، و لكن من فعل فعلا أو تكلّم بقول يظهر منه أثر في نفسه و حالة قلبية تبقى زماناً، و إذا تكررت الأفاعيل و الأقاويل استحكمت الآثار في المنفس و صارت الأحوال ملكات إذ الفرق بين الملكة و الحال بالشدَّة و الضعف، و الاستحداد في الكيفية يودي إلى حصول صورة جوهرية هي مبدأ، مَثلُ تلك الكيفية كالحرارة الضعيفة في الفحم إذا اشتدت صارت صورة نارية محرقة، و كذلك الكيفية النفسانية إذا اشتدت صارت ملكة راسخة أي صورة نفسانية هي مبدء آثار محتصة بها فيصدر بسبيها الفعل المناسب لها بسهولة من غير روية و مبدء آثار محتصة بها فيصدر بسبيها الفعل المناسب لها بسهولة من غير روية و تمسّل، و من هذا الطريق تحدث ملكة الصناعات و مبدء المكاسب العلمية و العملية، ولو لم يكن للنفوس الآدمية هذا التأثر من الفعل أولاً ثمَّ استداد ذلك

<sup>\*</sup> قولسه: هفصیل فی نشر الصحائف و إبراز الکتب...» این فصل ناظر به فصل هشتم رسالهٔ آغاز و انجبام خواجمه نصیرالدین طوسی است و اُنتهات مطالب آن را ترجمه فرموده است و فوائد دیگر نیز نقل کرده است.

الأثير فيها يوماً فيوماً لم يكن لأحد من الناس اكتساب شيء من الصناعات العلمسية و العملسية، و لم ينجع التأديب و التعليم لأحد. ولم يكن في تمرين الأطفال عملى الأعممال فمائدة، و ذلك قبل رسموخ هيئات مضادة لما هو المطلوب في نفوسهم. و لذلك يعسر تعليم البرجال الحنكين و تأديبهم لاستحكام صفات حيوانية في نفوسهم بعد ما كانت هيولانية قابلة لكل علم و صنعة، كصحيفة خالية من النقوش و الصور؛ فهذه الآثار الحماصلة في القلوب و الأرواح بمنزلة النقوش و الكـتابة الحـاصلة في الصحائف و الألواح كما قال سبحانه: «أُولئك كتب في قلوبهم الإيمـان» و هذه القلوب و الأرواح يقال لها في لسان الشريعة صحائف الأعمال. و تلك النقوش و الصور كما يحتاج إلى قابل يقبلها كذلك يفتقر إلى فاعل أى مصور و كاتب، فالمصورون و الكتّاب لمثل هذه الكتابة النورية هم الكرام الكاتبون لكرامة ذواتهم و أفعالهم عن دناءة الجسمية. و ارتفاع جواهرهم عن المواد الطبيعية. فهم لامحالة ضرب من الملائكة المتعلَّقة بأعمال العباد و أقوالهم لقوله تعـالى: «و إنَّ عليكم لحافظين كراماً كاتبين». و هم طائفتان ملائكة اليمين و هم الَّذيبن يكتبون أعمـال أصـحاب اليمين، و ملائكة الشمال و هم الَّذين يكتبون أعمـال أصحاب الشمال قال تعالى: «إذ يتلقى المتلقيان عن اليمين و عن الشمال قعيد، ما يلفظ من قبول إلا لديه رقيب عتيد»، و قال: «يوم ندعو كل أناس

دور از راز و نیازی و همی نیازکی بهمه پیر که در پیریت اعجاز کی باید از ترك سرت برگ سفر ساز کی سیان تثلیث در انتیاج نظر بازکی دودلی را زجیه در کار خود انبازکی

<sup>\*</sup> قولـه: «قبل رسوخ الهيئات» و الصواب: قبل رسوخ هيئاتٍ. و قوله: «و لذلك يعسر تعليم الرجال الهنكين...» و قلت في غزل من ديواني:

بإسامهم فمن أُوتى كتابه بيمينه فأُولئك يقرؤون كتابهم ولا يظلمون فتيلا» و قال أيضاً: «فأما من أوتى كتابه بيمينه فيقول هاؤم اقرؤوا كتابيه إلى ظننت ألَّى ملاتى حسابيه» لأنَّ كتابه من جنس العلوم و الاعتقادات الصادقة والأخلاق الحسنة، و الظن هاهنا بمعنى العلم، «و أمَّا من أُوتِي كتابِه بشماله فيقول يا ليتني لم أُوت كتابيه ولم أدرمــا حسابيه» لأنَّ كتابه من جنس الأكاذيب الباطلة و الصفات الشيطانية و الشهوات الحيوانية و الرئاسيات الدنيوية المحرقة للقلوب المعذبة للنفوس، و مثل هذا الكتاب المشتمل على الكذب و الغلط و الهذيان يستحق للاحتراق بالنار، كما قــال: «و مــن اُوتي كــتابه وراء ظهره فسوف يدعوا ثبوراً و يصلي سعىراً»، و قد ورد في الخسير إنَّ مــن عـمــل حـســنة كذا يخلق الله منها ملكاً يستغفر لـــه إلى يوم القــيامة كما قال تعالى: «إنَّ الَّذين قالوا ربَّنا الله ثمَّ استقاموا تتنزل عليهم الملائكة أن لاتخـافوا و لاتحزنوا و أبشروا بالجنة الّتي كنتم توعدون نحن أولياؤكم في الحياة الدنيا و في الآخرة»، و هكذا القياس في الكفر و الاعتقاد السوء فمن فسد اعتقاده فى المسـائل الإلهـية و رسـخ على جهله و بالغ فى كفره يتنزل على نفسه شيطان يوعــده بالشــر، و يُغــرّه اغتراراً\* بالجهل. و يعجبه إعجاباً بنفسه. و كان قرينه في الدنــيا والآخــرة كما قال تعالى: «هل أنبئكم على من تنزّل الشياطين تنرل على كل أفاك أثيم، يسمع آيات الله ثمُّ يصرّ مستكبراً» الآية. و قوله: «و من يعش عن ذكر الرَّحمن نقَّيض لــه شيطاناً فهو له قرين» و هذه الهيأة الراسخة للنفس المتمثلة لها يوم القيامة هي الَّتي تسمى في عرف الحكمة بالملكة. و في لسان الشريعة بالملك و الشبيطان في جبانبي الخمير و التسر. و المسمى أمر واحد في الحقيقة لأنَّ المحقق عـندنا إنَّ الملكــات النفسانية تصير صوراً جوهرية و ذواتاً قائمة فعالة في النفس تنعميماً و تعذيباً. و لــو لم يكن لتلك الملكات من الثبات و التجوهر ما يبقى أبد الآبــاد لم يكــن لخلود أهل الجمنة في الثواب و أهل النار في العقاب أبداً وجه؛ فإنَّ

<sup>\*</sup> قوله: هو يوعده اغتراراً» و النسخة المصحّحة: و يُغرّه اغتراراً.

منشـــأ الثواب و العذاب لوكان نفس العمل أو القول و هما أمران زائلان يلزم بقاء المعلسول مسم زوال العلَّة المقتضية و ذلك غير صحيح، و الفعل الجسماني الواقع في زمــان متــناه كــيف يصير منشئاً للجزاء الواقع فى أزمنة غير متناهية. و مثل هذه الجازاة غير لائسق بالحكيم سيما في جانب العذاب، كما قال: «و ما أنا بظلام للعبيد» و قال: «و ذلك بما كسبت قلوبكم» ولكن إنّما يخلد أهل الجنة في الجنة و أهمل السنار في السنار بالثبات في النيات و الرسوخ في الملكات، و مع ذلك فإنَّ من فعــل مثقال ذرة من الخنعر أو الشر في الدُّنيا يرى أثر ذلك مكتوباً في صحيفة نفسه أو صحيفة أرفع مـن نفسه كما قال تعالى: «في صحف مكرّمة، مرفوعة مطهّرة. بأيدى سفرة. كرام بررة» و إذا قامت القيامة و حان وقت أن يقع بصره إلى وجه ذاته لفراغه عن شواغل هذه الحياة الدُّنيا و ما يورده الحواس و يلتفت إلى صفحة باطـنه و لوح ضميره و هو المراد بقوله تعالى: «و إذا الصّحف نشرت». فمن كان في غفلة عن أحوال نفسه و حساب سيئاته و حسناته يقول عند كشف غطائه و حضــور ذاته و مطالعة صفحة كتابه هما لهذا الكتاب لايغادر صغيرة ولا كبيرة إلا أحصاها، و وجـدوا ما عملوا حاضراً. ولايظلم ربّك أحداً. يوم تجد كل نفس ما عملـت من خير محضراً و ما عملت من سوء تودّ لو أنّ بينها و بينه أمداً بعيداً» و قد ورد في هذا الباب من طريق أهل البيت(ع) و غيرهم عن النبي(ص) أحاديث كثيرة.

منها ما روى عن قيس بن عاصم أنّه قال(ص): يا قيس إنَّ مع العز ذلاً. و مع الحياة موتاً، و إنَّ مع الدنيا آخرةً. و إنَّ لكل شىء رقيباً. و على كل شىء حسيباً. و إنَّ لكل أجل كتاباً. و إنّه لابد لك من قرين يدفن معك و تدفن معه. و هو حي

<sup>\*</sup> قولسه: هوقند ورد في هنذا المباب... منها ما روى عن قيس بن عاصم...» حديث قيس بن عاصم هوالحديث السرابع من المجلس الأول من أمالى الصدوق ــ ره . و قوله: «لابدٌ لك من قرين...» عبارة الحديث في الأمالى هكذا: و أنه لابد لك من قرين بدفن ممك و هو حيّ الح.

و أنست ميّست فإن كان كريماً أكرمك، و إن كان لئيماً أسلمك، ثمَّ لايحشر إلا معك ولا تحشير إلا معه، ولا تسئل إلا عنه فلا تجعله إلا صالحاً؛ فإنّه إن صلح آنست به، و إن فسد لاتستوحش إلا منه، و هو فعلك.

فانظــر يـــا ولــيّـى فى هــذا الحديث الشريف تجد فيه لباب معرفة النفس و علم الآخرة. و فيه إشارة إلي عدة مسائل شريغة ليس هاهنا موضع بيانها.

و منها قوله(ص): إنَّ الجنة قيعان و إنَّ غراسها سبحان الله.

و منها إنَّ المرء مرهون يعمله.

و مها قوله(ص): خلق الكافر من ذنب المؤمن و أمثال ذلك كثيرة.

و من كلام فيثاغورس و هو من أعاظم الحكماء الأقدمين إلك ستمارض لك في أفسالك و أقوالمك و أفكارك، و سيظهر لك من كل حركة فكرية أو قولية أو عملية صدورة روحانية و جسمانية، فإن كانت الحركة غضبية أو شهوية صارت مادة لشيطان يؤذيك في حياتك و يحجبك عن ملاقاة النور بعد وفاتك، و إن كانت الحمركة عقلية صارت ملكاً تلتذ بمنادمته في دنياك، و تهتدى به في أخراك إلى جوارالله و دار كرامته.

و تما يشدر إلى أنَّ صورة كل إنسان فى الآخرة نتيجة عمله و غاية فعله فى الدنيا قوله تعالى فى حق ابن نوح(ع): «إنه عمل غير صالح» على قرائة فتح الميم، و فى القرآن آيات كديرة دالة على أنَّ كل ما يلاقيه الإنسان فى الآخرة و يصل إلىه من الجنة و ما فيها من الحور و القصور و الفواكه و غيرها و النار و مافيها من العقارب و الحسيات و غيرها ليست إلا غاية أفعاله و صورة أعماله و آثار ملكاته، و إنها الجزاء هناك بنفس العمل باعتبار ما ينتهى إليه كقوله تعالى: «ولا تجرون إلا ما كنتم تعملون»، و قوله تعالى: «إنما تجزون ما كنتم تعملون» لم يقل عقراء أعداء الله النار».

و توضيح ذلـك أنَّ مـواد الأشخّاص الأخروية و متعلقاتها و ما يكون بمنزلة المبذور للأشـجار و المنطف للحـيوانات و الهـيولى للعقليات أثماً هي التصورات الباطنيية و التخيلات النفسانية و التأملات العقلية، لأنَّ الدار الآخرة و كل ما فيها ليست من جنس هذه الدار و ما فيها؛ فما في الدنيا له مادة جسمانية تطرء عليها صــورة أو نفس من خارج بإعانة أسباب خارجية و أوضاع و حركات فلكية. و لأجسامها الحيوانية حياة عرضية. و ما في الآخرة من الجنّات و الأشجار و الأنهــار و غيرهــا أرواح هي بعينها صور معلقة قائمة بذاتها حياتها نفس ذاتها. و كــل نفــس إنســانية مــع مــا يتعلق بها من الحور و القصور و الأشجار و الأنهار جميعها موجودة بوجود واحد وحية بحياة واحدة، و المجموع مع وحدته الشخصية متكـــثر الصـــور. و الإنســـان إذا انقطــع عن الدنيا و تجرّد عن لباس هذا الأدنى و كشيف عين بصره هذا الغطاء كانت قوته الإدراكية قدرة، و علمه غيباً، و غيبه شــهادة، فيصير مبصراً لنتائج أعماله و أفكاره. و مشاهداً لآثار حركاته و أفعاله. قارءاًلصحیفة أعماله و لوح کتابة حسناته و سیئاته، کما قال تعالی: «و کلَّ انسان ألزمـناه طائــره في عـنقه و نخــرج لــه يوم القيامة كتاباً منشوراً، إقرء كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً» و مما يدل على أنَّ الإنسان الكائن " في الدار الآخرة غيرمتكون من مادة طبيعية بل من صورة نفسانية إدراكية قوله تعالى: «و ننشئكم فسيما لاتعملمون» و قوله: «إنَّ كتاب الأبرار لفي عليَّين» و معلوم أنَّ ما في عليَّين لـيس مخلوفــاً من المادة الجسمانية، فعلم أنَّ المرء متكون في القيامة من معلومه و مصتقده فسإن كان معلومه من باب الشهوات المذمومة و الأماني الباطلة و الأهواء الفاسـدة تكون من أهل النار و العذاب محترقاً بنار الجحيم يكون كتابه في سجين. و إن كانــت معلوماتــه مــن باب الأمور القدسية و معرفة الله و ملائكته و كتبه و رسله فيكون لا محالة من أهل الملكوت الأعلى، و المنزل الأرفع، و القرب الأدنى. و الرفيق الأسني.

<sup>\*</sup> قولـــه: «و تمُــا يدلَّ على أن الإتـــان الكائن...» قد تقدم بحثه و بيانه فى الأصل السابع من الفصل الأول من هذا الباب. فالإنسان الأخروى غير متكوّن من مادة طبيعيّة. فافهم.

#### فصل (۲۱)

### فى حقيقة الحساب و الميزان

لعلك قد تنبهت من الأُصول الَّتي كررنا ذكرها أنَّ كل مكلف يرى يوم الآخرة حاصل متفرقات أفعاله و أقواله؛ و فذلكة حساب حسناته و سيئاته. و يصادف جملية كيل دقييق و جليل مين أعماله في كتابه «لايغادر صغيرة و لا كبيرة إلا أحصاها، و وجــدوا ما عملوا حاضراً. و لا يظلم ربّك أحداً» و الحساب عبارة " عنن جمع تفاريق الأعداد و المقادير و تعريف مبلغها، و في قدرة الله أن يكشف في لحظة واحدة للخلائق حاصل أعمالهم وميزان حسناتهم وسيئاتهم وهو أسرع الحاسبين. قال تعالى: «و نضع الموازين القسط ليوم القيامة فلا تظلم نفس شيئاً. و إن كـان مثقال حبة من خردل أتينا بهاو كفي بناحاسبين» و قال تعالى: «والوزن يومـــثذ الحـق فمن تقلت موازينه فأولئك هم المفلحون و من خفّت موازينه فأولئك الَّذيــن خــــروا أنفسهم بما كانوا باياتنا يظلمون». أُوتى بلفظ الجمع إشارة إلى أنَّ الميزان لـــه أنــواع كثيرة بعضها ميزان العلوم و بعضها ميزان الأعمال. أما ميزان العلـوم فاعـلم أنَّ الله قـد وضمع ميزاناً مستقيماً و قسطاساً مبيناً أنزل من السماء ليعرف بأقسامه مكائيل الأرزاق المعنوية. و مثاقيل الأغذية الرّوحانية. و يعلم بها حقهـًا مـن باطلها، و يوزن بها جواهر الحقائق العقلية و نقود الصور الإدراكية، و يمييز رائجهـا في سوق الآخرة من زيَّفها. و خالصها من مفشوشها. و علَّمنا بتعليم ملائكته و رسله كيفية الوزن بها، و معرفة أقسامها الخمسة و تميز مستقيمها من مسنحرفها حييث قسال: «و زنوا بالقسطاس المستقيم» فمن تعلُّم هذه الموازين الَّقي أنــز لها الله تعالى في كتابه على رسوله فقد اهتدى، و من عدل عنها و عمل بالرأى و التخمين فقد ضلٌّ و غوى و تردّى إلى الجحيم.

<sup>\*</sup> قوله : «و الحسباب عبارة...» ناظر إلى كلام الهفّق الطوسى في آخر الفصل التاسع من «آغاز و انجام» فراجع

فإن قلت: أين ميزان العلوم في القرآن فهل هذا إلا إفك و بهتان.

قلـنا ألم تسـمع قوله تعالى في سورة الرحمان: «و السماء رفعها و وضع الميزان، أقسيموا الوزن بالقسط و لا تخسروا الميزان» ألم تسمع قوله تعالى في سورة الحديد: «لقد أرسلنا رسلنا بالبيّنات، و أنزلنا معهم الكتاب و الميزان ليقوم الناس بالقسط» أزعمت أيها العاقل المتأمّل أنَّ الميزان المنزّل من عندالله مع إنزال الكتب و إرسال الرسيل هنو مبيزان السبر و الشبعير و الأرزو التمرو غيرها؛ أتو همت أنَّ المهزان المقــارن وضــعه لرفع السماء هو القبّان و الطيّار و أمثالهما؟ ما أبعد هذا التوهم و الحسبان، و ما أقبح هذا الافتراء و البهتان. واتق أيهاالناظر في معانى الكتاب و لا تتعسَّف في بــاب التأويل. ولا تركب متن الجهالة و اللجاج إلى أعظك أن تكون مـن الجاهلين. و اعلم أنَّ الَّذي يدعو أمثالك و أصحابك من الظاهريين و الحنابلة و غبرهم على حمل ألفاظ الكتاب و السنة على المعاني العامية جمود قرانحهم على التجسيم، و عبدم تجاوز أذهانهم عن حدود الأجسام و الجسمانيات، و لو تأملوا قلبيلا في نفس معنى الميزان، و جردوا حقيقة معناه عن الزوائد و الخصوصيات لعلموا أنَّ حقيقة الميزان ليس يجب أن يكون ألبتة مما له شكل مخصوص أو صورة جسمانية، فيإنَّ حقيقة معنى الميزان و روحيه و سرَّه هو ما يقاس و يوزن به الشيء، و الشيء أعم من أن يكون جسمانياً أو غيرجسماني، فكما إن القبّان و ذا الكفيتين و غيرهما ميزان للأثقال، و الاصطرلاب ميزان للارتفاعات والمواقيت، و الشباقول مبيزان لمعرفة الأعمدة، و المسطر ميزان لاستقامة الخطوط، فكذلك علم المنطق ميزان للفكر في العلوم النظرية يعرف به صحيح الفكر من فاسده، و علم البنحو ميزان للإعبراب و البناء، و العروض ميزان للشعر، و الحس ميزان ليعض المدركات، والعقل الكامل ميزان لجميع الأشياء، و بالجملة ميزان كل شيء يكون من جنسه؛ فبالموازين مخستلفة، و الميزان المذكور في القرآن ينبغي أن يجمل على أشــرف الموازيــن و هــو مــيزان يــوم الحساب كما دل عليه قوله تعالى: «و نضع الموازيــن القسط ليوم القيامة». و هو ميزان العلوم و ميزان الأعمال القلبيَّة الناشئة مـن الأعمــال البدنيَّة، و سئل جعفر الصادق(ع) عن قوله تعالى: «و نضع الموازين القسـط» فقال: الموازين هم الأنبياء و الأولياء. و اعلم أنَّ ميزان الآخرة ما يعرف بـه حقـائق الأشــياء كـــا هــي من العلم بالله و صفاته العليا و أفعاله العظمي من ملائكته وكتبه و رسله، و العلم باليوم الآخر و المعاد تعليماً من قبل أنبياء الله(ع) كمــا عــلـم الأنبياء من الملائكة و الملائكة من الله، فالمعلّم الأوَّل هو الحق سبحانه. والمعــلم الثاني هو جبرئيل، و المعلّم الثالث هو الرّسول(ع)، و قد أنزل الله سبحانه مـن السماء هذه الموازين الخمسة المستخرجة من القرآن ليعلم بها كل أحد مقدار عــلمه و عقلــه، و مــيزان ســعيه و عمله، و هي ميزان التعادل و ميزان التلازم و مـيزان الــتعاند، لكــن مــيزان التعادل ينقسم إلى ثلاثة أقسام الأكبر و الأوسط و الأصغر؛ فيصير الجميع خمسة"، و تفاصيلها و بيان كل قسم منها و كيفية استنباطه من القرآن مذكور في كتابنا المسمى بالمفاتيح الغيبية، و هي بالحقيقة سلاليم العروج إلى عالم السماء بل إلى مجاورة مبدأ الأشياء، و المقدمات و الأُصول المذكورة فيها درجــات الســـلاليم للعروج الروحاني. و أما المعراج الجسماني فلا تفي بذلك سعة قبوة كبلِّ نفس ببل يختص ذلبك بقوة نفس النيرٌع). و بالجملة فهذه الموازين الأخروية هي ألَّتي تعرف بها مثا قيل الأفكار و مكائيل الأنظار في العلوم الحقيقية الَّتي هي الأرزاق المعنوية لأهل الآخرة. و قد أنزلها الله تعالى من السماء ليعلم كلٌّ أحــد مقدار علمه و عقله و مقدار سعيه و عمله، و يحسب حساب رزقه و أجله. و يحضـر كتاب عمره و أمله؛ فإنَّ لكل مخلوق رزقاً مخصوصاً. و بحسب كل رزق لــه بقــاء معلوم و أجل مكتوب و حساب محسوب، و الأرزاق المعنوية كالأرزاق الصــورية مــتفاوتة في الأكل متفاضلة في دوام الحياة و الأجل كمأ وكيفاً و نفعاً و ضــراً. بــل الأرزاق الأخروية أشدّ تفاوتا و أكثر تفضيلا من الأرزاق الدنيوية كما

قوامه: «فيصير الجميع خسة...» راجع شرح الأسماء للمتأله السيزواري في الموازين الخمسة المنقولة
 من اسرارالآيات للمصلف (ط ١، ص ٢٠).

قــال ســبحانه: «و للآخــرة أكــبر درجــات و أكثر تفضيلا». و قال أيضاً مخاطباً لنبيّه(ص) المنذر المعلم للناس: «أدع إلى سبيل ربّك بالحكمة و الموعظة الحسنة و جادهم بالَّتي هي أحسن» فأمره بدعوة الخلائق إلى أنواع من الأرزاق المعنوية حسب تفاوت الغرائز لهم و الجبلات؛ فالقرآن بمنزلة مائدة نازلة من السماء إلى الأرض مشتملة على أقسام الرزق، و لكل قوم منها رزق معلوم و حياة مقسومة، فالحكمة و الـبراهين لقوم، و الموعظة و الخطابة لقوم، و الجدل و الشهرة لقوم. و يوجــد فــيه لغــير هؤلاء الطوائف الثلاث أغذية ليست بهذه المثابة من اللطافة بل هـى كالقشور و النخالة على حسب مقاماتهم في غلظ الطبائع و الكثافة و السفالة كما أشير إليه بقوله: «ولا رطب و لايابس إلا في كتاب مبن»، فكما يوجد فيه اللبوب من الأغذية لأولى الألباب كذلك يوجد فيه ما هو كالتبن و القشور للعوام الّذيــن درجــتهم درجــة الأنعــام. كـمــا قال: «متاعاً لكم و لأنعامكم» و ذلك لأنَّ الغذاء يجب أن يكون مشاجاً للمغتذى؛ فالحسوس من الغذاء للجوهر الحاس. و المخيلات و الموهومات منه للنفس الخيالية و الوهمية، و المعقولات منه غذاء المجوهر العباقل إذهبا يتغذى ويتقوى ويستكمل ويصعر منتقلا من حد العقل بالقوة بالغاً إلى حدالعقل الفعال، باقياً بقاءً سر مديّاً أبديّاً.

### تبصرة ميزانية

اعلم أنَّ من الأمور التي لابد من معرفتها لمن يسلك سبيل الآخرة هي كيفية الموازنة بين النشأتين، و المقايسة لما في كل منهما بإزاء الأخرى، فمن فتح الله على قلبه باب الموازنة بين العالمين عالم الملك و الشهادة و عالم الملكوت و الفيب يسهل عليه سلوك سبيل الله و الدخول في دار السلام، و يطلع على أكثر أسرار القرآن و أطواره، و يشاهد حقائق آياته و أنواره مما غفلت عنه كافة علماء الرسوم، و متفاسفة المحكماء المشهورون بالفضل و الذكاء، و هو باب عظيم في معرفة أحوال الأشياء و حقائق الموجودات على ما هي عليه، سيما معرفة المعاد و هو أول

مقامــات النسبوة. لأنَّ مبادى أحوال الأنبياء(ع) \* أن يتجلى لهم في المنام ما في عالم الملكـوت. و يتصـور لهـم حقـائق الأشـياء في كسوة الأشباح المثالية. لأنَّ الرؤيا الصادقة \*\* جـزء من أجزاء النبوة. و لا يتجلى الحقائق مجردة عن لباس الصورة المثالبية إلا في عالم القيامة لقيامها بذواتها هناك، و أما في هذا العالم فهي في أغطية من الصور الحسية المادية، وكذلك هي في عالم الرؤيا الصّادقة و عالم البرزخ أيضاً في أغطية لكنها رقيقة و هي الصور المثالية، فمن عرف كيفية الموازنة بين العالمين بــل الموالم الثلاث يعلم تأويل الأحاديث و تعبير الرؤيا آلتي هي جزء من النبوة و تمـام النبُّوة بمشاهدة ما في ذلك العالم بالتجرد التام، و هو حاصل للأنبياء(ع) و هم بعــد في جلابيب البشرية، و لغيرهم من الأولياء أنَّما يحصل بعد ارتحالهم عن هذه الحسياة الدنسيا. فستأمل يسا حبسيني في هذا المقام فعساك تنفتح لك روزنة إلى عالم الملكوت و إلا فمازلت متوجّهاً إلى ملابس عالم التقليد الحيواني، مصروف الهمة و الوجهــة إلــيه مــن أنــوار الملكــوت، مستفيداً من آثار الحس و التقليد فمحال أن يـتجلُّى لـك شيء من غوامض الحكمة و أسرار القيامة، و اعلم بألك مسافر من الدنسيا إلى الآخــرة. و أنــت تاجر و رأس مالك حياتك الدنياوية. و تجارتك هي اكتسباب القنبية العلمية، و هي زادك في سفرك إلى معادك، و فائدتك هي حياتك

<sup>\*</sup> قولمه: «لأنّ مبادى أحوال الأنبيام...» ناظر إلى الحديث الثالث أوّل صحيح البخارى: «أولّ ما يُدئ به رسول لله \_ ص \_ من الوحى، الرؤيا الصالحة في النوم الحز».

<sup>\*\*</sup> قول.ه: «لأنَّ الرؤيا الصادقة...» قال مولانا الإمام جعفرالصادق عليهالسلام: «رأى المؤمن و رؤياه في آخرالومان على سبعين جزءاً من أجزاء النبوة» (الوافي للفيض .. قدّس سرّه ـ. ط ١ من الرحلي. ج ١٦. ص ١٣٧، رواه سن الكافي). و في بعض الروايات أكثر من ذلك الجزء، و في بعضها أقلَّ منه. و في السيرة المحليمة: «ما جاء في من الألفاظ بلفت خسة عشر لفظأ» (ج ١، باب بدء الوحي، ص ٢٤٩)؛ و الاختلاف في نفاوت الأجزاء بحسب درجات الإيان. قال الحكيم أبوالقاسم الفردوسي:

مگر خواب را بیهده تشمری یکی بهره دانش ز پیفیمبری

الأبدية و نعيمها بلقاء الله و ملكوت، و خسرانك هلاك نفسك باحتجابك عن جبوار الله و دار كرامته، و اعلم أنَّ الناقد بصير ولا يقبل منك إلا الخالص من إبرييز المعرفة و الطاعة، فبوزن حسناتك بميزان صدق لا ميل فيه، و احسب حساب نفسك قبل أن توافى عمرك، و قبل أن يجاسب عليك فى وقت لايمكنك الستدارك والبتلافى، فالموازين مرفوعة ليوم الحساب و فيه النواب و العقاب، «فأما من نقلت موازينه فهو فى عيشة راضية، و أما من خفت موازينه فأمّة هاوية، و ما أدراك ماهيه، نار حامية».

#### تتمة

و أما القول في ميزان الأعمال فاعلم أنَّ لكل عمل من الأعمال البدنية تأثيراً في النفس؛ فيإن كان من باب الحسنات و الطاعات كالصلاة و الصيام و الحج و الزكاة و الجهاد و غيرها فله تأثير في تنوير النفس و تخليصها من أسر الشهوات و تطهيرهما عن غواسق الميوليات و جذبها من الدنيا إلى الأخرى و من المغزل الأدني إلى الهل الأعلى؛ فلكل عسل منها مقدار معين من التأثير في التنوير والتهذيب، و إذا تضاعفت و تكثرت الحسنات فبقدر تكثرها و تضاعفها يزداد مقدار المتأثير والتنوير، و كذلك لكل عمل من الأعمال السيئة قدراً مهيناً من الستأثير في إظلام جوهر النفس و تكثيفها و تكديرها و تعليقها بالدنيا و شهواتها، الستأثير في إظلام جوهر النفس و تكثيفها و تكديرها و تعليقها بالدنيا و شهواتها، و تتسيدها بسلاسلها و أغلالها، فإذا تضاعفت المعاصى و السيئات ازدادت الظلمة و التكثيف شدة و قدراً، و كل ذلك محجوب عن مشاهدة الخلق في الدنيا، و عند قيام الساعة و ارتفاع المعجب ينكشف لهم حقيقة الأمر في ذلك، و يصادف كل أحد مقدار سعيه و عمله، و يرى رجمان إحدى كفق ميزانه و قودًة مرتبة نور

<sup>\*</sup> قولسه: «سمن إبريمز المصرفة...» إبريمن بكسسر أولسه و مسكون ثانسيه: زر خالص، إبريزي مثله (منتهم الأرب).

طاعبته أو ظلمة كفرانه، و يالجملة كل أحد من أفراد الناس في مدة حياته لمه تفاريق أعمال إما حسنات أو سيئات أو مختلفات؛ فإذا جمع يوم القيامة حاصل متفرقات حسناته أو سيئاته كان إما لأحدهما الرجحان أولا؛ فعلى الأول يكون من أهل السعادة إن كان الرجحان للحسنة، و من أهل الشقاوة إن كان للسيئة. و عــلمي الثاني يكون متوسطاً بين الجانبين حتّى يحكم الله فيه إما أن يعذب و إما أن يـتوب علميه. لكـن جانب الرحمة أرجح نظراً إلى الجواد المطلق. و هذه الأقسام المثلاثة أنّما تعتبر بالقياس إلى الأعمال. و في الوجود قسم آخر أرفع من الكل و هــم ألَّذين استفرقت ذواتهم في شهود جلالالله، ولا التفات لهم إلى عمل صالح أو سيّيء. فكسروا "كفق ميزانهم و خلصوا من عالم الموازين و الأعمال و الانحراف فسيها و الاعستدال إلى عسالم المعارف و الأحوال، و مطالعة أنوار الجمال و الجلال: فمنقول مسن الرأس: كل أحد ما لم يخلص بقوَّة اليقين و نور الإيمان و التوحيد عن قيد الطبيعة و أسر الدنيا فذاته مرهونة بعمله؛ فهو بحسب مزاولة الأعمال والأفعال و تمراتها و نتائجها و تجاذبها للنفس إلى شيء من الجانبين بمنزلة ميزان ذي كفتين إحمدى كفتسيه تميل إلى الجانب الأسفل أعنى الجحيم بقدر ما فيها من متاع الدنيا الفانسية، والأخسري بيسيل إلى الجانب الأعسلي و دارالنعيم بقدر ما فيها من متاع الآخــرة؛ ففــى يسوم العرض الأكبر إذا وقع التعارض بين الكفتين و التجاذب إلى الجنبة في الحكم لله الصلى الكبير على كل أحد في إدخاله إحدى الدارين دار النعميم و دار الجحميم بترجميح إحمدى كفتيه. و اعلم أنَّ كفة الحسنات في جانب اليمين و هو جانب الشرق، و كفة السيئات في جانب الشمال و هو جانب الغرب، ثمُّ لايذهـبُ عليك أنه إذا وقع الترجيح و نفذ الحكم و قضى الأمر تصيرُ الكفتان في حكسم واحدة في المشمرقيَّة و المغربسيَّة، و اليمينسية و الشمالية، و الجنانسيَّة و

<sup>\*</sup>قولـه: هفكفروا» والصواب: فكسروا كفّق ميزانهم. و لايخفى عليك أن قوله و فى الوجود قسم آخر إلى أول النصل كلمة طُمايا حقّاً.

الجهنميّة، لغلمبة إحداهما عملى الأخـرى بحيث يجعلها مقهورة مطموسة. فأهل السعادة يصير كلتا يديهم يمينيّة. وكلتا يدى أهل الشمال تصير شماليّة فافهم.

#### فصل (۲۲)

# \* في الاشارة الى طوائف الناس يوم القيامة

قد علمت أنَّ أهل الآخرة على الإجمال ثلاثة أقسام: المقربون و السعداء و هم أصحاب الميمين، و الأشقياء و هم أصحاب الشمال، و هم من جهة الحساب صنفان أحدهما يدخلمون الجئة و يرزقون من نعيمها بغير حساب، و هم ثلاثة أقوام منهم المقربون الكاملون في المعرفة و التجرد لأنهم لتنزههم و ارتفاع مكانتهم عن شواغل الكتاب و الحساب يدخلون الجنّة بفيرحساب، كما قال تعالى في حق أمـثالهم: «مـا علـيك من حسابهم من شيء ولا من حسابك عليهم من شيء» و منهم جماعة من أصحاب اليمين لم يقدموا في الدنيا على معصية و لم يقترفوا سيئة. و لم يسريدوا علمواً في الأرض و لا فسماداً لصفاء ضمائرهم و سلامة فطرتهم عن ريسن المعاصــي و قــومَ نفوسهم على فعل الطاعات. فهم أيضاً يدخلون الجنّة بغير حسباب كمنا قبال تعمالي: «تلبك الدار الآخرة نجعلها للذين لايريدون علَّواً في الأرض ولا فساداً و العاقبة للمتقين» و منهم جماعة نفوسهم ساذجة و صحائف أعمالهم خالية عن آثار السيئات و الحسنات جميعاً؛ فلهم حالة إمكانيَّة فينالهم الله بـرحمة مـنه و فضل لم يمسسهم سوء العذاب؛ لأنَّ جانب الرحمة أرجح من جانب الغضب، و الإمكان مصحح للقبول مع عدم المنافى، و الواهب جواد كريم؛ فهؤلا. أيضــاً يدخلون الجنّة بغير حساب و قد قال تعالى: «و ما أنا بظلام للعبيد» و قال تعالى: «سبقت رحمتي غضبي». و قال تعالى: «و رحمتي و سعت كلُّ شيء». و أما

<sup>\*</sup> قوله: «فصل في الإشارة إلى طوائف الناس يوم القيامة» ناظر إلى الفصل السادس من رسالة «آغاز و انجام» للمحقّق الطوسي فإنُ المصنّف ناظر اليه.

الصنف الآخروهم أهل العقاب في الجملة فهم أيضاً ثلاثة أقوام منهم قوم صحيفة أعسالهم خالية من العمل الصالح، ولا محالة يكونون كفاراً محضة فيدخلون جهنم بلاحساب. و منهم قوم صدرمنهم بعض الحسنات لكن وقع في حقهم قوله تعالى: «فعيط ما صنعوا و باطل ما كانوا يعملون»، و قوله تعالى: «و قدمنا إلى ماعملوا من عمل فجعلناه هباء منثوراً» و منهم قوم هم في الحقيقة من أهل الحساب حيث خلطوا عملاً صالحاً و آخر سيئاً، فهؤلاء قسمان: أحدها من نوقش في حسابه بكل دقيق و جليل لأكه بهذه المثابة كان في الدنيا عاشر مع الخلائق، و كان يستوفى حقه في المعاملات معهم من غير مسامحة؛ فيعامل معه في الآخرة مثل ما عامل مع الخلق في الدنيا، و القسم الثاني و هم الذين كانوا يخافون سوءالحساب و يشفقون من عذاب يوم القيامة، فهؤلاء لا يناقش معهم في موقف الحساب فكيف بعذبون و يمكنون في مقام العذاب.

### فصل (٢٣) في أحوال تعرض يوم القيامة\*

إذا ظهر نبور الأنبوار و انكشف عند ارتفاع الحجب جلال وجه الله القيّوم، و غلب سلطان الأحدية باضمحلال الكثرة، و اشتدت جهات الفاعلية و التأثير بهزوال الحواجز، و خروج المستعدات من القوّة إلى الفعل، و انتهاء الحركات إلى غاياتها، و بروز الحقائق من مكامن غيبها و حجب موادها و إمكاناتها إلى مجالى ظهوراتها انخبرط كل ذى مبدء فى مبدئه، و رجع كل شيء إلى أصله، و عاد كل ناقص إلى كماله، انتهى الأمر كلّه إلى الله كما قال تعالى: «ولله ميراث السماوات و

<sup>\*</sup> قولـــه: «فصــل فى أحـــوال تعرض يوم القيامة...» هذا الفصل الشريف هو فى الحقيقة شرح الفصل الثالث عشر من «آغاز و انجام» للمحقّق الحنواجه نصيرالدين الطوسى ـــ قدّس سرّه ـــ كما يظهر عند المقابلة و العرض.

الأرض» و قوله «ألا إلى الله تصعر الأمور» فلا علك أحد شيئاً إلا باذن الله كمما قال تعالى: «لمن الملك اليوم لله الواحد القهار» فإذا اتصل كلِّ فعل بفاعله و التحق كلُّ فرع بأصله و جمع كل مستفيض مع مفيضه لم يبق لأنوار الكواكب عبند ذليك ظهيور، و إذا النجوم طمسيت، ولا لاجبرامها وضع و قدر و إذا الكواكب انتشرت، و زال ضوءالشمس و انكدر نورالكواكب إذا الشمس كــورّت، و محى نور القمر و خسف القمر. و لم يبق بعدٌ و مباينة مكان و وضع بين المنير و المستنير و جمع الشمس و القمر؛ و اتحدث النفس بالأرواح و زالت المبايسنة بين الأشباح و الأرواح، و لهذا يكون أبدان أهل الجنّة بصورة نفوسها كالشخص و ظله، و رجعت السماوات والأرض إلى ما كانتا عليه قبل انفتاقها من الرتق؛ فعادتا إلى مقام الجمعيّة المعنويّة حيث كانتا رتقاً من هذه التفرقة من حيث هذا الوجود الطبيعي؛ فعادتا كما كانتا رتقاً بعد الفتق، وكذا العناصر الأربعة و يصــــر كلها عنصراً واحداً مظلماً لايرون فيها شمساًو لا زمهريراً، و الجسبال لكونها متكونة من الرّمال فعادت كما كانت عليه في شهود الآخرة «و يسئلونك عن الجبال فقل ينسفها ربى نسفاً» فيذرها قاعاً صفصفاً لاترى فيها عوجــاً و لا أمــتاً» و ينقلــب كــل العنصــريّات نــاراً واحــدة غـــر هذه النار الأسطقسية، و يصبر الحيولي كلها بحراً مسجوراً و إذا البحار سجرت، كما وقعت الإشمارة في حتى آل فيرعون بقوله: «اغرقوا فادخلو ناراً» و بالجملة يتصل المبرّ بالمبحر، و يمتحد الفوق و التحت، و تزول الأبعاد و الأحجام، و ترتفع الحواجز و الحوائل. و يرقى الحجب لأهل البرازخ و مواقف الأشهاد. يوم تبلى السرائر، يموم يقموم الأشمهاد، و يقام الحلائق عن مكامن الحجب إلى مواقسف كشسف الأسرار لقوسله: «وقفوهم إلهم مسئولون»، و المتخلصون من محابس الأشباح و الأرواح يتوجهون إلى الحضرة الإلهية لقوله تعالى: «فإذاهم من الأجداث إلى ربّهم ينسلون».

قبال بعيض العبرفاء المكاشيفين: إذا أخرجت الأرض اثقالها حتى ما بقي فيها

شيء اختزنته جيء بها إلى الظلمة الَّتي هي دون الهشر كما قال تعالى: «و حملت الأرض و الجبال فدكَّتا دكَّة واحدة». فتمدّ مد الأديم و بسطه فلا يرى فيها عوجاً و لا أُمــتاً و هــى الساهرة إذلانوم فيها كما قال: «فإنّما هى زجرة واحدة فإذاهم بالسباهرة» و يسرجع ما تحت مقفر فلك الكواكب جهنّم. و سميت جذا الأسم لبعد قعرها. يقال بـُرجهنام أي بعيد القعر؛ و يوضع الصراط من الأرض علواً إلىَّ سطح فلمك الكواكسب و هو فرش الكرسي من حيث باطنه إذ كل أمور الآخرة يقع فى بـاطن حجـبُ الدنيا. و لذلك قيل أرض الجنّة الكرسي و سقفها عرش الرحمن. و يوضع الموازيسن في أرض المحشم لكل مكلف ميزان يخصه بعد المهزان المام قوله تصالى: «و السوزن يومسئذ الحسق» و أمّــا الموازيسن الخاصّة فيجعل فيها الكتب و الصمحائف و يسوزن بهما كمما يوزن هاهنا الصور العلميّة و الأفكار النظريّة بعلم القسطاس ليظهر صحيحها من فاسدها وحقها من باطلها و آخر ما يوضع في المبيزان قبول الصبد: الحمدلة، لذلك قال الرسول(ص): الحمدلله ملأ الميزان، وكفة مــيزان كلِّ أحد بقدر أعماله و أفعاله. و بحسبها يكون ثقلها و خفتها؛ فكل ذكر و قبول يدخسل في المبيزان إلا قبوال لا إله إلا الله، لأنَّ كلُّ عمل لــه مقابل في عالم التضاد. و ليس للتوحيد مقابل إلا الشرك و هما لا يجتمعان في ميزان واحد. لأنَّ السيقين الدائسم كمما لا يجامع ضده كذلك لا يتعاقبان على موضوع واحد، فليست للكلمة ما يقابلها و يعادلها في الكفة الأخرى فلا يرجح عليها شيء بالضرورة كما يبدل عليه حديث صاحب السجلات و أما المشركون فلا ميزان لهم في ذلك اليوم؛ لأنَّ أعمــال خيرهــم محبوطة، و لذا قال تعالى: «ولا نقيم لهم يوم القيامة وزناً» و يضــرب بســور يسمى الأعراف بين الجنّة و النّار، و جعل مكاناً لمن اعتدلت كفّتا ميزانه، و وقعت الحفظة بأيديهم الكتب الَّتي كتبوها في الدنيا من أفعال المتكلِّفين و أقوالهم ليس فيها شيء من الاعتقادات القلبية، و لهذا قال سبحانه: «و كلُّ شيء فعلسوه في الزبسر» و لم يقل علموه؛ فعلقوها في أعناقهم و أيديهم كما في قوله: «و كلَّ إنسان ألزمناه طائره في عنقه و نخرج لــه يوم القيامة كتاباً يلقاء منشوراً. إقرأ كتابك كفي بنفسك اليوم عليك حسيباً» و قال: «و وفيّت كلّ نفس ما عملت» و هو أعلم بما يعملون؛ فمنهم من أخذ كتابه بيمينه و منهم من أخذه بشماله. و منهم من أخذه وراء ظهره و هم الّذين نبذوا الكتاب في الدُّنيا و راء ظهورهم. و اشتروا بــه ثمناً قليلا. و ليس أولئك إلا أئمَّة الضلال. و يأتى مع كلِّ إنسان ة ينه من الملائكة و الشياطين لقوله تعالى: «و جائت كل نفس معها سائق و شـهید» لأنَّ كلُّ نفس لها قوی محركة و أخرى مدركة؛ فمبدأ قواها الحركة هو المسمّى بالسائق سواءً كان ملكاً أو شيطاناً، و مبدأ قواها المدركة هوالمسمى بالشهيد كذلك قوله تعالى: «أذ يتلقى المتلقيان عن اليمين و عن الشمال قعيد، مـا يلفـظ من قول إلا لديه رقيب عتيد» ثمَّ يأتي الله عزَّ و جلُّ على عرشه و الملائكة تحمل ذلك العرش فيضعونه في تلك الأرض المشرقة بنور ربها لقواحه: «و تـرى الملائكـة حـافين حـول العرش يسبّحون بحمد ربّهم» و قضي بينهم بـالحق، و الجـنّة عـن يـين العرش و النار من الجانب الآخر، و تأتى ملائكة السماوات ملائكة كل سماء عليحدة في صف متميزة عن ملائكة سماء أخرى و عسن غيرهم فيكون سبعة صفوف و الروح الأعظم قائم مقدم الجماعة ثم يجاء بالكتسب و الصحف المنزلـة عـلى الأنبياء و يوضع هناك كما قال تعالى. «و أشرقت الأرض بنور ربّها، و وضع الكتاب و جيء بالنبيين و الشهداء و قضى بينهم بالحق» و يجتمع كل أمة برسولها من آمن منهم و من كفر و يحشر الأفراد و الأنبياء مـن غـير رسـالة بمعـزل من الناس، بخلاف الرسل فإنهم أصحاب العساكر؛ فلهم مقام يخصهم دون غيرهم من الأنبياء و الأولياء (ع)، و قد غلبت في ذلك اليوم الهيبة الإلهية، و غلبت على قلوب أهل الموقف من إنسان و ملك و جن فلا يتكلمون إلا همساً \*، و يرفع الحجب بين الله و بين عباده و هو معنى كشف الساق قولمه تعالى: «يوم يكشف عن ساق و يدعون إلى السجود» فلا

<sup>\*</sup> قوله: «إلا همساً، و في القرآن الحكيم: «و خشعت الأصوات فلا تسمع إلا همساً» (طه. ١٠٩).

يبقى أحد على أيّ دين كان إلا يسجد السجود المعهود، و من سجد اتقاءً أوريــاءً تأخــر \* على قفاه، و بهذه السجدة يرجح ميزان أصحاب الأعراف لا لأنها سجدة تكليف كما ظن لأنَّ دارالتكليف هي الدنيا لاغير بل لأنها سجدة ذاتية صدرت عين فطرة من غير رياء و غرض، و قد مر أنَّ جانب الرحمة أرجح إذا بقمي القبابل عملي فطرته الذاتية و مرتبة إمكانه الذاتي من غير انحراف عن سنن الحق و لاتغير في خلق الله إلا على سبيل الاستكمال فيه، و يحضر الجحيم في العرصات عبلي صورة بعير غضيان، و جيء يومئذ بجهلم ليـتذكر الإنسان و يشاهدها أهل الموقف بالعيان «و برّزت الجحيم لمن يرى» فَـيطلع الحَلاثــق من هول مشاهدتها على فنائهم و يفزعون إلى الله، و لولا أن حبسها الله برحمسته لأحرقت السماوات و الأرض، و الموت لكونه عبارة عن هــلاك الحنلق بأحد طرفي التضاد يقام بين الجنّة و هي دار الحياة و النار و هي داراله لإك و السوار في صمورة كسبش أمسلح، و يذبح بشفرة يحيى، و هو إسم لصورة الحياة الباقية في المستقبل بأمر جبرئيل مبدء الحياة؛ و يحيى الأشهاح بـالأرواح بـإذن الله لـيظهر حقـيقة الـبقاء الأبد بموت الموت و حياة الحياة. و يـنادي مـنادي الحـق يــا أهــل الجـئة خلود بلا موت، و يا أهل النار خلود بلامــوت. و إن كانــت حــياتهم ممــزوجة بالموت لقوله تعالى: «لايموت فيها و لايجيبي» و ليس في النار في ذلك الوقت إلا أهل النار الّذين هم أهلها، و ذلك يسوم الحسرة لأنه حسر أى ظهر للجميع صفة خلودهم الدائم لكل طائفة فيما همي منن أهلها من الدار، فأما أهل الجنّة إذا رأوا الموت سرّوا سروراً عظيماً؛ فيقولون بــارك الله لنافــيك لقد خلصتنا من دارالدنيا الغانية وكنت خير وارد عليــنا. و خــير تحفة أهدانا الله سبحانه لقول النبيٌ(ص): الموت تحفة المؤمن. و أما أهل النار وهم أهل الدنيا خاصة إذا أبصروه يفزعون و يقولون لقد كنت

<sup>\*</sup> قوله: «أورياءُ تأخر» كما في نسختين مخطوطتين. و في الطبع الأخير خرٌ على قفاه.

شــر" وارد علينا حلت بيننا و بين ما كنا فيه من الخير و الدّعة. ثم يقولون لــه عسى أن قيتمنا فنستريح مما نحن فيه من المصيبة و العذاب، ثمُّ يغلق أبواب الـنار غلقاً لا فتح بعده. و تطبق على أهلها و يدخل بعضها على بعض ليعظم الضخاط فسيها عــلـى أهــلها. و يرجع أسفلها أعلاها و أعلاها أسفها. و يرى الناس و الشياطين فيها كقطع اللحم في القدر إذا كانت تحتها النار العظيمة تغلى كغلى الحميم؛ فتدور بمن فيها علواً و سفلا «كلما خبت زدناهم سعىراً» بتبديل الجلسود، و تشباهد يومـئذ نــار جهــنّـم و يرى بعين اليقين كما قال تعالى: «ثمَّ لـترونها عـين اليقين» و إنَّ وقودها الناس و الحجارة أي من حدود الإنسانية إلى حــدود الجماديّــة داخلة في وقودها و هي نارياً كل بعضها بعضاً و يصول بعضها على بعض، و هي نار تذرالعظام رميماً. و هذه النار غير النار الَّتي تطلع عــلـم. الأفـــثدة؛ فــاِنَّ هـــذه قــد تخبو و ذلك بالنوم الّذي قد يقع لأهل المذاب فَيَخَفُّفُ عَنْهُم به الآلام الَّتِي هُم فِيهَا لَكُنَّه بَحِيثُ يَشْيَرُ إَلِيهِ قُولُهُ تَعَالَى: «كَلَّمَا خبـت زدنــاهم ســعيراً» و الآية تدل على أنها نار محسوسة لقبولها الزيادة و النقصان؛ فإنَّ النار الحقيقية لاتقبل هذا الوصف؛ و يحتمل أن يكون المراد كلما خبت النار المتسلطة على أجسادهم بنوم و شبهه زدناهم سعيراً بانتقال العذاب إلى بواطـنهم، و هــو الــتفكّر في الفضـيحة و الهول يوم القيامة و هو أشد من

و أعسلم أنَّ فى القيامة مواقف و مقامات مثل الصراط و العرض و أخذ الكتب و وضع الموازين و الأعراف و أبواب الجنّة و أبواب النار.

العذاب الجسماني،

أَمَـاً العـرض فهـو مـثل عرض الجيش ليعرف أعمالهم فى المواقف و هو مجمع الحنائت. لأنَّ حجـب الأزمـنة و تفاير الأمكنة مرتفعة فى ذلك العالم؛ فالجميع مع اخـتلاف أزمنـتهم و أمكنـتهم فى الدنيا حاضرون هناك فى عرصة واحدة فى يوم واحـد «قــل إنَّ الأولـين و الآخـرين لجموعـون إلى ميقات يوم معلوم» و سئل عـنه(ص) عن قوله تعالى: «فسوف يجاسب حساباً يسيراً» فقال: ذلك هو العرض

ف إنَّ من نوقسش فى الحسماب عذب، وكما يعرف الأجناد" عند عرض الجميش بـزيّهم و لباسـهم فـيعرف الناس هناك يوجوههم و سيماهم و على صورنياتهم و أخلاقهـم كمـا مر تحقيقه «فيعرف الجرمون بسيماهم فيؤخذ بالنواصي و الأقدام» كحال الأسارى و الدواب هاهنا.

و أما الكتب «فأما من أوتى كتابه بيمينه فسوف يحاسب حساباً يسعراً و ينقلب إلى أهله مسروراً» و هو المؤمن السعيد لأنَّ كتاب نفسه من جنس الألواج العالسية و الصبحف المكسرمة المسرفوعة. و أما من أوتى كتابه بشماله و هو المنافق الشقى لأنَّ كيتابه من جنس الصحائف السفلية و الكتب الجسية المغلوطة القابلة للإحراق كما قال تعالى: «إنَّ كتاب الفجار لفي سجّين» و أمَّا الكافر فلا كتاب له. و المنافق لمكنة استعداده سئل عنه الإيمان و ما قبل منه الإسلام كما قبل من عوام أهــل الإســلام، و يقــال: في حقــه «إنــه كــان لا يؤمن بالله العظيم» و يدخل فيه المعطل\*\* و المشرك و الجماحد المتكبر على الله. و يكون المنافق في ياطنه واحداً من هـذه الثلاثة، و لا ينفع له صورة الإسلام كما ينفع للضعفاء و العوام لما ذكرناه «و أمّــا من أُوتى كتابه و راء ظهره» فهم الَّذين أُوتوا الكتاب «فنيذوه و راء ظهورهم و اشــتروا بــه ثمناً قليلاً» فإذا كان يوم القيامة قيل لــه خذمن وراء ظهرك أي من حيث نبذته فيه في حياتك الدنبيا كما في قولمه تعالى: «قيل ارجِعوا وراءكم فالتمبـــوا نــوراً» و هو كتابه المنزل عليه بواسطة الرّسول لاكتاب الأعمال؛ فإلّه حين نپذه و راء ظهره ظنَّ أن لن يحور \*\*\* أي جزم.

و أما الموازين فقد مرّ بيانها على قدرما تيسّر لنا في حقيقة معناها.

<sup>\*</sup> قوله: «و كما يعرف الأخبار» و الصواب: و كما يعرف الأجناد.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و یدخسل فیه المُعَطَّل…» مُتعَلَّل کمُحَدَّث. آنکه صانع عز ّوجلٌ را انکار کند و شرایع را باطل انگارد. معطّلون جمع (منتهی)الأرب).

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «أن يحور» أي لن يرجم بعد الموت.

و أمّــا الصّراط فقد علمت أنه طريق الجنّة و أنه يتّسع في حق البعض و يضيق في حــق الــبعض، و هــو هاهنا معني و في الآخرة لــه صورة محسوسة\*. و الناس بعضهم سائرون على الصراط المستقيم، و بعضهم منحرفون عنه إلى طريق الجحيم قال تعالى: «و أنَّ هذا صراطى مستقيماً فاتبعوه و لا تتبعوا السبل فتفرق بكم عن سبيله» و لماتملي رسمول الله " (ص) هذه الآيمة خطّ خطّاً و خط عن جنبيه خطوطــاً أخرى فالمستقيم هو صراط التوحيد الّذي سلكه جميع الأنبياء و اتباعهم. و المعوجّــة هــى طــرق أهــل الضلال و توابع الشيطان، و المنافق لا قدم لــه على صراط التوحيدو لمه قدم على صراط الوجود، و المعطل لاقدم لمه على صراط الوجمود أيضاً بحسب ما هو إنسان و إنما لمم قدم عليه بما هو حيوان و دابة لقوله تصالى: «ما من دابة إلا هو آخذ بناصيتها» و الموحّد و إن كان فاسقاً لا يخلد في الـناربل يمسـك على الصراط و يسأل و يعذب هناك و هو على متن جهتم غائب فسيها. و الكلاليب التي فيه تمسكهم عليه. و لما كان الصراط في النار و ما ثمّ طريق إلى الجـنَّة إلا علـيه قـال تعـالى: «و إن مـنكم إلا واردها كان على ربُّك حتماً مقضيًّا» و هذه الكلاليب و الخطاطيف\*\*\* كما ورد في الحديث هي صورة تعلقات الإنسان بالدنيا، و القيود الدنيوية المعانعة لسلوك طريق الحق تمسكهم يوم القيامة على الصراط فلا تنهضون إلى الجنَّة، ولا يقعون أيضاً في النار لأجل قوَّة الإيمان و نور التوحيد حتى يدركهم الشفاعة لمن إذن لــه الرحمان؛ فيمن تجاوز هاهنا تجاوز الله عـنه، و مـن أنظـر معسراً أنظره الله، و من عفي عن أخيه عفي الله عهه، و من استقضى حقم هاهمنا من غير تسامح استقضى الله حقه هناك، و من شُدَّد على

<sup>\*</sup> قوله: «و في الآخرة له محسوسة» والصواب: و في الآخرة له صورة محسوسة.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ولمَّا تلي رسول/لله...» كما في مجمع البيان و غيره من التفاسير.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «و الخطاطـيف» خُطًــاف كـرُمّان هر آهن كج و ــرتيز. جمع خطاطيف. كلاب كشدًاد: چنگال آهنين؛ ويضهُ اول كزّار: مهماز. كلاليب چنگلهاز و خار درخت.

هذه الاُمة شددالله عليه كما ورد فى الحديث إنّما هى أعمالكم ترد عليكم فالتزموا مكارم الأخلاق؛ فإنَّ الله يعاملكم بما عاملتم به عباده.

و أما الأعراف فهو سوربين الجنة و النارك باب باطنه و هو مايلى الجنة فيه المرحمة، و ظاهره و هو ما يلى النار من قبله العذاب يكون عليه من تساوت كفتا ميزانه فهم ينظرون بعين إلى الجبئة و بعين أخرى إلى النار، و ما لهم رجحان بما يدخلهم الله أحد الداريس، قبال تعملل: «و على الأعراف رجال يعرفون كلا بسيماهم» الأيات، و قد قبل للأعراف و أصحابه معنى آخر و هو أيضاً يقرب من هذا المعنى عند التأمل» فإنَّ أحوال العرفاه الكاملين ماداموا في هذه الحياة الطبيعية يسبه حال قوم في الآخرة استوت حسناتهم و سيئاتهم؛ فإنهم من جهة علمهم و عمرفانهم ورقة حجابهم البدني كادوا أن يكونوا في نعيم الجنة، ومن جهة كنافة أجسادهم المادية و بقاء حياتهم الدنيوية منعوا عن تمام الوصول و كمال الروح؛ فلهم حالة متوسطة و لكنهم بحسب جوهر ذاتهم و مرتبة نفوسهم العالية في كان عال مرتفع، و الأعراف في اللغة جمع عرف بمعنى مكان عال مرتفع لأنه بسبب عالم عرف عمنى مكان عال مرتفع لأنه بسبب ارتفاعه يصير أعرف مما الديك.

و للمفسـرين فى معـنى الأعـراف قولان: الأوّل و هو الّذى عليه الأكثرون إنّ المـراد سـنه أعــلى ذلــك السور المضروب بين الجنّة و النار، و هو المروى عن ابن عباس وروى عنه أيضاً إنّه قال الأعراف شرف الصراط.

و الثانى عن الحسن و الزجاج إنَّ قوله تعالى: و على الأعراف أى على معرفة أهـل الجنة و أهل النار بسيماهم، أهـل الجنة و أهل النار بسيماهم، فقيل: للحسن هم قوم استوت حسناتهم و سيئاتهم فضرب على خده ثم قال: هم قـوم جعملهم الله على تعرّف أهل الجنة و أهل النار يميّزون البعض عن البعض، و الله لا أدرى لعل بعضهم معنا.

و أمّا القائلون بالقول الأوّل فقد اختلفوا فى أنَّ الَذين هم على الأعراف من هم على أقوال: أحدها أنهم الأشراف و أهل الطاعة من الناس. و تانيها أنهم الملائكة يعرفون أهل الدارين. و ثالثها أنَّهم الأنبياء(ع) أجلسهم الله على ذلك السور تمييزاً لهــم عــن ســائر أهــل الموقـف، و ليكونوا مطلعين على أهل الجنّة و أهل النار و مقاديس ثواجم و عقاجم. و رابعها أنّهم أقوام يكونون في الدّرجة السافلة من أهل الـــثواب. و خامســها أنهــم هــم الشهداء و هذا الوجه باطل لأنه تعالى خص ّأهلَّ الأعراف بأنهم يعرفون كلامن السعداء و الأشقياء، و الشهيد لايلزم أن يكون عارضاً بهـذا العـرفان. و لــو كــان المراد أنهم يعرفون أهل الجنّة يكون وجوههم ضاحكة مستبشيرة. و أهيل البنار بسواد وجوههم و زرقة عيونهم لمابقي لأهل الأعراف اختصاص بهذه المعرفة، لأنَّ جميع الخلق في القيامة يعرفون هذه الأحوال. و لما بطل هذا الوجه و الَّذي قبله لأنَّ أهل السفالة أنزل حالاً من أن يكونوا من أهــل المصرفة، وكــذا الوجــه الــثاني لأنه تعالى وصفهم يكونهم رجلاً، و الوصف بالرجولـية أنمــا يحسن في الموضع الّذي يحصل فيه التقابل بينها و بين الأنوثية. و الملائكة ليسموا كذلك فثبت أنَّ المراد " بقوله تعالى: يعرفون كلابسيماهم هو أنهم كــانوا يعــرفون فى الدنــيا أهــل الحنير و الإيمان و أهل الشرّ و الطغيان؛ فهو تعالى أجلسهم عبلي الأعبراف وهي الأمكنة العالية الرفيعة بجسب مقامهم ومرتبتهم ليكونوا مطلعين على الكل شاهدين على كل أحد من الفريقين بما يليق به، و يعرفون أنَّ أهل الثواب وصلوا إلى الدرجات و أهل العقاب إلى الدركات.

لايقــال: إنَّ هــذا الوجه غير صحيح أيضاً لأنه تعالى وصفهم أنهم لم يدخلوها أى الجــنّة، و هــم يطمعــون فى دخولها و هذا الوجه لايليق بالأنبياء و من يجرى مجراهم.

لائًا نقول: كونهم غير داخلين في الجنّة في أوّل الأمر لايقدم في كمال شرفهم و علـوّ درجـتهم و أمّا قوله و هم يطمعون فالمراد من هذا الطمع اليقين، ألا ترى أنّ

<sup>\*</sup> قوله: «فتبت أنَّ المراد...» جواب لقوله و لمَّا بطل الحر.

الله تعمالى قبال حكاية عن الخليل(ع): «و الذى أطمع أن يغفرلى خطيئتى يوم الدين» ولا شبك أن ذلك الطمع يقين فكذا هاهنا. و بالجملة وصفه تعالى أهل الأعراف بما وصفه من كونهم جالسين على مكان عال رفيع، و كونهم عارفين كلامين الفريقين بسيماهم يبدل على تشريف عظيم لهم، و مثل هذا التشريف لايليق إلا بالأشراف دون من استوت حسناته مع سيئاته؛ فظهر أن الأولى و الأرجع هو القول الثانى. و يؤكده ما رواه الشيخ محمد بن يعقوب الكليني عن أبي عبدالله (ع): «أله جماء ابن الكواء إلى على (ع)؛ وسئله عن قوله تعالى: «على عبدالله رجال يعرفون كبلا بسيماهم» فقال (ع) و نحن على الأعراف نعرف أنصارنا بسيماهم، و نحن الأعراف الذى لا يعرف الله عز وجل إلا بسبيل معرفتنا، فلا يدخل الجنة إلا من عرفناه، و لا تدخل النار إلا من أنكرناه، فهذه جملة من أحوال يوم القيامة.

و قد ورد من الأخبار فى ذلك اليوم ما ورد، و دوّنوا فى الكتب ما دوّنوا و نحن أوضحنا بعضاً منها بحسب ما تسلغ إليه طاقتنا و يناله جهدنا، و مفتاح هذه المعارف معرفة النفس" لأنها المنشئة و الموضوعة لأمور الآخرة، و هى بالحقيقة الصراط و الكتاب و الميزان و الأعراف و الجنّة و النار كما وقعت الإشارة إليه فى أحاديث أئمتنا(ع).

فقــد روى ابــن بابويــه فى كــتاب معــانى الأخــبار و كــتاب التوحيد عن أبى عبدالله(ع) أنّه سئل عن معنى الصراط المستقيم قال: هو أميرالمؤمنين(ع).

و روى عن سيد العابدين على بن الحسين(ع) أنَّه قال: نحن أبواب الله و نحن الصراط المستقيم.

<sup>\*</sup> قوله: هوالذي أيطمع...» و الصواب: والذي أطمع (الشعراء، ٨٣).

 <sup>\*\*</sup> قوالمه: «و مفتاح هذه المعارف معرفة النفس...» كما تقدّم في أول الفصل السادس عشر من هذا الباب أنَّ مفتاح العلم بيوم القيامة و معاد الحلائق هو معرفة النفس و مراتبها.

و عن جعفر بن محمّد(ع) قال قول الله عزّ و جل «صراط الّذين أنعمت عليهم» يعنى محمّداً و ذريته.

و عـن هشام بن سالم قال سئلت أبا عبدالله(ع) عن قول الله «و نضع الموازين القسـط لـيوم القيامة و لا تظلم نفس شيئاً» قال: هم الأنبياء و الأوصياء. و المراد بالكـتاب فى قولـــه تعـالى: «إنَّ كتاب الأبرار لفى عليين و إنَّ كتاب الفجار لفى سجين» هو نفوس الأبرار و نفوس الفجار كما سبق.

و مما دل عليه أيضاً قول أمير المؤمنين (ع):

و انت الكتاب المبين الّذي بآياته ينظهر المضمر".

وقوله:

دواؤك فسيك و لاتشعر و داؤك منك و لا تبصر. دالَ على أنَّ محل نعيم الجئة و لذاتها و عذاب النار و عقوباتها أكما هى النفس الإنسانية.

## فصل (۲۴)

# فى بيان ماهية الجنة و النار \*\*

أمّــا الجــنّـة فهــى كمــا دلّ علــيه الكــتاب و الســنة مطابقاً للبرهان و الكشف دارالــبقاء و دارالسلام لاموت فيها و لا هرم و لا سقم و لا غمّ ولا همّ ولا دثور

قوامه: «و تما دل عليه أيضاً قول أميرالمؤمنين عليهالسلام: و أنت الكتاب المبين...» هذا البيت لعلى
 بن أبي طالب القيرواني لا للإمام أميرالمؤمنين عليهالسلام.

<sup>\*\*</sup> قولمه: «فصل فى بيان ماهيّة الجئة و الثار...» مفتاح مباحث هذا الفصل هو أنَّ أسمائه تعالى جماليّة و الجئة مظهرها. و جلالية و النار مظهرها: و لكلّ واحد منهما شئون و بجالى و مرايا. و راجع فى ذلك تسرح القيصــرى عــلى الفـص الإبراهــيمى من فصوص الحكم (ط١ من الحجرى. ص ١٧٨؛ و ج ١ بتصحيحنا و تحقيقاتنا و تعليقاتنا عليه. ص ٥٣٩).

ولا زوال، و هي دار المقامة و الكرامة لايمس أهلها فيها نصب ولا لغوب، لهم فيها ما تشتهي الأنفس و تلذ الأعين و هم فيها خالدون. و إنها دار أهلها جبران الله و أولـياؤه و أحـباؤه و أهـل كرامـته، و إنهم على مراتب متفاضلة منهم المتنعمون بتسبيح الله و تقديسه و تكبيره في جملة ملائكته المقربين، و منهم المنعمون باللّذات المحسوســةُ كـأنواع المـأكل و المشــارب و الفواكه و الأرائك و نكاح حورالعين، و استخدام الولدان المخلدين، و الجلوس على النمارق و الزرابي، و لبس السندس و الحريسر و الإنستيرق، وكـل مـنهم ألمـا يتلذذ بما يشتهي و يريد على حسب ما تعلقت به همته، و بالجملة مبادى الأكوان في عالم الجنان أنّما هي الأُمور الإدراكيَّة و الجهات الفاعلية، و لا دخل للمواد و الأسباب القابلية لأنَّ وجود الأشياء هناك وجسود صسورى من غير مادَّة ولا حركة و لا انفعال و تجدد و انتقال. و أمَّا النار فهی دار أهلها فی هوان و أسقام و أحزان و الآم و جوع و عطش و تجدد عذاب و تبدل جلود، لايموتـون فـيها و لايحيون، ولا يقضى عليهم فيموتوا ولا يخفف عنهم من عذابها. و أهل النار حقاً هم المشركون و الكفار وجوههم مسودة. و أمّا المذنبون من أهل التوحيد فإنهم يخرجون منها بالرحمة الَّتي تدركهم و الشفاعة الَّق تـنالهم، و في الرواية الّتي عن أثمتنا(ع)° أنّه لايصيب أحداً من أهل النوحيد ألم في الــنار إذا دخلــوا و إتمــا يصــيهم الله الآلام عند الحنروج منها فتكون تلك الآلام جــزاءُ عِــا كــــبت أيديهــم، و ما الله بظلام للعبيد، و هذه الرواية مطابقة لأصولنا العقلمية لأنَّ العبارف بالتوحميد يكون نفسه منوَّرة بنور الحيق و اليقين مرتفعة عن العبالم الأسبقل إلى مقام العلويّين. و النار لايدخل في محل المعرفة و الإيمان و إنّما سلطانها عبلي الجلبود والأبدان كما ورد في الحديث: النار لا تأكل محل الإيمان؛ فــأهل السنار بالحقيقة هم المشركون و الكفار «لا يذوقون فيها برداً و لا شرابا إلا حميماً و غسـاقاً». و إنَّ اسـتطعموا أطعموا من الزقوم. و إن استغاثوا اغيثوا بماء

<sup>\*</sup> قوله: «و في الرواية التي عن المُتنباع» الرواية مروية في اعتقادات الصدوق ـــره ـــ.

كمالمهل يشـوى الوجـوه بئس الشراب و سائت مرتفقاً، ينادون من مكان بعيد ثم قـيل لهـم: اخسـئوا ولا تكلّمون، و نادوا يا مالك ليقض علينا ربّك قال إنكم ما كثون.

و ممــا يجــب أن تعــلم أنَّ الجــنَّة الّــتي خرجت منها أبونا آدم و زوجته لإجل خطيئـتهما و هي جنّة الأرواح المسماة عند أهل المعرفة و الشريعة موطن العهد و منشــاً أخــذ الذريــة. هي غير الجنّة الّتي وعد المتقون و هي جنّة البرزخ لأنّ هذه لايكون لكل أحد إلا بعد انقضاء حياته الدنيوية عوته، و للكل إلا بعد خراب الدنــيا و بوار السماوات و الأرض. و انتهاء الحركات و بلوغ الغايات. و إن كانتا متفقستين في الحقسيقة و المرتبة الوجودية لكونهما جميعاً دارالحياة الذاتية و الوجود الإدراكـــي الصوري من غير تجدد و لا دثور و لا انقطاع ولا تضاد ولا تزاحم. و بـيان ذلـك أنَّ المـبادي الوجوديــة و الغايات متحاذية متعاكسة في الترتيب. و أنَّ المسوت كمـا علمـت ابـتداءً حركة الرّجوع للنفوس الآدمية إلى الله تعالى كما أنَّ الحسياة الطبيعية انتهاء حركة الغزول لها من عنده. و قد شبلُّهت الحكماء و العرفاء هــاتين السلســلتين الغزولــية و الصعودية بالقوسين من الدائرة إشعاراً بأنَّ الحركة الثانبية الرجوعية انعطافية غير مارة على الأولى، و إنَّ لكل درجة من درجات القبوس الصعوية بإزاء مقابلتها من القوس النزولية لاعينها وإن كانتا من جنس واحمد. فإذا علمت هذا فاعلم أيضاً أنَّ الجنَّة جنتان جنة محسوسة و جنة معقولة كما قيال سبحانه: «و لمن خاف مقام ربّه جنّتان»، و قوله تعالى: «فيها من كل فاكهة زوجان» و قبد علمت في الفين الكلي اثبات العالم العقلي المشتمل على الصور العقلية و المثل النورية المطابقة لجميع الأنوار الخارجية، وكذا علمت اثبات العالم الصوري الحسمي المشتمل على الصور الحسية المجردة عن المادة الكائنة الفاسدة الموضَّوعة في الجهات، فالجنة الحسوسة لأصحاب اليمن و المعقولة لملمقربين و هم العلميون، و كذا النار ناران نار محسوسة و نار معنوية فالحسوسة للكفُّــار و المعنوية للمنافقين المتكبرين المحسوسة للأبدان و المعنوية للقلوب، و كل

من الجينة و المنار المحسوستين عالم مقدارى إحداهما صورة رحمة الله و الأخرى صورةغضبه لقوله تعالى: «و من يحلل عليه غضبى فقد هوى» و كما أنَّ الرحمة ذاتية و الفضب عبارض كميا يعلم بالبرهان و يدل عليه قوله: «سبقت رحمتى غضبي» و قوله: «و رحمتى وسعت كل شيء» فكذلك خلق الجنة بالذات و خلق النار بالعرض و تحت هذا سرّ، و قد علمت أن ليس للآخرة مكان في هذا العالم لا في علمو، ولا في سفله لأنَّ جميع ما في أمكنة هذا العالم متجددة دائرة مستحيلة فانية، و كل ما هو كذلك فهو من الدنيا و الآخرة عقبى الدار ليست دار البوار، و همى في داخيل همذا العالم و في باطن حجب السماوات و الأرض، و منزلتها من الدنيا منزلة الجنين من رحم الأم كما مر، ولكن لكل من الجنة و النار مظاهر و مراثي في هذا العالم بحسب رقائقها و نشئاتها الجزئية.

و عملى ذلك تحمل الأخبار الواردة فى تعيين بعض الأمكنة لأحدهما كما وقع فى قولمه(ص): ما بين قبرى و منبرى روضة من رياض الجنة، و قوله: قبرالمؤمن روضة ممن ريماض الجمنة و قبرالمنافق حفرة من حفر النيران، و ما روى إنَّ فى جبل أروند عيناً من عيون الجنة.

و روى عنن أبى جعفر (ع) أنَّ لله جنة خلقها في المغرب و ماء فراتكم هذه يخرج منها، و إليها يخرج أرواح المؤمنين من حفرهم عند كل مساء و صباح فتسقط على أثمارها و تأكل منها و تتنمم فيها و تتلاقى وتتعارف؛ فإذا طلع الفجر هاجت من الجنة فكانت في الهواء فيما بين الأرض و السماء تطير ذاهبة و جائية و تعهد حفرها إذا طلعت الشمس، و أنَّ لله ناراً في المشرق خلقها ليسكنها أرواح الكفّار، و يأكلون من زقومها و يشربون من حميمها ليلهم؛ فإذا طلع الفجر هاجت إلى واد باليمن يقال لــه برهوت أشد حراً من نيران الدنيا كانوا فيها يتلاقون و يتعارفون، و إذا كان المساء عادوا الى النار فهم كذلك إلى يوم القبامة.

و روى أيضـاً فى كــتاب الكــافى عــن أبى بصير قال قلت لأبى عبدالله(ع): إنا نــتحدث عــن أرواح المؤمنين إئها فى حواصل طير خضر ترعى فى الجنة و تأوى إلى قــناديل تحــت العــرش فقال(ع): لا، إذن ما فى حواصل طير، قلت فأين هى قال: فى روضة كهيأة الأجـــاد فى الجـنة.

و فسيه أيضــاً عن أبى عبدالله(ع) قال: رسول الله(ص): شرّ اليهود يهود بنان و شرالنصــارى نصــارى نجران. و شرماء على وجه الأرض ماء برهوت. و هو واد بحضرموت ترد عليه هام الكفّار و صداهم.

و فى كمثير من الأخبار ما يدل على أنَّ الجنة فى السماء قال مجاهد فى قوله تعمالى: «و فى السماء رزقكم و ما توعدون» همو الجمنة و النار، و مثله عن الضحاك، و يروى عن عبدالله بن سلام أنّة قال: إنَّ أكرم خلق الله ابوالقاسم(ص) و قال إن الجئة فى السماء، و أمّا إنّها فى أيّ سماء فالمشهور أنها فى السماء السابعة، و همو المروى عن ابن عبّاس، قال مجاهد قلت لابن العباس: أين الجئة فقال فوق سبم سماوات، قلت: فأين النار قال تحت أبحر مطبقة.

و يــدل على هذا ماروى فى حديث المعراج الثابت فى صحاحهم إنَّ السدرة فى السماء السابعة إذ نزل فى الكتاب الجميد «و لقدر آه نزلة أخرى عند سدرة المنتهى عندها حنة الماوى».

وروى عــن عــبدالله بــن مسعود أنّه قال: الجنّة فى السماء الرابعة فإذا كان يوم القيامه جعلها الله حيث يشاء.

وروى عــن عــبدالله بن عـمر أنّه قال: الجنّة مطوية معلقة بقرون الشــس تنشر فى كل عام مرة، و أنَّ أرواح المؤمنين ۚ فى طيور كالزرازير يتعارفون من ثمرالجـّـة.

و يقرب من هذا كلام بعض القدماء من أهل الحكمة إنَّ الأرواح تهبط إلى هذا العسالم من أشعة الشمس. و فى بعض الأخبار ما يدل على أنها فى السماء الدنيا و ذلك منا يروى فى حديث المعراج إله(ص) رأى فى السماء الدنيا آدم أبا البشر، و كنان عن يجينه بناب يناتى من قبله ريح طيبة و عن شماله ريح منتنة؛ فاخبره

<sup>\*</sup> قوله: «تنشر...» العبارة الصحيحة هكذا: تنشز في كلُّ عام مرَّة، و أنَّ أرواح المؤمنين الخ.

جبرئيل(ع) أنَّ أحدهما هو الجنَّة و الآخر هو النار.

و فى بعض الأخبار ما يدل على أنها فى بعض أودية الأرض، و ذلك ما يروى أيضــاً فى حديث المعراج أئه بلغ(ص) قبل انتهائه إلى بيت المقدس وادياً وجدريماً باردة طيبة و سمم صوتاً فقال جبرئيل: هذا صوت الجئة يقول كذا.

و من الأخبار ما يدل على أنَّ للنار و الجنّة كينونة فى الأرض فى بعض الأوقات، كما روى فى حديث صلاة الكسوف إذروى أنه قال(ص): ما من شىء توعّدونه إلا و قد رأيته فى صلوقى هذه، لقد جيء بالنار و ذلك حين رأيتمونى تأخرت مخافة أن يصيبنى من فوحها إلى أن قال: ثمَّ جيء بالجنّة و ذلكم حين رأيتمونى تقدَّمت حتى قمت فى مقامى، ولقد مددت يدى و أنا أريد أن أتناول من ثمرها لتنظروا إليه ثمَّ بدا لى أن لا أفعل. هذا الحديث نما رواه مسلم فى كتابه. و حكى بعضهم أنه لما أن لا أفعل. هذا الحديث نما رواه مسلم فى كتابه. و حكى بعضهم أنه لما رأى(ص) جهنم و هو فى صلاة الكسوف جعل يتقى حرها عن وجهه بديده و ثوبه، و يتأخر عن مكانه و يتضرع و يقول ألم تعدنى يارب إنك لاتعذبهم و إنا فيهم ألم آلم حتى حجبت عنه، أراد قوله: «و ما كان الله ليعذبهم و أنت فيهم و ما كان الله معذبهم و هم يستغفرون».

وروى أيضاً إته(ص) صلّى يوماً الصلاة ثمَّ رقى المنبر فأشار بيده قبلة المسجد فقــال: قــد رأيــت الآن مــذ صليت لكم الصلاة الجنة و النار ممثلتين من قبل هذا الجدار فلم أركاليوم في الحنبر و الشر، رواه البخارى.

و أما النار فالمشهور في ألسنة الجمهور أنها في الأرض السابعة.

و من الأخبار منا يبدل عبلى أنها فى السماء كما نقلنا روايته عن مجاهد و الضحاك فى تفسير قوله تعالى: «و فى السماء رزقكم و ما توعدون»، و كما روى فى حديث المصراح أنه (ص) رأى فى السماء الدنيا مالكاً خازن النار، و فتح لمه طريقاً من طرق النار لينظر إليها حتى ارتقى إليه من دخانها و شررها و ما عن يساره من الباب.

و من الأخبار ما يدل على أنها في البحر. منها ماروى عن أميرالمؤمنين(ع) أنَّه

٧١٥ ----- الحكمة المتعالية ـ المجلَّد السادس

ســئل يهودياً أين موضع النّار فى كتابكم "قال فى البحر قال(ع) ما أراه إلا صادقاً لقولــه تعالى: «والبحر المسجور» و يروى أيضاً فى التفاسير أنَّ البحر المسجور هو النار.

و منها ما رواه أحمدين حنبل في مسنده عن رسول الله(ص): إنه قال: البحر هو جهنم.

و منها ما يروى عن عبدالله عمر قال: قال رسول الله(ص): لايركبن رجل بحراً إلا غازيا أو معتمراً. فإنَّ تحت البحر ناراً أو تحت النار بحراً.

و مـنها ما أوردها التعلبي فى تفسيره عن رسول الله(ص) إنه قال: البحر نارفى ار.

و منها ما مر ذكره نقلا عن مجاهد عن ابن عباس أنَّ النار تحت بجراسمه قيس؛ و مـن ورائـه بحـراسمه الأصـم، و من ورائه بحراسمه مطبقة. و من ورائه بحراسمه مـرماس، و مـن ورائـه بحـر اسمه الساكن، و من ورائه بحراسمه الباكى و هو آخر البحار محيط بالكل، و كل واحد من هذه البحار محيط بالّذي تقدمه.

و مـنها ما روى عن بعض السلف فى قوله تعالى: «بستعجلونك بالعذاب و إنّ جهنم لمحيطة بالكافرين» قال: إنَّ جهنم هو البحر و هو محيط بهم ينترفيه الكواكب ثُمَّ تستوقد و يكون هو جهنم».

و سنها ما يسروى عسن ضحاك فى قوله تعالى: «أُغرقوا فأدخلوا ناراً» هى فى حالة واحدة فى الدنيا يغرقون من جانب و يحترقون من جانب، و مثله ماسبق نقلمه عسن سقراط الحكيم\*\* إنَّ مرتكب الكبائر يلقى فى طرطاووس، و قال المسترجم: طرطاووس شىق كبيرو أهرية تسيل إليه الأنهار، و يعنى به البحر أو

<sup>\*</sup> قوله: «أين موضع البحر في كتابكم» و الصواب: أين موضع النار في كتابكم.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و مثله ما سبق نقله عن سقراط الحكيم...» سبق نقله في آخر الفصل الحادى عشر من الباب العاشر في سفرالنفس.

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_

قاموساً فيه دردور .

و مــن الأخــبـار مــا يدل على أنَّ النار فى هذه الأرض بعينها كحديث الوادى الَّذَى ذكرناه من قبل.

و منها منا يندل على أنَّ بعض جهنم فى الأرض كما روى عن قتادة فى قوله تعنالى: «أفمن أسس بنيانه على شفا جرف هار فانهار به فى نارجهنم» قال: والله ما تناهر إن وقع فى النار.

و روى عن جابـر بن عبدالله قال: رأيت الدخان يخرج من أرض ضرار " و يقال إنَّ حضرموت بقعة منها، و يقرب من هذا حديث وادى برهوت المروى عن أميرالمؤمنين(ع) قال: أبغض البقاع إلى الله تعالى وادى برهوت فيه أرواح الكفار و فـيه بـئرماء أســود منتن يأوى إليه أرواح الكفار. و ذكر رجل إنه بات فى وادى بـرهوت فســمع طول الليل يا دومة فذكر ذلك لرجل من أهل العلم؛ فقال: الملك الموكل بأرواح الكفار إسمه دومة.

و حكى الأصعى عن رجل من حضرموت إنه قال: نجد من ناحية برهوت رائعة فظيعة منتـنة جـداً فيأيتـنا بعـد ذلك خبرموت عظيم من عظماء الكفار. و بعض هذه الأخـبار و إن كانت في أرواح الكفار من غير تعرض بذكرالنار إلا أنامتي ضممناها إلى أخـبار أخـرى و إلى قوـله: «الـنار بعرضـون عليها غدواً و عشياً و يوم تقوم الساعة، أدخلوا آل فرعون أشدً العذاب» استصحبت في حكم النار على وجه أظهر.

#### تبيه

هـذه الأخـبار و السروايات و إن كانت ظواهرها متناقضة على أرباب العلوم

<sup>\*</sup> قوله: «أو قاموساً فيه دُرْدُور» دُر دُور بالضمّ كرداب كه غرق كند (منتهى الأرب).

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «مــن أرض ضــرار...» العبارة الصحيحة هكذا: من أرض ضرار و يقال إنه حــفرت بقعة منها.

الرسميية لكن بواطنها متوافقة عند العرفاء المحققين لابتناء علومهم و معارفهم على أصول صحيحة برهانية، و مقدمات جلبة كشفية لايشكون فيها و يشكون في الشـمس رابعـة الـنهار. بخـلاف غيرهــم من أصحاب البحث و الجدال و أرباب الـرواية مــن غــير دراية و حال؛ فإنهم حيث لم يأتوا البيوت من أبوابها تناقضت عليهم الأحكام و تفاسدت عندهم مقاصد الحديث و الكلام. و بالجملة قد علمت أنَّ الجـنة و الـنار في نشـأة أخرى و عالم آخر موجوداته أمور صورية بلامادة و انفصال و حركة، و الدنيا و كل ما فيها أمور كائنة فاسدة متجددة دائرة زائلة ذات أوضاع و جهات مكانية فكل خبر يذكر فيه أنَّ الجنة أو النار في مكان من أمكنة الدنيا و موضع من مواضع هذا العالم فإما أن يكون المراد باطن ذلك المكان كقولهم إنَّ الجنة في السماء السابعة و إن النار تحت السماء. ليس المراد به أنَّ الجنة داخلة في جسمية السماء دخــولا وضعيّاً بل دخولا معنويّاً كدخول النفس في البدن، و كـذا حكم النار و قد علمت أنَّ منزلة الجنة و النار من هذا العالم منزلة الجنين من الرحم فمالم تبطل الدنيا لم يتكشف الأُخرى، و مالم ينهدم بناء الظاهر لم يعمر بناء الباطن. و إما أن يكون المراد منها حكم المظاهر الرقائق و النشئات النسبية للجنة والبنار، ألاتـري إنَّ المر أة مظهـ للصـور الحسيَّة و ليست الصورة موجودة فيها فكذلك بعض مواضع الدنيا مظهر للجنة و النار؛ فكما إنَّ ما بين قبر الرسول(ص) و منسيره روضـة من رياض الجنة أى مظهر يظهر بها لمن كان من أهل الكشف و الشبهود روضة من أهبل الجبنة، كمبرآة تشباهد النفس بها صورة من الصور المحسوســة الّــتى قابلتها فكذلك بعض المواضع المذكورة بمنزلة المرائي المنكشفة بهما أحــوال الجــنة أو الــنار كجدار مسجد الرسول(ص) الّذي تمثل لــه الجنة والنار. و کماء الفرات و عبین فی جبل أرونـد و کوادی برهوت و غیر ذلك من مواضع الأرض، وكذلك البحر الواقع في حديث لايركين رجل بحراً فالمراد بكون الجنة أو النار في هذه المواضع إنها صارت مجالى و مظاهر ينكشف بها مثال أحدهما. و أما سا يسروي من قول أميرالمؤمنين(ع) مع اليهودي و تصديقه(ع) إياه في أنَّ موضع مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_\_

السنار فى السبحر فليس المراد من البحر هذا البحر المحسوس بل شىء آخر معنوى غير محسوس بهدفه الحسواس المشار إليه فى قوله تعالى: «والبحر المسجور» و كذا المنقول عن ابن عبّاس و كعب الأحبار" من أنَّ النار سبعة أبحر أو تحت سبعة أبحر ليس المراد منه مجارالدنيا و إنما المراد منها طبقات عالم الطبيعة بحسب الجوهرو المحقيقة، فإنَّ الطبيعة فى الحقيقة نار غير محسوسة محرقة للأجسام مذيبة للأبدان محملة مبدلة للجلود.

#### فصل (۲۵)

### في الاشارة الى مظاهر الجنة و النار و مشاهدهما

اعلم أنَّ لكل ماهية من الماهيات الحقيقة و معنى من المعانى الأصولية حقيقة كلية و مُثلا جزئية و مظاهر جسمانية في هذا العالم؛ فالإنسان مثلا له حقيقة كلية هى الإنسان العقلى الجامع لجميع رقائقه و خصوصياته على وجه أعلى و أشرف، و هو المروح المنسوب إلى الله في قوله تعالى: «و نفخت فيه من روحى» و له أمثلة جزئية كزيد و عصر وله مظاهر و مشاهد كالمرايا و الأجسام الصقيلة، فكذلك للجنة حقيقة كلية هى روح العالم و مظهر اسم الرحمان كما في قوله: «يوم نخسر المتقين إلى الرحمان و فدأ»، و لها مثال كلى كالعرش الأعظم مستوى المرحمان لقوله: «الرحمان و فدأ»، و لها مثال كلى كالعرش الأعظم مستوى السرحمان لقوله: «الرحمان على العرش استوى»، و أمثلة جزئية كقلوب المؤمنين قلب المؤمنين عرض الله، و لها مظاهر حسية كما وقع في الأخبار المذكورة من عين أروند و غيرها، و كذا المنار لها حقيقة كلية جامعة لأفرادها و هى البعد عن جورالله و رحمة بجسب اسمه الجمار المنتقم القهار ولها نشأه مثالية كلية هى

<sup>\*</sup> قوله: هو كعب الأحبار» كعب الأحبار هو كعب بن مانع، و الأحبار جمع الحبر بالكسر فالسّكون أى الصالم، و هو من العلماء التابعين كان يهودياً حميرياً، و غير واحد من الصحابة و غيرهم يسمى كعباً و لكن كعباً هذا كان كعب الأحبار. وكان يميّز عن غيره بذلك.

طبقات سبعة تحست الكرسى، والكرسى موضع القدمين تغترفان [تفترقان خ ل] بُصده قدم الجبار و هى لأهل الجبار، و قدم صدق عند ربك و هى لأهل الجبار فيه أصول السدر الّتي هى شجرة الزقوم طعام الأثيم، و هناك منتهى أعمال الفجار و المنافقين، و لها أمثلة جزئية و هى طبيعة كل فرد من الناس معذب لعذابه الجسسماني، و نفسه و هواه لعذابه الروحاني، و لها مظاهر و مجالي حسية في هذا العالم كما ورد في الأخبار من وادى برهوت و غيره ولكل من الجنة و النار أبواب كما سنشير إليه.

# فصل (۲۶) فی ابواب الجنة و النار

أبـواب الجـنان هي المشار إليها في القرآن بقوله سبحانه: «و الملائكة يدخلون علـيهم من كل باب»، و قوله: «لاتفتح لهم أبواب السماء و لا يدخلون الجنة»، و قولـه: «جنات عدن مفتحة لهم الأبواب»، و أبواب النيران هي المشار إليها بقوله: «أدخلـوا أبـواب جهـنم خـالدين فـيها»، و قولـه: «حتى إذا جاؤوها و فتحت أبوابها» و قوله: «لها سبعة أبواب لكل باب منهم جزء مقسوم».

و اعلم أنه وقع الاختلاف في تعيين هذه الأبواب فقيل هي المدارك السبعة للإنسان و هي الحيواس الخميس و الحاستان الباطنتان أعنى الخيال و الوهم، أحدهما مدرك الصور، و ثانيهما مدرك المعانى الجزئية، و هذه الأبواب كما أنها أبيواب دخول المنان إذا استعملها الإنسان في أبواب دخول الجنان إذا استعملها الإنسان في الطاعات، و لافتناء الحنيرات، و لا نتزاع معانى الكليات من المحسوسات و الجزئيات، و بالجملة استعملها فيما خلقت لأجله، و للجنة باب ثامن مختص بها لهوباب القلب، و قيل: هي الأعضاء السبعة التي وقع التكليف بها. و قيل: هي الأخلاق السبئة مثل الحسد و البخل و التكبر و غيرها للنار و مقابلاتها من الأخلاق الحسنة كالعلم و الكرم و الشجاعة و غيرها للجنة، و لا يبعد أن تكون الأخلاق الحسنة كالعلم و الكرم و الشجاعة و غيرها للجنة، و لا يبعد أن تكون

للصفات السيئة سبعة مواضع لكل منها شعب كثيرة، وكذا للصفات الحسنة تكون تمانسية مجسامع تحست كل منها أصناف كثيرة كما هي مذكورة في كتب الأخلاق. و القول الأول أولى و أوفق" فإنَّ كلامن المشاعر السبعة باب إلى الشهوات الدنياوية آلــتى ستصــير نيرانات محرقة و هيئات معذبة للنفوس في الآخرة. و هي أيضاً إذا استعملت في طمريق الخير أبواب إلى إدراك الحقائق و المعارف و فعل الحسنات الَّةٍ, بها يثاب في العاقبة و يصعد إلى الملكوت و يدخل في الجنة مع زمرة الملائكة. و بالجملية لكيل مين هيذه المشاعر و المدارك باطن و ظاهر باطنه فيه الرحمة و ظاهـره مـن قبله العدّاب، فظواهرها أبواب مفتوحة إلى عالم الجحيم أو إلى ما به استحقاقية الدخول في الجحيم، و بواطنها أبواب مفتوحة إلى عالم الجنان أو إلى ما به استحقاقية دخولها. و إذ غلَّقت أبواب النيران فتحت أبواب الجنان بل هي على شكل الباب الَّـذي إذا فتح على موضع انسدعن موضع آخر؛ فعين غلق أبواب إحداهمــا عــين فتح أبواب الأخرى إلا باب القلب و هو الباب الثامن؛ فإنه مغلق دائماً على أهل الحجاب الكلي و الكفر، و هو مختص بأهل الجنة من جهة الإيمان و المعرفة. ولا يفـتح أبـداً لأصبحاب الـنار لأنهم المختوم على قلونهم في الأزل لقولــه تعالى: «ختم الله على قلوبهم» و قوله: «نطبع على قلوبهم فهم لاينقهون». و ليس للنار دخول أو تصرف في القلوب و الأفئدة و إنما لضرب منها إطلاع على القلوب لادخول فيها لغلق ذلك الباب عليها كغلق باب الجنان على الكفار، فما ذكرالله من أبواب السبعة يدخل فيها الإنس و الجان، و أما الباب الثامن المغلق آلـذي لايدخــل فيه أهل الكفر و الاحتجاب فباطنه محل الايمان و العبودية. و في الحديث: الـتراب لا يـأكل محلُّ الإيمان، و هو أي باطنه سعيد في الدنيا و الآخرة لسس للصدّاب و الشقاء فيه مدخل؛ فالقلب كالجنة حفّت بالمكاره و باطنه فيه

<sup>\*</sup> قولـــه: «والفدول الأول أولى و أوفق» هو قول المُعقّى الخواجه نصيرالدين الطوسى فى الفصل الرابع عشر من آغاز و اتجام.

الرّحمة و ظاهره فيه العذاب، و هى النار الّتى تطّلع على الأفئدة. و أما منازل جهنم و دركاتها وخوخاتها فعلى قياس ما يذكر فى الجنان من المنازل و الدرجات و الروائسن على سبيل المقابلة، و أما أسماء أبوابها السبعة فهى باعتبار الإضافة إلى منازلها كباب جهنم و باب الجحيم و باب السعير و باب اللظى و باب السقر و باب الحظمة و باب السجين و الباب الثامن المغلق لايفتح فهو الحجاب و السد، و أما خوخات النار فهى شعب الكفر و الفسوق، و كذا خوخات الجنة هى شعب الإيان و الطاعة فمن عمل من خير فهو يراه فى الآخرة و من عمل من شر فقد يراه وقد يعفى عنه.

### تبصرة و تذكرة

اعلم أنَّ باطن الإنسان في الدنيا هو ظاهره في الآخرة، و مادام الإنسان في هذا العالم تكون الآخرة عالم غيب بالقياس إليه، و إذا انتقل من الدنيا إلى الأخرى يصير ذلك العالم عالم الشهادة بالقياس إليه، و إطلاق أبواب الجنان على هذه المساعر الظاهرة من باب التوسع ليس على سبيل الحقيقة، لأنَّ باب الدار وباب البلد ما إدا فتح فتح إليها بلاحجاب، ولابد أن يكون باب كل مدينة من جنسها و بساب كل شيء من جنسه، و هذه الحواس ليست كذلك، و التي تنفتح إلى الجنة ما هي إلا الحواس المشورة مع النفس الباقية ببقائها في الآخرة. و قد علمت أنَّ للنفس في ذاتها سمعاً و بصراً و شماً و ذوقاً و لمساً و تذكراً و تصرفاً و يداً روحانية و رجسلا كذلك؛ فلها عين باصرة ناظرة إلى ربّها، و أذن سامعة تسمع آيات الله و رجسلا كذلك؛ فلها عين باصرة ناظرة إلى ربّها، و أذن سامعة تسمع آيات الله و كمامات الملائكة و أصوات طيورالجنة و نعماتها و تسبيحات الأشياء، و شم تشم به دوائم المنانية و المواسى الباطنة، و علم تشهور، و لمس تلمس به حور العين و هي المشاعر الروحانية و الحواسى الباطنة،

<sup>\*</sup> قوله: «و الرواشن» الرواشن أى الروازن، جمع الروشن أى الروزن.

و هــى مــع محسوساتها من أهل الجنة إن لم يسدُّها سادُّولم يحجبها حجاب، و أما هـذه الحبواس فهـي و مدركاتهـا أمـور مستحيلة\* زائلية داثـرة كاثـنة فاسدة منشــأالعذاب الأليم و الحجاب العظيم. و تؤدى بالإنسان إلى الهاوية و يحترق بنار الجهيم، فكل نفس تتبع الهوى و يسخرها الشهوة و يستخدمها الشيطان و يــــتعيدها كمــا قــال تعالى: «أفرايت من اتّخذ إلهه هواه و أضلّه الله على علم و خــتـم عــلـي سمعــه و قلــيـه و جعــل على بصره غشاوة» فتصير من أهل النار إذ قدصــار كل من مشاعره السبعة سبباً من أسباب بعده من الله و ملكوته. وباباً من أبواب طاعته للهوى و انقياده للشهوة، و عدوله عن طريق الهدى و سنن الحة،، و وقوعه فی المهوی «فمن یهدیه من بعد الله أفلا تذکرون» و یکون حاله و ماله کما أفصح الله عـنه بقوله تعالى: «و أما من طغى و آثر الحياة الدنيا فإنَّ الجحيم هي المأوى» فظهر أنَّ كمل مشعر من هذه المشاعر باب من أبواب الجمعيم لها سبعة أبواب لكل باب منهم جزء مقسوم. و أما إذا تنور القلب بنور المعرفة و الإيمان. و خبرج من القوة إلى الفعل بالرياضة و العبادة و الطهارة عن وسخ المعاصي و درن الشهوات كــالحديد إذا أذيب بالنار و ذهب بها.درنه و خبثه و اتخذت منه مرآته مصيقلة صار كعين صحيحة" استنارت بنور الملكوت الأعلى، فيطالع بكل مشعر من مشاعره آية من آيات ربه الكبرى، و باباً من أبواب معرفة ربه الأعلى فينتزع من صورها الحسوسة الجزئية معانى معقولة كلية. و يفهم منه أسرار إلهية يقف علميها و يدخل جنة المقربين، و يستعد بها للسعادة القصوى و مجاورة الرحمان في مقصد صدق عند مليك مقتدر، و هذا بخلاف حال أهل الهوى و الجهالة المشتغلين

<sup>\*</sup> قولـــه: «و أســا هذه الحواس...» اعلم أنّ المصنّف ناظر فى المقام إلى الفصل الرابع عشر من آغاز و انجام للمحقق الطوسى.

<sup>\*\*</sup> قولـــه: «صـــاركعين صــحيحة...» جـــواب لقوله: و أمّا إذا تنوّر الح. و المصلّف ناظر في المقام إلى أبواب الجلّة و النار.

بشهوات الدنسيا المعرضين عن الآخرة و عن سماع آيات الله مصرين مستكبرين كمـا قـال تعـالى: «يسـمع آيـات الله ثم يصر مستكبراً كأنَّ في أذنيه و قرأ فبشره بعـذاب ألـيم» فغلقـت علـيهم الأبـواب و سددت عليهم الطرق إلا طريق جهنم خـالدين فـيها قال سبحانه في حقهم: «و جعلنا من بين أيديهم سداً و من خلفهم سـداً فأغشيناهم فهم لايبصرون» أشارة إلى أن ليس لهم درجة قوة نظرية ينفتح بابهــالإدراك العلــوم الإلهية ليكونوا من أهل القرب و المنزلة عندالله، ولا أيضاً لهم قلـب سـليم و أذن واعـية لهـا بـاب مفـتوح إلى تلقــي السـمعيات و المواعظ و الخطابات ليكونوا من أهل السلامة من عذاب الآخرة، فلا جرم حالهم في الآخرة كما اعترفوا به حين لم ينفعهم الاعتراف «قالوا لو كنا نسمع أو نعقل ما كنا في أصحاب السعير فاعترفوا بذنبهم فسحقاً لأصحاب السعير» فقد وضح وانكشف أنَّ جميع هذه المشاعر النمانية تصلح لأن تصير أبواب الجنان في حق من يصرفها فيما خلقها الله لأجلبه كما قبال: «و أما من خاف مقام ربه و نهي النفس عن الهوى فيإنَّ الجنَّة هي المأوى» و منها أبواب جهنِّم في حق من صرفها في طاعة الهـوى و شـهوات الدنــيا كقولســه تعالى: «و أمّا من طغى و آثر الحياة الدنيا فإنَّ الجحيم هي المأوي».

فإن قلمت: باب الدار يشبه الدار، و الجنة و النار داران متخالفتان فى جوهر الحقيقةو نحو الوجود فكيف يصح أن تكون المشاعر الإنسانية بعينها أبواب الجنة و أمال النار.

قلنا: السمع و البصر و غيرهما ألّى لأهل السعادة و الهدى مباينة بالحقيقة و المنوع عندنا للّـــى لأهــل الشــقاوة و الهوى و إن وقع الاشتراك بينهما في أصل الإحساس و الشعور، فإنَّ مدارك أهل السعادة مرائيهم مطهرة عن رجس الهيولى منورة بنور المعرفة و الـتقوى، و مــدارك الأشقياء المدبرين المردوين إلى أسفل

<sup>\*</sup> قوله: «و مراعيهم» و الصحيح و مراتيهم بالحمزة.

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار

سافلين مغشاة بغشاوة الطبع مظلمة بظلمات الجهل و الهوى، و بالجملة السمع و البصر و الفؤاد التى لأولئك الأصحاب و أولى الباب قد وقع لها التبديل الأخروى و المتحويل الإلهى البنة التى هى دارالحسنات ومنزل الهنيرات، و أما السمع والبصر و الفؤاد التى لأصحاب النار و الأشقياء الفجار فصارت أنحس مما كانت و أظلم و انجس فناسبت لأن تكون مداخل و أبواباً لدار الظلمات و معدن البوار و النكال و العذاب.

# مكاشفة تنبيهية

اعــلم هــداك الله لسلوك سبيل الآخرة على الصراط المستقيم أنَّ الجنة الَّـق يصل إليها من هو من أهلها هي مشهودة لك اليوم من حيث محلَّها لامن حيث صورتها. و أنت تتقلب فيها على الحال الَّتي أنت عليها و لاتعلم أنك فيها. فإنَّ الصــورة الطبيعية تمنعك و تحجبك عن مشاهدتها و مشاهدة ما أعدّت فيها من نعيمها و غيرفاتها و أشجارها و أنهارها و طعامها و شرابها؛ فأهل الكشف الَّذيـن أدركــوا مــا غــاب عــنهم يرون ذلك الحل. و يرون من كان في روضة خضراء، و إن كان جهنمياً يرونه بحسب ما يكون فيه من لغوب و نصب من حرورها و زمهر يرها و نيرانها و لهبها و حيّاتها و عقاربها و حميمها و زقومها. و من لم يكن من أهل الكشف و البصيرة و بقى في عماء حجابه لايدرك ذلك. مــثل الأعمى يكون في بستان فما هو غائب عنه بذاته و لكن لايراه، ولم يلزم مـن كونه لايراه أن لايكون فيه، و كذلك أكثر أهل الجنة في الجنة الآن ولكن لايــرونها و هــم يتقلبون فيها، وكذلك أصحاب النار في النار و قد أحاط بهم سير ادقها وهيم لا يشيعرون كميا نبيه الله عليه يقوليه: «إن جهينم لحيطة بالكافـرين»، و بقولـه: «جنة عرضها كعرض السمآء و الأرض أعدّت للذين آمنوا». و بقولــه في حديثه القدسي: «أعددت لعبادي الصالحين مالاعين رأت الحديث، و قد علمت أنَّ جنة المؤمن أو جحيم الكافر ليست بأمر خارج عن نفسه؛ فإذا كانت معدة اليوم كانت متصلة بها و إن كان هو في حجاب عنها لأنَّ الله قد يحول بين المرء و قلبه فكيف بينه و بين نعيم قلبه أو جحيمه، و من الناس من يستصحبه هذا الكشف و منهم من لايستصحبه، و هو قد يكون أرفع حالا منه لحكمة أخفاها الله في خلقه فلأهل الله أعين يبصرون بها و آذان يسمعون بها و قلوب يعقلون بها، و هي غير هذه الأعين و الآذان و القلوب كما علمت آنفاً. و أهل الكفر و الحجاب صمَّ بكمَّ عمى فهم لايعقلون عن الله فهم لايرجعون إلى الله.

#### قصل (۲۷)

# فى تتمة الاستبصار فى بيان حقيقة أحوال الجنة و النار

قد علمت أنَّ النشأة الآخرة نشأة متوسطة بين الجردات العقلية و بين الجسمانيات المادية، وكل ما فيها صور محسوسة مدركة بقوة نفسانية هي خيال في هذا العمام و حسس في ذلك العالم، و الإنسان إذا مات و تجرد عن هذا البدن الطبيعي قامت قيامته الصغرى و حشر أولا إلى عالم البرزخ ثمَّ إلى الجنة والنار عند القيامة الكبرى، و الفرق بين الصور التي يراها و يكون عليها الإنسان في المبرزخ و التي يشاهدها و يكون عليها في الجنة و النار عند القيامة الكبرى أثما يكون بالشدة و الضعف و الكمال و النقص إذ كل منها صور إدراكية جزئية غير يكون بالشدة و الضعف و الكمال و النقص إذ كل منها صور إدراكية جزئية غير لكن عين الحيل المبنان بعين المسالدين على المبنان بعين المسلم عول المس الدينوى المنقسم بخمس قوى في خمسة مواضع من البدن مختلفة، فموضع البصر هوالعين، و موضع السمع هو الأذن، و موضع الذوق هواللسان، و لايكن أيضاً أن يفعل كل منها فعل

<sup>\*</sup> قولسه: «قامت قيامته الصغرى» قد تقدمت فى الفصل السادس عشر من هذا الباب أعنى الباب الحادى عشر إشارات إلى القيامتين الصغرى و الكبرى.

صـاحبه؛ فالبصــر لايسمع والسمع لايبصر، و هما لايذروقان و لايشمان، و على هذا القياس في الجميع.

فإن قلت: باصرة العين ولامستها في موضع واحد.

قلمنا: لسيس كذلمك بسل الباصرة في الجليدية، ولامسة العين في القرنية، و أمّا حواس الآخرة فجميعها في موضع واحد غير متغاير في الوضع والجهة، و كل منها يفصل فصل صاحبه، و نسبة الصور البرزخية إلى الصور الّتي في القيامة الكبرى كنسبة الطفل أوالجنين إلى البالغ.

قال صاحب الفتوحات المكية في الباب الخامس و الخمسين و ثلاثمأة منها: و المسون بين النشأتين حالة برزخية تعمّر الأرواح فيها أجساداً برزخية خيالية مثل ما عسّرتها في النوم، و هي أجساد متولدة عن هذه الأجسام الترابية؛ فإناً الخيال قوة من قواها. ثم قال: و من مات فقد قامت قيامته و هي القيامة الجزئية، فإذا فهمت القيامة العامة لكل ميّت كان عليها؛ فإن مدة البرزخ من النشاة الآخرة بمنزلة حمل المرأة الجنين في بطنها ينشئه الله نشئاً بعد نشاء وتختلف عليه أطوار النشئات إلى أن يولد يوم القيامة: فلهذا قيل في الميت إذا مات فقد قامت قيامته أي ابتداً فيه ظهور النشأة الأخرى في البرزخ إلى يوم البعث من البرزخ كما يبعث من البطن إلى الأرض بالولادة؛ فتدبر نشأة بدنه في الأرض زمان كونه في البرزخ تسوية و تعدلة على غير مثال سبق مما ينبغي اللدار الآخرة.

و قسال في السباب السرابع و السبعين و ثلاثماً:: و اعلم أنَّ الهتى لم يزل في الدنيا متجلساً للقلسوب فيتسنوع الخواطس لتجلسيه، و أنَّ تنوع الحواطر في الإنسان عين التجسلى الإلهى من حيث لايشعر بذلك إلا أهل الله، كما إنهم يعلمون أنَّ اختلاف الصور الظاهرة في الدنيا و الآخرة في جميع الموجودات ليس غير تنوع التجلى فهو الظاهس إذ هسو عسين كل شيء، و في الآخرة يكون باطن الإنسان ثابتاً فإنه عين ظاهر صورته في الدنيا و التبدل فيه خفي، و هو خلقه الجديد في كل آن الذي هم فيه في لسبس، و في الآخرة يكون ظاهره مثل باطنه في الدنيا، و يكون النجلى الإلهمي دائماً بالفعل فيتنوع ظاهره في الآخرة كما يتنوع باطنه في الدنيا في الصور التي يكون فيها التجلى الالهمي ينصبغ بها انصباغاً: فذلك هوالتضاهي الإلهي الخيالي غيرانه في الآخرة ظاهر و في الدنيا باطن؛ فحكم الخيال مستصحب للإنسان في الآخرة انتهى.

و اعلم أنه قد اتفق في هذا العالم لمعض الكاملين كالأنبياء و الأولياء أو لفيرهم من الكهنة و الجمانين و المبرسمين فمن قويت قوة خياله أو ضعفت قوة حسه أن يسرى بعين الخيال شيئاً مشاهداً محسوساً كما يشاهد سائر المحسوسات، فكثيراً مايشتبه عليه الأمر و يزعم أنَّ ما رآه موجود في الخارج فيفلط، و جميع ما يراه الإنسان يوم القيامة يراه بعين الخيال و هي موجودة في تلك الدار معتبرة باقعية فيها لأكها موطن تلك الصور، و إنّها لم يعتبر وجود مايرى بعين الخيال عاهمنا من المقامات و غيرها لعدم بقائها و وقوع المجاب عنها بعداقصر مدة فلا تعويل عليها هاهنا لزوالها عن المشاهدة سريعاً إذ ليس هذا العالم موطن وجودها؛ فبالموت يرفع الحجاب بالكلية فيدوم مشاهدة عين الخيال، و تلك الصور المشهودة في المنافى قد علمت أنها ليست خارجة عن ذاتها بل عينها، فالأجساد في الآخرة و هي عالم الخيال عين الأرواح، و هذا العلى تجسد المعانى و تجسد الأرواح "، و هي تنكون إلا في ذلك العالم و أما في هذا العالم فالأرواح تتعلق بهذه الأجساد في الآخرة رق في الدنيا لاتكون كذلك.

<sup>\*</sup> قولمه: «واعلم أنه قد ائفق فى هذا العالم...» اعلم أن رسالتنا الفارسية الموسومة بــ «انسان در عرف عرفان» بهان ما أشار إليه المصتف فى المقام و شرح لــه فى الحقيقة. و الله سبحانه فتاح القلوب و مئاح النيوب؛ و الرسالة قد طبعت عدّة مرات.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «و هـنذا مصنى تجسّد المصانى و تجسّد الأرواح» و قد تقدّم الفصل السادس من الباب الحامس من هذا الكتاب في سفر النفس في بيان تجسّد المعانى و الأرواح.

قال في الباب الثالث و السبعين و ثلاثماة: و فيه علم تجسد الأرواح في صورة الأجسام الطبيعية. هل عين ذلك الروح هو عين الصورة التي ظهر فيها أوهو ذلك في عين السرائي كزرقة السماء، أو هل الروح لتلك الصورة كالروح للجسم أعنى النفس الناطقة و تلك الصورة صورة حقيقية لها وجود عيني كسائر الصور الحقيقية، و هذه مسألة أغفلها كثير من الناس بل كلهم و أنهم قنعوا بما ظهر لهم من صور الأرواح المتجسدة؛ فلمو تسروحوا في نفوسهم و حكموا بالصور على أجسامهم و تبدلت أشكالهم و صورهم في عين من يراهم علموا عند ذلك تجسد أكرواح لماذا يسرجع؛ فإنه علم ذوق لاعلم نظر فكرى، و قد بينا أن كل صورة تحدث في العالم فلابد لها من روح يدبره من الروح الكل المنفوخ منه في الصورة، و تقدت في العالم فلابد لها من روح يدبره من الروح الكل المنفوخ منه في الصورة، و تقلمت إن كانت حيوانا أو تقلمت إن كانت نباتاً أنها تنتقل إلى البرزخ ولابدً كما ننتقل نحن بالموت، و أنها إن أدركت بعد ذلك أنما يدرك كل ميت من الحيوان إنسان أو غير إنسان فمين هاهنا أيضاً إذ وقفت على علة هذا علمت صور الأرواح المتجسدة إنسان فمين هاهنا أيضاً إذ وقفت على علة هذا علمت صور الأرواح المتجسدة لماذا يرجع انتهى.

و قــال فى الباب الحادى و الثمانين و ثلاثمات: فاعلم أنَّ هذه المقامات المذكورة لاتدرك إلا بعين الحيال لابعين الحس إذا شوهدت، فإنَّ صورها إذا مثلها الله فيما شــاء أن يمشـلها متخيلة فنراها أشخاصاً رأى العين كما نرى المعانى بعين البصيرة، فــانَّ الله إذا قلـل الكثير \*\* أو كثر القليل فما نراه إلا بعين الحيال لابعين الحس و هــو البصــر فى الحالين كمـا قال: «و إذ يريكموهم إذ التقيتم فى أعينكم قليلا و يقلّلكم فى أعينهم» و قال: «يرونهم مثليهم رأى العين» و ما كانوا مثلهم فى الحس

<sup>\*</sup> قولمه: «و من علم أنّ...» قد سقطت كلمة ذلك في الطبع أو من قلم الكاتب، و الصواب: و من ذلك علم أن الصورة الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «فإنَّ الله إذا قال الكثير...» و الصواب إذا قلّل الكتير.

فلمولم يسرهم بعمين الحسيال كانست الكثرة في القليل كذباً. و لكان الَّذي يريه غير صادق فيما أراه إياك، و إن كان الذي أراك ذلك أراكه بعين الخيال كانت الكثرة في القلــيل حقــاً، و القلة في الكثير حقاً لأنه حق في الخيال و ليس بحق في الحس. قـال: و هكـذا كـل مـا تراه على خلاف ما هو عليه في الخارج ما تراه إلا بعين الخسيال، ولا نعقل عن مثل هذا العلم، و فرق بين الأعين. و اعلم أنك لاتقدر على ذلـك إلا بقــوة إلهــية يعطــيها الله مــن يشاء من عباده. ألا ترى الصحابة لو وفوا الـنظر " الصحيح حقه و أعطوا المراتب حقها لم يقولوا في جبرئيل إنّه دحية الكلمي لقــالوا إن لم يكــن روحانــياً أو معنى تجسّد و إلا فهو دحية الكلمي أدركناه بالعين الحسسى؛ فسلم يحرّروا ولا أعطوا الأمر الإلهي حقه فهم الصادقون الّذين ما صدقوا فقال لهم رسول الله(ص) هو جبرئيل فحينئذ عرفوا ما رأوه. كما قالوا فيه لما تمثًا. لهسم في صــورة أعــرابي مجهــول عندهم حين جاء فعلّم الناس دينهم فقال رسول الله(ص)؛ أتدرون ما السائل فقالوا الله و رسوله أعلم لكونه ظهر في صورة مجهولة عـندهم فقـال لهم هذا جبرئيل. ثم قال: و ما في الكون\*\* أعظم شبهة من التباس الخيال بالحس؛ فإنَّ الإنسان إن تمكن في هذا النظر شك في العلوم الضرورية و إن لم يستمكن أنسزل بعض الأمور غير منزله؛ فإذا أعطاه الله قوة التفصيل أبان له عن الأُمور إذا رآها رأى عين فيعلم ما هي إذا علم العين الَّتي رآها به من نفسه فأكرم عــلـى أهل الله هذا. و كثير من أهل الله من لايجعل باله\*\*\* لما ذكرناه. ولولا علمه بنومه و إنه رآه في حال نومه ما قال إنه خيال فكم كان يرى في حال اليقظة مثل هذا و يقول إنه رأى محسوساً بحسه، قال: و هذا باب واسع الجال و هو عند عبلماء الرسوم غير معتبر، و لا عبند الحكمياء الَّذين يزعمون أنهم قد علموا

<sup>\*</sup> قوله: «لودقَقوا النظر...» و فى نسخة مصحّحة لو وفوا النظر.

<sup>\*\*</sup> قوله: «ثم قال و ما في الكون...» أي قال صاحب الفتوحات.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: همن لايجعل بالله...» و الصواب من لايجعل بإله لما ذكرناه.

الحكمة و قد نقصهم علم شموخ هذه المرتبة على سائر المراتب ولا قدرها عندهم؛ فلايعرف قدرها ولا قوة سلطانها إلا الله ثمَّ أهله من نبى أوولى، و العلم بها أول مقاصات النبوة. قال: وما أحسن تنبيه الله عباده من أولى الألباب و أهل الاعتبار إذ قال: «هو الذي يصوركم في الأرحام كيف يشاه» فمن الأرحام ما يكون خيالا فيصور فيه المتخيلات كيف يشاه عن نكاح معنوى و حمل معنوى يفتح الله في فلك الرحم المعانى في أي صورة ماشاه ركبها، فركب الإسلام فيه و القرآن سمناً وعسلا، و القيد ثباتاً في الدين، و الدين قميصاً سابغاً، و العلم لبناً.

و قمال في همذا الباب أيضاً: و اعلم أنَّ في حضرة الخيال في الدنيا يكون الحق محل تكوين العبد، فلا يخطر لــه خاطر في أمر مًا إلا والحق يكوَّنه في هذه الحضرة كتكوينه أعيان المكنات إذا شآء ماشآء منها؛ فمشيّة العبد في هذه الحضرة من مشيّة الحق؛ فإنّ العبد ما يشاء إلا أن يشاء الله؛ فما شاء الحقُّ إلا أن يشاء العبد في الدنسيا و يقسع بعض ما يشاء العبد في الدنيا في الحسر؛ و أما في الحيال فكمشية الحق في النفوذ. فالحق مع العبد في هذه الحضرة على كل حال ما يشاؤه العبد كما هـ في الآخـرة في حكـم عموم المشيّة لأنَّ باطن الإنسان هو ظاهره في الآخرة، فلذلك يتكوَّن عن مشيِّته كل شيء إذا اشتهاه؛ فالحق في تصريف الإنسان في هذه الحضرة في الدنسيا و في شبهوته في الآخرة لا في الدنيا حساً؛ فالحق تابع في هذه الحضيرة و في الآخيرة لشهوة العبد، كما هو العبد في مشيته تحت مشية الحق؛ فما للحق شأن إلا مراقبة العبد ليوجد له جميع ما يريد ايجاده في هذه الحضرة في الدنيا وكذلسك في الآخرة، و العبد يتبع الحق في صورة التجلي؛ فما يتجلى الحق لــه في صورة إلا انصبغ بهما. فهمو يستحول في الصور لتحول الحق، و الحق يتحول في الايجاد لتحول مشية العبد في هذه الحضرة الخيالية في الدنيا خاصة و في الآخرة في

<sup>\*</sup> قوله: «نمّا شاء الحق» و الصواب: قما شاء الحق.

الوجمود الحسسى طهمر بدلك التفاصل فى جميع الاشياء حتى فى الاسماء الإهيه، و الهمسم الفقالــة قــد تفعل فى همم غير أصحابها و قد لاتفعل مثل أنك لاتهدى من أحببت انتهى كلامه.

فببت اللهى تارمه.

فـتحقق و تبـيّن مـن جمـيع مـا ذكرناه و نقلناه أنَّ الجنّة الجـسمانية عبارة عن الصور الإدراكية القائمة بالنفس الخيالية ممّا تشتهيها النفس و تستلذها، و لا مادة ولا مظهير لهـا إلا النفس وكذا فاعلها و موجدها القريب و هو هي لاغير، و إنَّ النفس الواحدة من النفوس الإنسانية مع ما تتصوره \*\* و تدركه من الصور عِنزلة عــالم عظـيم نفساني أعظم من هذا العالم الجسماني بما فيه، و أنَّ كل ما يوجد فيها مـن الأشــجار و الأنهــار والأبنية و الغرفات كلُّها حيَّة بحياة ذاتية، و حياتها كلُّها حـياة واحــدة هــي حياة النفس الَّتي تدركها و توجدها. و أنَّ إدراكها للصور هو بعينه ايجادها لها لا أنها أدركتها فأوجدتها أو أوجدتها فأدركتها كما في أفعال المخستارين مسنًا في هذا العالم حيث إنا نتخيل شيئاً ملائماً كالحركة أو الكتابة أولا فهنفعله ثانياً ثمُّ نتخبيله بعد ما فعلناه، بل أدركتها موجودة و أوجدتها مدركة بلا تقدم و تأخر ولا مغايرة إذ الفعل و الادراك هنا شيء واحد. و أمّا دار جهنم فهي ليسب كذلك لألها ليست داراً روحانية خالصة بل هي مكدرة مشوبة بهذا العالم فكأتهـا هـى هـذا العـالم انســاق إلى الآخــرة بسائق القهرمان و زمام التسخير؛ فالجهنمي يمريد مالا يجده، و يشتهي ما يضره، و يفعل ما يكرهه، و يختار ما يعذب، و يهـرب عمـا يصحبه، قائلا كما حكى الله عنه «ياليت بيني و بينك بعد

<sup>\*</sup> قولسه: «همساً فقالة فى الوجود الحستى...» فى العبارة سقط و صورتها الكاملة هكذا: ولنا خلق الله هِمُسَأَ فقالـة فى الوجـــود الحستى و هِمَـماً غير فقالة فى الوجود الحستى ظهر التفاضل فى الهمم كما ظهر بذلك التفاضل فى جميع الأشياء الخ.

<sup>\*\*</sup> قوله: «مماً تتصوّره» العبارة مصحّفة، و الصواب هكذا: مع ما تتصوّره و تدركه من الصور الح.

المشرقين فبئس القرين» و جميع مشتهياته و مرغوباته عقاربه و حياته، و بالجملة حقيقة جهنم و ما فيها هي حقيقة الدنيا و مشتهياتها، تصورت للنفوس الشقية بصورة مؤلمة معذبة لها محرقة لأبدانها، مذيبة للحومها و شحومها، مبدّلة لجلودها مشوَّهة لخلقتها مسوّرة لوجوهها، ثم لما كانت الدار الآخرة دار لافاعل و لا مؤثر هناك إلا الحق سبحانه إذ الأسباب المتقابلة و العلل المتضادة مرتفعة. وكذا الموانع والقواسم و الحجب منتفية في ذلك العالم فلا مؤثر ولا مالك إلا هو ــ الملك يومئذ فه \_ فمن وافق رضاه القضاء الرباني و انخرطت إرادته في إرادة الله و استهلكت خبرته في خبرة الله كما في قوله تعالى: «و ما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضي الله و رســوله أمراً أن يكون لهم الخيرة» كان فعله بعينه فعل الحق، و كل من كان كذلك كان في نعيم دائم و بهجة فائقة و لذة غاشية؛ فالمؤمن لامحالة في روضات الجنات أبـداً. و قــد مر سابقاً إنَّ مشية العبد في الجنَّة عبن مشية الحق تعالى، و وجه ذلك إنَّ جميع الأشياء صادرة عن الواجب تعالى على الوجد الأتم و النظام الأحسن و الخمير الأعملي، فمن استقام قلبه و سلمت فطرته عن الأمراض و خلصت ذائقته عين مبرارة المعاصبي، و ما تغيرت عن الاعتدال ولم تزل قدمه عن صراط الحق رضم بالقضاء و حصل لــه مقام الرضاء و العبودية، فلم يشأ\* إلا ما شاءالله ولم يشــاءالله إلا خيراً وكمالا و نعمة و بهجة. فكان في نعمة و بهجة لاغاية فوقها و لامــزيد عليها إذ رأى رحمة الله وسعت كل شيء بل رأى في كل شيء وجه الحق الـباقي، و رأى الخـير المحــض الحـــن المطلق الّذي هو مبدء كل خبر و كمال و منشأ كل حسن و جمال؛ فيكون مبتهجاً به و بكل شيء لأنَّ كل شيء منه و به و إلىيه، فسيكون في جـنّة عرضها السماوات و الأرض، و بهذا الوجه يسمى خازن الجسَّنة الرضوان\*\* لأنَّ من لم يبلغ إلى مقام الرَّضا لايدخل الجنَّة ولايصل إلى دار

<sup>\*</sup> قوله: «فلم يشأ...» صورة العبارة الصحيحة هكذا: فلم يشأ إلا ما شاءالله ولم يشأ الله إلا خيراً. \*\* قول.ه: «و بهذا الموجه يستى خازن الجنّة الرضوان»؛ و سيأتى قوله بعد أسطر في هذا الفصل وجه

السنعمة و الكــرامة فهــذه جــنّة المقــربين، و أمّا من لم يسلك سبيل أهل المعرفة و الإيمان و لم يخرج عن باب الدنيا و ملازمة الهوى قدمات و كان لم يزل محبوساً في قـيد الشـهوات وسلسلة التعلّقات ومن اتّبع الهوى و الشهوة و هما ضدّ الحكمة و العدل و قامت السماوات و الأرض بالحكمة و العدل ففسد عليه عالم الوجود كما هـو، و ويـل لمـن فسـد عليه العالم و خالف طبعه حكمة الكون و نظام الوجود، فينــتقم مــنه قــيّـم العالم و جبار السماوات و الأرض لأنه عدوالله و عدو العالم. و يكسون حالمه كما أفضح الله بقولمه: «ولو اتبع الحق أهوائهم لفسدت السماوات و الأرض و من فيهن»؛ فيكون بالضرورة ممنوعاً عن ما اشتهاه محجوباً عما استدعاه هــواه كمــا قــال تعالى: «و حيل بينهم و بين ما يشتهون» لأنُّ ما يشتهيه و يطلبه أسور باطلــة وهمسية مخالفــة لــلحكمة و الحقيقة، لكنه مادام كونه في الدنيا يلهيه شبواغل الدنبيا عبن الشعور بفسادها ومخالفتها للحكمة ومضادتها للفطرة لخدر الطبيعة و غفلة النفس. فإذا ارتفع الحجاب بالموت و انكشف الغطاء ظهر إنّه واقع فى عقوبـة من سخط الله و نار غضبه «أفمن اتبع رضوان الله كمن باء بسخط من الله» و حيـت اتــبع الهــوي أوقعـته الهــوي إلى الهاوية، و هي البعد عن رحمة الله بمنوعاً عن الخبيرات مقيداً بالسلاسل و الأغلال كما هو صفة العبيد و المماليك لأنه عبدالهوي و خدم الشهوة. فملكته الشهوة و الهوي و أوقعته في المهالك و المهموى و لهمذا يسمى خازن الجحيم مالكاً. فقد تبيّن تمّا ذكرناه أنَّ دارالجحيم و دارالعـذاب ليست بدار مستقلة و نشأة حقيقية و منزل حقيقي مباين لعالم الدنيا و

تسمية خازن الجحيم بحالك حيث يقول: و لهذا يستى خازن الجحيم مالكاً. و سيأتى الكلام فى الرضوان و المالك أيضاً فى الفصل الثانى و الثلاثين فى الإشارة إلى درجات السلوك إلى للله و الوصول إلى الجسنة الحقيقة يتد.. ثم إن كلامه حقدتس سرّه فى الرضوان خازن الجنته. و مالك خازن النار ناظر إلى كملام المقتى نصيرالدين الطوسى حرضوان الله عليه فى الفصل السابع عشر من رسالة «آغاز و إلى كلام المشيخ الأكبر فى عقلة المستوفز (ص ٨٥ و ٨٤).

عالم الجنان بل هى حالة ممتزجة و نشأة إضافية منشاؤها و مبدؤ كونها هو جوهر الدنيا منتقلا إلى القيامة بنقل ملائكة العذاب لأجل الذنوب و المعاصى و التعلقات، فافهم هذه المسألة فإنها دقيقة غامضة قلَّ من العرفاء من يكاشف حقيقة الجحيم، و قد انكشفت على كثير منهم حقيقة الجئة و ما فيها.

تأيسيد: و كمّا يويد ما ذكرناه من أنَّ جهنم ليست بدار حقيقيّة متأصّلة أنّها صورة غضـب الله كمــا أنَّ الجــنّة صورة رحمة الله و قد ثبت أنَّ رحمة الله ذاتية واسعة كل شـــىء و الفضب عارضى، و كذا الحيرات صادرة بالذات و الشرور واقعة بالعرض. فعلى هذا القياس لابد أن تكون الجنّة موجودة بالذات و النار مقدرة بالتبع.

## ذکر تنبیهی

ذكر بعض العرقاء في قولسه تعالى: «واتقوا النار التي وقودها الناس و المجارة»: إنَّ النار قد تنخذ دواءً لبعض الأمراض، و هو الداء التي لايتقي إلا بالكي من النار كقوله تعالى: «فتكوى بهاجباههم و جنوبهم» فقد جعل الله النار وقاية في هذا الموطن من داء هو أشدُّ من النار في حق المبتلي به، و أيَّ داء أكبر من الكبائر فقل جعل الله لهم النار يوم القيامة دواءً كالكي بالنار فدفع بدخولهم النار يوم القيامة داءً عظيماً أعظم من النار و هو غضب الله، و لهذا يخرجون بعد ذلك من النار إلى الجئة كما جعل الله في الحدود الدنياوية وقاية من عذاب الآخرة انتهى كلامه. و فيه تأييد لما قلناه من أنَّ جهنم ليست من حيث كونها دارالعذاب مماله و جود الضلال و العصبان في النفوس حتى أته لولم يكن معصية بني آدم لما خلق الله النار.

واعــلم أنَّ أهــل العذاب هم الَّذين نفوسهم كانت مستمدة لدرجة من درجات

قوله: «ذكر بعض العرفاء...» ذلك البعض هوالشيخ الاكبر محيى الدين في الباب السابع و الثمانين من الفترحات المكيّة.

الجسنان ثمَّ بطل استعدادهم بارتكاب المعاصى. فحالهم كحال من انحرف مزاجه عن الاعتدال اللائق به وعن الصحة التي لمه بحسبه، فيكون في ألم شديد حتى يرجع إلى الاعتدال الذي كان لمه أو بطل استعداده بالكلية و انتقل مزاجه إلى مزاج وافقه تلك الحالة التي كانت مخالفة لمزاجه الأول و كان مرضاً في حقه؛ فصار المرض صحة لمه و الألم راحة لمه و انقلب العذاب عذوبة في حقه لانقلاب جوهره إلى جوهر أدنى؛ فكذلك حال من يدخل في النار و يتعذب بها مدة لأجل الأعمال السيئة، فإن بتى في قلب نور الإيمان فمنع أن ينفذ ظلمة المعاصى في باطن قلبه و يحيط به السيئات فلا محالة يخرج من النار أبداً مخللة و غاص في باطن قلبه ظلمة المعاصى لأجل الكفر فلايخرج من النار أبداً مخلداً. و إن اشتهيت باطن قلبه ظلمة المعاصى لأجل الكفر فلايخرج من النار أبداً عنداً. و إن اشتهيت زيادة بصيرة في هذا المرام فاستمع لما يتلى عليك صائناً به عن الأشرار و اللئام.

# فصل (٢٨) ف كيفية خلود أهل الناد في النار

هذه مسألة عويصة و هى موضع خلاف بين علماء الرسوم و علماء الكشوف، و كنذا موضع خلاف بين أهل الكشف هل يسرمد العذاب على أهل النار الذينهم من أهلها إلى ما لانهاية له أويكون لهم نعيم، بدار الشقاء، فينتهى العذاب فيهم إلى أجل مستى مع اتفاقهم على عدم خروج الكفار منها، و إنهم ما كنون فيها إلى مالانهاية له، فإن لكل من الدارين عماراً و لكل منهما ملؤها.

اعلم أنَّ الأصول الحكمية دالة على أنَّ القسر لايدوم على طبيعة، و أنَّ لكل موجود من الموجودات الطبيعية غاية ينتهى إليها وقتاً و هى خيره و كماله و أنَّ الكال الواجب جل ذكره أوجد الأشياء على وجه تكون مجبولة على قوة ينحفظ بها خيرها الموجود و تطلب بها كما لها المفقود، كما قال تعالى: «هو الذى أعطى كل شسىء خلقه ثمَّ همدى» فلأجل ذلك يكون لكل منها عشق للوجود و شوق إلى كمال الوجود، و هو غايمته الذاتية التي يطلبها و يتحرك إليها بالذات، و هكذا

الكلام في غايسته و غاية غايته حتى ينتهى إلى غاية الغايات و خير الخيرات إلا أن يعوق له عن ذلك عائق و يقسر قاسر، لكن العوائق ليست أكثرية و لا دائمة كما سبق ذكره و إلا لبطل النظام و تعطلت الأشياء و بطلت الخيرات، و لم تقم الأرض و السماء ولم ينشأ الآخرة و الأولى «ذلك ظن الذين كفروا من النار» فعلم أن الأسياء كلها طالبة لذاتها للحق مشتاقة إلى لقائه بالذات، و أن العداوة والكراهة طارية بالعرض، فمن أحب لقاء الله بالذات أحب الله لقائه بالذات و من كره لقه الله بالمرض لأجل مرض طار على نفسه كره الله لقائه بالعرض، فيعذبه كده حتى يبرء من مرضه و يعود إلى فطرته الأولى أو يعناد بهذه الكيفية المرضية زال ألمه و عذابه لحصول اليأس، و يحصل له فطرة أخرى ثانية و هي فطرة الكفار الآسين من رحمة الله العاصة بعباده، و أما الرحمة العامة فهي ألتي وسعت كل شيء أكسا قبال تعالى: «عذابي أصيب به من أشاء و رحمتي وسعت كل شيء» و عندنا أيضاً أصول دالة على أن الجحيم و آلامها و شزورها دائمة بأهلها كما أن الجئة و نعيمها و خيراتها دائمة بأهلها إلا أن الدوام لكل منهما على معني آخر.

ثُمَّ إِنَّكَ تَعَلَّم أَنُ نَظَام الدنيا لا ينصلح إلا بنفوس جافية و قلوب غلاظ شداد قاسية؛ فلو كان الناس كلهم سعداء بنفوس خائفة من عذاب الله و قلوب خاضعة خاشعة لاختل النظام بعدم القائمين بعمارة هذه الدار من النفوس الغلاظ العتاة كالفراعنة و الدّجاجلة. و كالنفوس المكارة كشياطين الإنس بجريزتهم و جبلتهم، وكالنفوس البهيمية ألجهلة كالكفار. و في الحديث الرباني: إلى جعلت معصية آدم سبب عصارة الدنيا، و قال تعالى: «و لو شئنا لآتينا كل نفس هداها و لكن حتى القول مني لاملئن جهنم من الجنة والناس أجمعين» فكونها على طبقة واحدة ينافى المحكنة كما مر، ولإهمال سائر الطبقات الممكنة في مكمن الإمكان من غير أن يخرج من القوة إلى الفعل و خلو أكثر مراتب هذا العالم عن أربابها فلايتمشي

<sup>\*</sup> قوله: «وكالنفوس البهيمية...» العبارة المصحّحة هكذا: و كالنفوس البهيميّة كالجهلة و الكفّار.

النظام إلا بوجود الأمور الحسيسة و الدنية المحتاج اليها في هذه الدار التي يقوم بها أهل الظلمة و الحجاب، و يتنعم بها أهل الذلة و القسوة المبعدين عن دارالكرامة و التور و المحبّة، فوجب في الحكمة الحقة التفاوت في الاستعدادات لمراتب الدرجات في القسوة و الضعف و الصفاء و الكدورة، و ثبت بموجب قضائه اللازم النافذ في قدره اللاحق الحكم بوجود السعداء و الأشقياء جميعاً، فإذا كان وجود كل طائفة بحسب قضاء إلحي و مقتضى ظهور اسم ربّاني فيكون لها غايات حقيقية و منازل بحسب قضاء إلحي و مقتضى ظهور اسم ربّاني فيكون لها غايات حقيقية و منازل ذاتية، و الأسور الذاتية التي جبّلت عليها الأشياء إذا وقع الرجوع إليها تكون ملائمة لذيدة و إن وقعمت المفارقة عنها أمداً بعيداً و حصلت الحيلولة عن الاستقرار عليها زماناً مديداً بعيداً كما قال تعالى: «وحيل بينهم و بين ما يشتهون» ثم إنَّ الله تعالى ينجملي بجميع الأسماء و الصفات في جميع المراتب و المقامات كما حققناه في مباحدث العملم و غيره فهو الرحمان الرحيم و هو العزيز القهار، و في حققناه في مباحدث العملم و غيره فهو الرحمان الرحيم و هو العزيز القهار، و في الحديث القدسي: لولا أن تذنبون لذهب و جاء بقوم آخريذنبون.

و قال الشيخ الأعرابي في الفتوحات: يدخل أهل الدارين فيهما السعداء بغضل الله و أهل النار بعدل الله، و ينزلون فيهما بالأعمال و يخلدون فيهما بالنيات، فيأخذ الألم جزاء العقوبة موازياً لمدة العمر في الشرك في الدنيا، فإذا فرغ الأمد جعل لهم نعيم في الدار التي يخلدون فيها بحيث إنهم لو دخلوا الجئة تألم العدم و موافقة الطبع الذي جبلوا عليه؛ فهم يتلذذون بما هم فيه من نار و زمهرير و ما فيها من لدغ الحيّات و العقارب كما يلتذ أهل الجئة بالظلال و النور و لثم الحسان من الحور، لأنَّ طبائعهم يقتضى ذلك، ألاترى الجعل على طبيعة يتضرر بريح الورد و يلتذ بالنتن، و الهرور من الإنسان يتألم بريح المسك، فاللذات تابعة للملائم و الآلام تابعة لعدمه. و نقل في الفتوحات أيضاً عن بعض أهل الكشف للملائم و الآلام تابعة ريالية. و يبقى

<sup>\*</sup> قوله: «و قال الشيخ الأعرابي» و الصواب و قال الشيخ العربي.

أبوابها يصطفق و ينبت فى قعرها الجرجير و يخلقِ الله لها أهلا يملأها.

قال القيصرى فى شرح الفصوص أو اعلم أنَّ من اكتحلت عينه بنورالحق يعلم أنَّ العالم بأسره عبادالله، و ليس لهم وجود وصفة و فعل إلا بالله و حوله وقوته، و كلهم محتاجون إلى رحمته و هوالرحمان الرحيم، و من شأن من هو موصوف بهذه الصفات أن لا يعذب أحداً عذاباً أبداً، و ليس ذلك المقدار أيضاً إلا لاجل ايصالهم إلى كمالهم المقدّر لهم كما يذاب الذهب و الفضة بالنار لأجل الحلاص ممّا يكدّره و ينقص عياره، فهو متضمّن لعين اللطف كما قيل و تعذيبكم عذب، و سخطكم رضى، و قطعكم وصل، وجوركم عدل انتهى.

فإن قلت: هذه الأقوال الدالة على انقطاع العذاب عن أهل النارينا فى ما ذكرته سابقاً من دوام الآلام عليهم.

قلنا: لانسلم المنافات إذ لامنافاة بين عدم انقطاع العذاب عن أهل النار أبداً و بين انقطاعه عن كل واحد منهم في وقت.

و قال فى الفتوحات المكية: و إنَّ من أحوال التي هى أمهات أحوال الفطرة التي فطر الله الحنلق عليها هو أن لا يعبدوا إلا الله، فبقوا على تلك الفطرة فى توحيد الله فما جعلوا مع الله مسمّى آخر هو الله بل جعلوا آلهة على طريق القربة إلى الله، و لهذا قال: قل سمّوهم فإنهم إذا سمّوهم بان " إنهم ما عبدوا إلا الله؛ فماعبد عابد إلا الله فى الحسل الدنى نسبوا إليه الإلوهية، فصح بقاء التوحيد لله الذى أقروابه فى الميثاق و إنَّ الفطره مستصحبة.

اقسول: و هــذه عبادة ذاتية. و قد سبق منا القول بأنَّ جميع الحركات الطبيعية و الانستقالات في ذوات الطــبائع والــنفوس إلى الله و بــالله و في سبيلالله. و الإنسان

<sup>\*</sup> قولسه: هقال القيصرى فى شرح الفصوص...» قال فى شرح الفص الإسماعيلى (ص ٢١٣ من الطبع الأوّل الحجرى؛ و فى شرح الفعنَّ الأيوني، عن ٣٨٥ من الطبع المذكور).

<sup>\*\*</sup> قوله: هفائهم إذا ستموهم بان أئهم ما عبدوا إلا الله» أى ظهر أنّهم لخ.

بحسب فطرته داخلة في السالكين إليه. و أمَّا بحسب اختياره و هواه فإن كان من أهل السمادة فييزيد عملي قربه قرباً و على سلوكه الجبلّي سعياً و إمعانا و هرولية. و إن كمان مسن الكفَّمار الناقصيين المخستوم عملي قلوبهم الصم البكم الَّذين لايعقلون فهو كبالدواب و السهائم لايفقمه شسيئاً إلا الأغسراض الحيوانية، و إنَّما الغرض في وجوده خـزانة الدنـيا و عمـارة الأبـدان و مالــه في الآخـرة من خلاق؛ فله المشي في مراتع البدواب و السباع فيحشم كحشم ها و يعبذُك كعذابها و يحاسب كحسابها و ينقم كنصيمها، و إن كان من أهل النفاق المردودين عن الفطرة الحناصّة المطرودين عن سماء السرحمة فسيكون عذابه أليماً لانحرافه عما فطر عليه و هويّه إلى الهاوية بما كسبت يداه فبقدر خروجه عن الفطرة و نزوله في مهاوي الجحيم يكون عذابه الأليم إلا أنَّ الرحمة واسعة، و الآلام دالمة عملي وجمود جوهـر أصلي يضاد الهيئات الحيوانية الردية، و الـتقاوم بـين المتضادين ليس بدائم ولا بأكثري كما حقق في مقامه؛ فلا محالة يؤل إما إلى بطلان أحدهما إو إلى الخلاص و لكن الجوهم النفسائي من الإنسان لايقيل الفساد؛ فإمَّا أن يزول الهيئات الردية بزوال أسبابها فيعود إلى الفطرة و يدخل الجنَّة إن لم تكـن الهيـئات مـن بــاب الاعتقادات كالشرك و إلا فتنقلب إلى فطرة أخرى و يخليص من الألم و العبذاب، و هيذا هيو المراد من مذهب الحكماء إنَّ عذاب الجهل المركب أبدى يعنى صاحب الاعتقاد الفاسد الراسخ في جهله و عتوه لايمكن عوده إلى الفطـرة الأصــلية؛ فيصبر من الهالكين المائتين عن هذه النشأة و عن الحياة العقلية، ولا يـنافي ذلـك كونه حيّاً بحياة أخرى نازلة دنية. و قولــه تعالى في حقه: «لايموت فيها و لايجيي» أى لايموت موت البهائم و نحوها و لايجيى حياة العقلاء السعداء.

و تممم السندل بـ م صاحب الفتوحات المكية على انقطاع العذاب للمخلدين فى السنار قولسـ تعالى «أولئك أصحاب النار هم فيها خالدون» و ما ورد فى الحديث النسوى من قولـــه(ص): ولم يسبق فى النار إلا الذين هم أهلها، و ذلك لأنَّ أشد الصذاب على أحد مفارقة الموطن الذي ألفه فلوفارق النار أهلها لتعذّبوا باغترابهم عما أهلواله، و إنَّ الله قد خلقهم على نشأة تألف ذلك الموطن.

أقدول: هذا استدلال ضعيف مبنى على لفظ الأهل و الأصحاب و يجوز استعمالهما في معنى آخر من المعانى النسبية كالمقارنة و الجماورة و الاستحقاق و غير ذلك، ولا نسلم أيضاً إنَّ مفارقة الموطن أشدالعذاب إلا أن يراد به الموطن الطبيعي و اثبات ذلك مشكل، و الأولى في الاستدلال على هذا المطلب أن يستدل بقوله تعالى: «ولقد ذرأنا لجهنم كثيراً من الجن و الإنس» الآية فإنَّ المخلوق الذي غاية وجدوده أن يدخل في جهنم بحسب الوضع الإلهي والقضاء الرباني لابد أن يكون جهنم ذلك الدخول " موافقاً لطبعه و كمالا لوجوده إذ الغايات كما مر كمالات للوجودات، و كمال الشبيء الموافق لمه لايكون عذاباً في حقه و إنّما يكون عذاباً في حق غيره ممن خلق للدرجات العالية.

و قبال في الفتوحات: فعمّرت الداران أى دار النعيم و دارالجحيم، و سبقت الرحمة الغضب و وسعت كلّ شيء حتّى جهنّم و من فيها \*\*\* والله أرحم الراحمين، و قد وجدنا في نفوسنا بمن جبّل على الرحمة بحيث لو مكنّه الله في خلقه لأزال صفة العداب عين العالم، والله قد أعطاه هذه الصفة و معطى الكمال أحتى به، وصاحب هذه الصفة أنا و أمثالي و نحن عباد مخلوقون أصحاب أهواء و أغراض، ولا شك إنّه أرحم بخلقه منا، و قد قال عن نفسه إنّه أرحم الراحمين فلا نشك أنّه أرحم بخلقه منا، و نعن نفوسنا هذه المبالفة انتهى كلامه.

و لـك أن تقــول: و قــد قام الدليل العقلي على أنَّ الباري\*\*\*\* سبحانه لاتنفعه

<sup>\*</sup> قولمه: «أقول هذا استدلال ضعيف...» أقول: بل هذا استدلال قوى و كلام المصلّف هو كلام الشيخ الأكبر في الفتوحات والشيخ لايقول إلا ما قاله المصلّف.

<sup>\*\*</sup> قوله: «لابد أن يكون جهتم ذلك الدخول...» كلمة جهتم زائدة.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «كل شيء جهنم و من فيها» والصواب وسعت كلُّ شيءٍ حتَّى جهنَّم و من فيها.

<sup>\*\*\*\*</sup> قولسه: «على أنّ البارى...» العبارة بصورتها الصحيحة هكذا: على أنّ البارى سبحانه لاتنفعه الطاعات و لا تضرّه المخالفات و أنّ كلّ شمىء الخ.

الطاعـات ولا تضـره المخالفـات، و أنَّ كل شيء جار بقضائه وقدره، و أنَّ الخلق مجبورون في اختيارهم فكيف تسرمد العذاب عليهم. و جاء في الحديث و آخر من يشـفع هو أزحم الراحمين؛ فالآيات الواردة في حقهم بالتعذيب كلها حق و صدق، و كلام أهل المكاشفة لاينافيها لأنَّ كون الشيء عذاباً من وجه لاينافي كونها رحمة من وجـه آخـر؛ فسـبحان مـن اتسعت رحمته لأوليائه في شدة نقمته في الدنيا و اشتدت نقمته لأعدائه في سعة رحمته لهم في الآخرة.

## نقل فيه تاكيد

قال في الفتوحات المكية: إنَّ الحق لما تجلّى لهم في أخذ الميثاق تجلى لهم في مظهر من المظاهر الإلهية فذلك الذي أجرأهم على أن يعبدوه في الصور، و من قوة بقائهم على الفطرة أنهم ما عبدوه على الحقيقة و إنما عبدوا الصور لما تخيلوا فيها من رسبة التقرب و الشفاعة كما حكى الله من قولهم: «ما نعبدهم إلا ليقرّبونا إلى الله زلفى» و قولهم: «ها نعبدهم إلا ليقرّبونا إلى الله زلفى» و قولهم: «ها تعبدهم الله ليقرّبونا إلى في الدار الآخرة و هما الشفاعة و التجلى في الصور على طريق التحول و في تكنّب هذه الحالة في قلب الرجل و عرف من العلم الإلهى ما الذي دعا هؤلاء تمكنّب هذه و إنهم مقهورون تحت قهرّما إليه يؤلون تضرّعوا إلى الله في الديساجير و تملّقوا المه في حقهم، و سألوه أن يدخلهم في رحمته إذا أخذت منهم النقيمة حدّها و إن كانوا عمّار تلك الدار فليجعل لهم فيها نعيماً بهم إذكانوا من جملة الأشياء التي وسعتهم الرحمة العامة، و حاشا الجناب الإلهى من التقييد و هو القائل بأنَّ رحمته سبقت غضبه فلحق الغضب بالعدم فإن كان شيئاً فهو تحت إحاطة السرحمة، و قد قالت الأنبياء (ع) يوم القيامة إذا سنلوا في الشفاعة: إنَّ الله إحاطة السرحمة، و قد قالت الأنبياء (ع) يوم القيامة إذا سنلوا في الشفاعة: إنَّ الله غضب الميوم غضباً لم يغضب قبله مثله و لن يغضب بعده مثله، و هو أرجى غضب اليوم غضباً لم يغضب قبله مثله ولن يغضب بعده مثله، و هو أرجى

<sup>\*</sup> قوله: «على طريق التحول» ناظر إلى حديث التحول، فتيمر.

حديث يعتمد عليه في هذا الباب فإنَّ اليوم المشار إليه يوم القيامة و هو يوم قيام الناس من قبورهم لرب العالمين، و فيه يكون الفضب من الله على أهل الفضب، و أعطس حكم ذلمك الفضب الأممر بدخول النار وحلول العذاب و الانتقام من المسركين و غيرهــم من القوم الّذين يخرجون بالشفاعة و الّذين يخرجهم الرحمان كمـا ورد في الحديث، و يدخــلهم الجــنّة إذا لم يكونوا من أهل النار الّذينهم من أهملها؛ فعمَّ الأمر بدخول الناركل من دخل فيها من أهلها و من غير أهلها لذلك الغضب الإلهى الّذي لم يغضب مثله بعده أبداً، فلوتسرمد العذاب عليهم لكان ذلك من غضب أعظم من غضب الأمر بدخول النار، و قد قالت الأنبياء(ع): إنَّ الله لايغضب بعده مثل ذلك؛ فلابد من حكم الرحمة على جميع ، و يكفي من الشارع المتعريف بقولـــه: و أمَّا أهل النار الَّذينهم من أهلها ولم يقل من أهل العذاب، ولا يلــزم مــن كــان من أهل النار الّذين يعمرونها أن يكونوا معذبين بها فإنَّ أهلها و عمارهـا مـالك و خزنـتها و هم ملائكة و ما فيها من الحشرات و الحيّات و غير ذلـك مــن الحــيوانات تبعث يوم القيامة. ولا واحد منهم يكون النار عليهم عذاباً كذلـك مـن يـبقى فـيها لايموتون فيها ولايحيون، و قد قام الدليل السمعي أنَّ الله يقمول: يـا عبادي على وجه العموم و أضاف إلى نفسه و ما أضاف قط إلى نفسه إلا من سبقت لــه الرحمة؛ فلا يؤبدلهم العذاب و إن دخلوا النار و ذلك أنَّه قال: يا عـبادی لــو أنَّ أولکم و آخرکہ و إنسکہ و جنّکہ اجتمعوا علی أتقی قلب رجل منکم ما زاد ذلك على ملكى شيئاً. يا عبادى لو أن أولكم و آخر كم و إنسكم و جـنَّكم اجــتمعوا عــلي أفجــر قلب رجل منكم ما نقص ذلك من ملكي شيئاً. يا عـبادي لو أنَّ أولكم و آخر كم و إنسكم و جنَّكم قاموا في صعيد واحد فسألوني فأعطيت كــل واحد منكم مسألته ما نقص في ملكي شيئاً الحديث، و لايشك إنه مــا مــن أحــد إلا و هــو يكــره ما يؤلمه طبعاً، فما من أحد إلا و قد سئل الله أن

<sup>\*</sup> قوله: « على جميع» و الصواب: على الجميع.

لايؤلمه و أن يعطيه اللذة فى الأشياء، و السؤال قد يكون قولا و قد يكون حالا كبكاء الصغير الرضيع و إن لم يعقبل عنده وجبود الألم الحسى بالوجع أوالألم النفسى بمخالفة الغرض إذا منع من الثدى و قد أخذت المسألة حقها، و الأحوال التى ترد على قلموب الرجال لاتحصى كثرة و قد أعطيناك منها فى هذا الباب الموذجاً انتهى.

و اعملم أنَّ المعرهان و الكشيف منتطابقان على أنَّ الفيض الوجودي و القول السرباني و الكسلمة الوجوديسة نازل من الحق أحدياً غيرمتفرق تفرقاً خارجيّاً إلى الكرسسي ثمَّ يستفرق فرقستين فسرقة إلى عالم الدنيا و عالم الشهادة و فرقة إلى عالم الآخرة و عالم الغيب و ذلك كنهر واحد عظيم يجرى مجتمعاً أجزاؤه على الاتصال ثمَّ ينقــــــم إلى نهــر ين يجــرى أحدهـــا إلى جانب اليمين و هو أشرف الجانبين و أنورهمــا و أقواهما و الآخر إلى جانب الشمال و هو أخسُّ الجانيين و أضعفهما و أظــلمهما؛ فالسعداء من الناس هم أصحاب اليمين و أهل الآخرة، و الأشقياء هم أصحاب الشمال و أهل الدُّنيا. و قد أشرنا سابقاً إلى أنَّ أهل الدنيا أهل النار لأنَّ حقسيقة جهـنـم و آلامها إنّما هي ناشئة من الدنيا و شهواتها. و قد سبق أيضاً أنها ليست ببدار مستقلة في الوجود لأنَّ البدار منحصرة في الدارين دار الأجسام الطبيصية الكائنة الفاسدة و دارالأجسام الروحانية الحية بحياة ذاتية و هي المتحدة مع الأرواح، و أمّــا الفـرق بـين دار الدنــيا و دارالجحــيم هو أنَّ النفوس الشقية ماداميت موجبودة بجياتها الطبيعية كانبت الدنيا دار نعيمها وتنعمت بشهواتها كــالدواب و الأنعام، و إذا انتقلت عن هذه الحياة الطبيعية و انبعثت إلى الآخرة و كانـت شـديدة التعلق بالدنيا و لذاتها الَّتي هي الآلام بالحقيقة و خبراتها الَّتي هي شرور في الآخرة فانقلبت الدنيا نارجهنم في حقهم. و شهواتها حيات و عقارب متمكـنة في صميم قلبهم، و طعامها و شرابها حميماً و زقوماً لهم كل ذلك متصورة بصــورها المطابقــة لمعـناها مــتطلعة عــلى أفئدة أهلها، فلم يزل يحترق قلوبهم و نفوسسهم بنارالحسد والغضب والتكبر وغيرها وجلودهم وأبدانهم بنار الطبيعة

و الشهوة و تلذعهم و تلسمهم حيات الهيئات السوء و عقاربها و هكذا إلى أن يشاء الله؛ فظهر أنَّ الدار داران، و الدنيا و الجحيم في حكم دارواحدة.

إذ تقسرر هذا فنقول: إنَّ العرفاء و أهل التصوف اصطلح عندهم في التعبير عن نسزول فسيض الوجسود عنه تعالى إلى هذا العالم و عالم الآخرة بتدلّى القدمين منه تعمالى على سبيل التمثيل، كما عبروا عن صفتى الجمال و الجلال و ملائكة العقل و المنفس بالسيدين لله تعمالى لأتهما واسطتا جوده و عطائه، و هذه الإطلاقات و الإصطلاحات منهم موافقة للكتاب والسنة كما هو عادتهم.

قال التسيخ العربي في الباب الرابع و السبعين و تلاثماًة: فتدلت إلى الكرسى القدمان حتى انقسمت فيه الكلمة الروحانية، فإنَّ الكرسى نفسه به ظهرت فقسمت الكلمة لأكه المثاني بعد العرش المحيط من صور الأجسام الطاهرة في الأصل و الجوهر، و هما شكلان في الجسم الكلى الطبيعي، فتدلت إليه القدمان فاستقرت كل قدم في مكان يسمى المكان الواحد جهنماً و الآخر جتة، و ليس بعدهما مكان ينتقل إليه هاتان القدمان، و هاتان لاتستمدان إلا من الأصل الذي ظهرتا منه و هوالرحمان المستوى على العرش؛ فلا يعطيان إلا الرحمة فإنَّ النهاية ترجع إلى البداية بالحكمة، غير أنَّ بين البداية و النهاية طريقاً و إلا ما كان بدؤاً ولا نهاية؛ فكان سفر للأمر النازل بينهن و السفر مظنة التعب و الشقاء؛ فهذا هو سبب ظهور ما ظهر دنياً و آخرة و برزخاً من الشقاء، و عند انتهاء الاستقرار تلقى عصى التسيار و تقم الراحة في دارالقرار.

فإن قلت: فكمان ينيغي عند الحلول في الدار الواحدة المسماة ناراً أن توجد الراحة وليس الأمر كذلك.

قلنا: صدقت و لكن فاتك نظر و ذلك أنَّ المسافرين على نوعين مسافر يكون سـفره ممـا هــو فيه من الترفه من كونه مخدوماً حاصلا لــه جميع أغراضه في محقة

<sup>\*</sup> قوله: «تلقى عصى التُّسيار» التسيار بفتح التاء كالتكرار مصدر ساريسير في الأرض.

محمولــة عـــلــي أعــناق الرجال محفوظاً عن تغير الأهواء، فهذامثله في الوصول إلى المنزل منثل أهمل الجمنة في الجنة. و مسافر يقطع الطريق على قدميه قليل الزاد ضعيف المؤنسة إذا وصبل إلى المسنزل بقست معه بقية التعب و المشقة زماناً حتّى تذهب عـنه ثمُّ يجد الراحة. فهذا مثل من يتعذب و يشقى في النار الَّتي منزله. ثمُّ تعــم الراحة الّتي وسعت كل شيء. و مسافر بينهما ليست له رفاهية صاحب الجنة و لاتعــذب صاحب النار الَّتي منزله؛ فهو بين راحة و تعب فهي الطائفة الَّتي يخرج بشــفاعة الشافعين و بإخراج أرحم الراحمين. قال: وهم على طبقات بقدر ما يبقى عــنهم مــن الشقاء و التعب فيزول في النار شيئاً فشيئاً؛ فإذا انتهت مدّته خرج إلى الجنة و هو محل الراحة. و آخر من بقى هم الّذين ما عملوا خيراً قطّ إلا من جهة الإيسان ولا بإتيان مكارم الأخلاق، غبر أنَّ العناية سبقت لهم أن يكونوا من أهل تلـك الــدار، و بقى أهل هذه الدار الأخرى فيها فغلقت الأبواب و أطبقت النار و وقع اليأس من الخروج، فحينئذ تعم الراحة أهلها لأنهم قدينسوا من الخروج منها. فــإنّهم كــانوا يخافون الخروج منها لما رأوا إخراج أرحم الراحمين، و هم الّذين قد جعملهم الله عملي معزاج يصلح ساكن تلك الدار و تتضرر بالخروج منها كما بينا. فلما يئسوا فرحوا فنعيمهم هذا القدر و هو أول نعيم يجدونه، و حالهم فيها كما قد مناه بعد فراغ مدة الشقاء فيستعذبون العذاب فتزول الآلام و يبقى العذاب. و لهذا سمَّـــ، عذابــاً لأنَّ المــآل اســتعذابه لمن قام به كمن يستحلى للجرب من يحكُّه. ثمَّ قال ُّ: فافهم أنَّ نعيم كل دار يستعذبه إنشاء الله تعالى ألاتري صدق ما قلناه النار لاتــزال مــتألمة لما فيها من النقص و عدم الامتلاء حتّى يضع الجبار قدمه فيها. و هــى إحــدى تينك القدمين المذكورتين في الكرسى و الأخرى الَّتي مستقرها الجـنة. قولمه تعالى: «و بشر الَّذين آمنوا أنَّ لهم قدم صدق عند ربهم» و الإسم الرب مع

<sup>\*</sup> قولمه: «ثم قال...» العبارة بصورتها الصحيحة هكذا: فافهم أنّ نعيم كل دار يستعذ به السائر إليه ألا ترى الحر

هؤلاء و الجبار مع الآخرين لأنها دار جلال و جبروت و هيبة، و الجنة دار جمال و أنسس و منزل إلهي لطيف؛ فقدم الصدق إحدى قدمي الكرسي و هما قبضتان الواحدة للمنار و لايسالي و الآخرة للجنة ولايبالي لأن مآلهما إلى الرحمة فلذلك لايسبالي فيهما، ولو كان الأمر كما يتوهمه من لاعلم لمه من عدم المبالاة ما وقع الأمر بالجسرائم، ولا وصف نفسه بالفضب ولا كل البطش الشديد، فهذه كله من المسبالاة و الهسم بالمأخوذ. و قد قبل في أهل التقوى إنَّ الجنة أعدّت للمتقين، و في أهل الشيقاء و أعدَّ للمتقين، و في أحكام و مواطن عرفها أهلها و لم يتعد بكل حكم موطنه، فبالقدمين أغني و أفقر و بهما أمات و أحيى و بهما خلق الزوجين الذكر و الأنتى، و لولا هما ما وقع في العمام شرك فلكل منهما داريحكم فيها و أهل يحكم فيهم، و العالم الرباني لايزال يتأدّب معاللة و يعامله في كل موطن بما يريد الخلق أن يعامل به في ذلك الموطن و من لايعلم ليس كذلك انتهى كلامه.

و قال القيصرى في شرح الفصوص ما ملخصه: اعلم أنَّ المقامات الكلية و قال القيصرى في شرح الفصوص ما ملخصه: اعلم أنَّ المقامات الكلية الجامعة لجميع العباد في الآخرة ثلاثة على الأجمال و هي الجنة و النار والأعراف، و لكل منها اسم حكم عليه يطلب بذاته أهل ذلك المقام لأله رعاياه و عمارة ذلك المقام بهم، و الوعد شامل للكل إذ وعده تعالى في الحقيقة عبارة عن ايصال كل واحد منا إلى كماله المعين، فكما إنَّ الجنة موعود بها كذلك النار قال تعالى: «و جائت كل نفس معها سائق و شهيد» فكما إنَّ الجاذب إلى الجنة المناسبة الذاتية و السائق هوالرحمن الرحيم و ملائكة الرحمة فكذا الجاذب إلى النار المناسبة الذاتية و السائق هوالعزيز القهار و الشيطان و ملائكة العذاب، فعين الجحيم أيضاً موعود لهم، و الوعيد هوالعذاب الذي يتعلق بالإسم المنتقم وهو أيضاً شامل

<sup>\*</sup> قولـــه: «فــال القيصــرى فى شــرح الفصوص...» قال فى آخر شرح الفص الإسماعيلى (ج ١ ـــص ٤٣٠ ــ بتصحيحنا و تحقيقاتنا و تعليقاتنا عليه).

للكــل بوجه و يظهر أحكامه في خمس مواطن، لأنَّ أهل النار إما مشرك أو كافر أو مـنافق أوعــاص مــن المؤمــنين، و هــو ينقسم بالموحد العارف الغير العامل و بالمحجوب، و عـند تسـلط سلطان المنتقم عليهم يتعذبون بنيران الجحيم كما قال تصالى: «أحساط بهم سمرادقها» فسلما ممرٌ عليهم السنون و الأحقاب و اعتادوا بالـنيران و نسـوا نعـيم الرضـوان «قـالوا سواءٌ علينا أجزعنا أم صبرنا مالنا من محسيص» فمند ذلك تعلقت الرحمة بهم و رفع العذاب عنهم، مع أنَّ العذاب بالنسبة إلى الصارف الَّـذي دخـل فـها بسبب الأعمال السيئة عذب من وجه و إن كان عذابــاً مــن وجــه آخــر لأنه يشاهد المعذب في تعذيبه؛ فيكون عذابه سبباً لشهو د الحسق و هــو أعــلي نعيم له. و بالنسبة إلى الهجوبين الغافلين عن اللَّذات الحقيقية أيضــاً عــذب من وجه كما جاء في الحديث إنَّ أهل النار يتلاعبون فيها بالنار. و الملاعبة لاتنفك عين التلذذ و إن كيان معذباً لعدم وجدانه ما آمن به من جنة الأعمال ألَّتي هي الحور و القصور، و بالنسبة إلى قوم يطلب استعداد هم البعد من الحسق والقسرب مسن النار و هو المعنى بجهنم أيضاً عذب و إن كان في نفس الأمر عذاباً كما يشاهدهنا ممن يقطع سواعدهم و يرمى أنفسهم من القلاع مثل بعض الملاحدة. و لقد شاهدت رجلا سمر في أصول أصابع إحدى يديه مسامير غلظ كل مسنها كالقسلم، وكسان يفستخر بذلك ولم يرض بإخراجه و بقي على حاله إلى أن مات. و بالنسبة إلى المنافقين الَّذين لهم استعداد الكمال و استعداد النقص و إن كـان أليماً لإدراكهم الكمال و عدم إمكان الوصول إليه لهم ولكن لما كان استعداد نقصهم أغلب رضوا بنقصانهم و زال عنهم تألمهم بعد انتقام المنتقم منهم بتعذيبهم. و انقلب العذاب عذباً كما يشاهد ممن لايرضي بأمر خسيس أولا ثمَّ إذا وقع فيه و ابتملی و تکمر ر صدوره منه تمآلف به واعمتاد. فصار یفتخر به بعد أن کان يستقبحه. و بالنسبة إلى المشركين الَّذين يعبدون غيرالله من الموجودات فينتقم مـنهم لكونهــم حصــروا الحــق فيما عبدوه، وجعلوا الإله المطلق مقيداً. و أما من حيث أنَّ معبودهم عبين الوجود الحق الظاهر في تلك الصور فما يعبدون إلا الله

فرضى الله منهم من هذ الوجه فينقلب عذابهم عذباً في حقهم. و بالنسبة إلى الكافرين أيضاً و إن كان العذاب عظيماً لكنهم لم يتعذبوا به لرضاهم بماهم فيه فإنَّ استعداد هم يطلب ذلك كالأتونى يفتخر بما هو فيه، و عظم عذابه بالنسبة إلى من يعرف أنَّ وراء مرتبتهم مرتبة، و أنواع العذاب غير مخلد على أهله من حيث ألمه عذاب لانقطاعه بشفاعة الشافعين، و آخر من يشفع هو أرحم الراحمين كما جماء في الحديث لذلك ينبت الجرجير في قصر جهنم و بمقتضى سبقت رحمى غضه.

## فصل (۲۹)

## فی استیضاح معرفة جهنم و مادتها وصورتها

قد سبق أنَّ جهنم من سنخ الدنيا و أصلها و مادتها هي تعلق النفس بأمور الدنيا من حيث هي دنيا، و صورتها هي صورة الهيئات المؤلة و الأعدام و النقائص و إن كانت من حيث هي أمور سلبية غير مؤثرة و لا معذبة إلا أنَّ صورها الحضورية و حصولها الخارجية ضرب من الوجود للشيء الموصوف بها، و هي من هذه الجهة شرور حقيقية حاصلة للشيء، ألا ترى أنَّ تفرق الاتصال مع أنه أمر عدمي لأنه عبارة عن زوال الاتصال عما من شأنه الاتصال ففيه غاية الألم للحس اللامس به لأنه عدم الاسس به لأنه عدم عسوس مشهود للنفس، و إذا كان العدم موجوداً كان شراً حقيقياً و يكون إدراكه اللمسي إدراك أمر مناف حاصل بنفسه للمدرك لأنَّ العلم الشهودي هو بعينه نحو وجود المسلوم الخارجي، و المعلوم بهذا العلم إذا كان عدماً خارجياً كان ذلك العدم مع كونه عدماً أمراً موجوداً فيكون شراً حقيقياً فلهه غاية الألم و غاية الشرية. فافهم هذا فإنه دقيق غامض"، و بهذا يندفع شبهة غاية الألم و غاية الشرية. فافهم هذا فإنه دقيق غامض"، و بهذا يندفع شبهة

<sup>\*</sup> قوله: «فافهم هذا فإنه دقيق غامض» قد مضى هذا التحقيق الأنيق الشريف في أوّل الفصل الخامس

مشـهورة" و هــى أنَّ الألم شــرّ مع كونه وجوديّاً لأنه إدراك المنافى و الإدراك أمر وجــودى؛ فهذا ينافي قول الحكماء: إنَّ الشرَّ الحقيقي ممالًا ذات لــه في الخارج بل هـو عـدم ذات أو عـدم كمـال لـذات، و لا يكفي في الجواب أنَّ الألم ليس شراً بــالذات و إنّمــا هو شرّ بالعرض لأنَّ البديهة و الوجدان يحكمان بأنَّ الألم شر في نفســه لصــاحبه مـع قطـع النظر عن كونه فاقداً لعضو أو اتصال أو غير ذلك من النقصانات. إذا تقرر هذا فنقول: إنَّ صورة جهنم في الآخرة هي صورة الآلام الَّتي هي أعدام و نقائص حاصلة للنفس؛ فالنفوس الشقية مادامت على فطرة تدرك بها النقائص و الأعدام الموصوفة بها الَّتي من شأن تلك النفوس أن تتصف بمقابلتها يكون لها ألام شديدة بحسبها فتلك الآلام باقية فيها\* \* إلى أن يزول عنها إدراكها لتلك النقائص إما بتبدل فطرتها إلى فطرة أدنى و أخس من تلك الفطرة أو بزوال تلـك الـنقائص و الأعـدام بحصول مقابلاتها من جهة ارتفاع حال تلك النفوس و قوة كمالاتها و اشتغالها بإدراك أمور عالية كانت تعتقدها من قبل و صارت ذاهلة عنها ممنوعة عن إدراكها لانصراف توجهها عنها إلى تلك الشواغل الحسية فعلى التقديرين يزول العذاب و تحصل الراحة. و الحاصل أنَّ جهنم هي صورة الدنيا من حيث هـى دنـيا حالّـة في موضـوع النفس يوم القيامة. فتلك الصورة الجحيمية مشتملة على جميع ما في السماء و الأرض من حيث نقائصها و شرورها لامن

مــن القسم التالث من الجواهر و الأعراض؛ و قال هناك: و من هاهنا يندفع الشبهة التي أوردها بعض المتأخرين على الحكماء الخ: و ذلك البعض هو الملا جلال|الدين الدواني.

قولسه: «و جهذا يندفع شههة مشهوره...» قد تقدّم إيراد الشبهة و هذا الجواب عنها في الموضعين
 الآخرين أحدهما ص ۴۰ و ۴۱ من ج ۲ من الطبع الأول الرحلي الحجري؛ و تانيهما في ص ٣٣ ج ٣ من الطبع المذكوره و إن شئت فراجع العين الثامنة عشرة من كتابنا «عيون مسائل النفس». و شرحها «سرح الهيون في شرح الهيون».

<sup>\*\*</sup> قوله: «مافيه فيها» و الصواب باقية فيها إلى أن تزول عنها.

حيث كمالاتها و خبراتها فإنها من حيث كمالاتها و خبراتها هي من الجنة، فالنفس مادامت في هذا لعمالم تدرك الموجودات العالمية بهذه الحواس البدنية"، و كلما يدرك بهسذه الحسواس تكسون مخلوطة غير متميزة حقها من باطلها و صحيحها من فاسدها؛ فبيرى الشمس والقمير والمنجوم والسماء والأرض على صورة مخلوطة مشتبهة فـيزعم أنَّ لها بقاءً و ثباتاً، و أنَّ ضوء الشمس و نور القمر و الكواكب بحسب الحقيقة عــلى هــذه الهيأة و أنّها ذاتية لتلك الأجرام قائمة بها لابغيرها و أنّ السماء و الأرض كـلّ مـنهما عـلى هـذه الهـيأة الّـتى يدركهـا الحس من البقاء و الثبات و الارتفاع و الانخفاض و الوضع و الترتيب. فإذا جاء يوم القيامة تبدلت هذه الأشياء غيرها. و انفصيل مالها عميا ليبس لها، و امتاز حقها من باطلها و نورها العرض من ظلمتها الأصملية و خبيثها من الطيب كما قال تعالى: «و ما كان الله ليذر المؤمنين على ما أنتبم عليه حمتي يميز الخبيث من الطيب» الآية فصورة جهنم عبارة عن الحقيقة الأصلية لهـذا العالم متميزة عما هو خارج عنها من الحنيرات و الكمالات. فإذا قامت القيامة و استقركل طائفة في دارها و رجع كل صورة إلى حقيقتها فيكون الحكم في أهل الجنة بحسب مـا يعطيه الأمر الإلهي في النشأة الآخرة، و يكون الحكم في أهل النار بحسب مــا يعطــيه الأمــر الإلهــي في مــادة هذا العالم ألّذي أودع الله في حركات الأفـــاك و في الكواكـب الثابـــــة و الســـبعة المطموسة أنوارها. فهي كواكب لكنها مطموسة الأنوار في القيامة، وكذا الشمس شمس لكنها منكسفة النور لأنَّ أنوارها مستفادة من مباديها الأصلية فهي بالحقيقة قائمة بتلك المبادى لابهذه الأجرام.

قـال فى الباب الستين من الفتوحات: يقرب حكم النار من حكم الدنيا، فليس بمـذاب خالص ولا بنعيم خالص، و لهذا قال تعالى: «لايموت فيها و لايحيى» و سبب ذلك إنه بقى ما أودع الله عليهم فى الأفلاك و حركات الكواكب من الأمر

<sup>\*</sup> قولمه: «تمدرك الموجودات العالمية بهذه الحواس البدنية» و في نسخة مخطوطة عتيقة عندنا: تدرك الموجودات القائمة بهذه الحواس البدنيّة.

الإلهـى و تغـير مـنه عـلى قدرمـا تغـير من صور الأفلاك بالتبديل و من صور الكواكب بالطمس و الانتثار؛ فاختلف حكمها بزيادة و نقص و غير ذلك.

و قال في الباب الحادي و الستين \* في معرفة جهنم: اعلم عصمنا الله و إياك إنَّ جهنم من أعظم المخلوقات و هي سجن الله في الآخرة، و سميت جهنم لبعد قعرها يقيال بسئر جهسنام إذا كانت بعيدة القعر، و هي تحوي على حرور و زمهرير ففيها السرد عبلي أقصى درجاته و الحرور على أقصى درجاته، و بين أعلاها و قعرها خمس و سبعون مأة من السنين. و اختلف الناس فيها هل خلقت بعد أولم تخلق و الخــلاف مشــهور فيها. وكذلك اختلفوا في الجنّة و أما عندنا و عند أصحابنا أهل الكشيف والستعريف فهميا مخلوقتان غير مخلوقتين، و أما قولنا مخلوقتان فكر جل يبني داراً فأقام حيطانها كلُّها الحاوية عليها خاصة؛ فيقال هي دار فإذا دخلتها لم تــر إلا ســوراً دائراً على فضاء و ساحة. ثمَّ بعد ذلك ينشيء بيوتها على أغراض السياكنين فيها من بيوت و غرف و سرادق و مسالك و مخازن و ما ينبغي أن يكــون فــيها. و هــي دار حرورها هواء محرق لاجمرلها سوى بني آدم و الأحجار المتخذة ألهة \*\* و الجمين لهمبها قبال تعالى: «و قودها الناس و الحجارة» و قال: «إنكم و ما تصبدون من دون الله حصب جهنم» و قال: «فكبكبوا فيها هم و الغاوون و جنود إبليس أجمعون» و تحدث فيها الآلات بحدوث أعمال الجن و الإنــس الّذيــن يدخلونها و قد خلقها الله تعالى من صفة الفضب، و جميع ما يخلق فيها من الآلام و المحن ألَّتي يجدها الداخلون فيها فمن صفة الغضب الإلهي. و لا يكون ذلك إلا عند دخول الخلق فيها من الجنَّ و الإنس متى دخلوها و أما إذا لم يكن فيها أحد من أهلها فلا ألم في نفسها و لا في نفس ملائكتها بل هي و من فيها

<sup>\*</sup> قوله: «وقال في الباب الستّين» و الصواب: و قال في الباب الحادي و الستين.

<sup>\*\*</sup> قول...ه: «و الأحجار المتخذة آلهة» والأحجار المتخذة آلته. كما في نسختين مخطوطتين من الأسفار عندنا.

من زبانيتها في رحمة الله منغمسون ملتذون يسبحون لايفترون لقول الله تعالى:

«ولا تطفوا فيه فيحل عليكم غضيى و من يحلل عليه غضبى فقد هوى» فإنَّ
الفضيب هاهينا هو عين الألم؛ فمن لامعرفة له نمن يدعى طريقتنا و يريد أن
يأخذ الأمر من التعثيل والمناسبة فيقول: إنَّ جهنم مخلوقة من الفهر الإلهى و
إن اسم القاهر هو المتجلّى لها، ولو كان الأمر كما قاله لشغلها ذلك بنفسها عما
وجدت له من التسلط على الجبابرة، ولم يمكن لها أن تقول هل من مزيد. ولا
أن تقبول أكبل بعضى بعضاً فبنزول الحق إليها " برحمته التى وسعت كل شيه،
وسع لها الجال في الدعوى و التسلط على الجبابرة و المنكرين؛ فالناس غالطون
في شأن خلقها.

و مسن أعجب مارويسنا "عسن رسول الله (ص) إنه كان قاعداً مع أصحابه في المستجد فسمعوا هدة عظيمة فارتاعوا، فقال (ص)؛ أتعرفون ما هذه الهدئ قالوا الله و رسوله أعسلم قسال حجر ألقي من أعلى جهنم منذ سبعين سنة الآن وصل إلى قعرها؛ فكان وصوله إل قعرها و سقوطه فيها هذه الهدة، فما فرغ من كلامه (ص)؛ لا والصراخ في دار مسافق من المنافقين قد مات، و كان عمره سبعين سنة، فقال رسول الله أكبر فعلم علماء الصحابة إن هذا الحجر هو ذلك المنافق، و إنه مسند خلقه الله يهوى في جهنم و بلغ عمره سبعين سنة فلما مات حصل في قعرها، قال الله تصالى: «إن المسافقين في الدرك الأسفل من النار» فكان سمتهم "" بلك الهذة التي أسمعهم الله ليمتبروا، فانظر ما أعجب كلام النبوة و ما ألطف تعريفه و ما ألحد تنهي كلامه انتهى كلامه.

<sup>\*</sup> قوله: «فيزول الحق إليها» والصواب: فبنزول الحق إليها.

 <sup>\*\*</sup> قولسه: «و سن أعجب ما روينا...» راجع الفتوحات المكية للشيخ الأكبر محيى الدين العربي (ط
 بولاق، ج ١، ص ٣٣٢).

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «فكان سمتهم» و في نسخة: فكان سمهم؛ و في أخرى: فكان سماعهم.

### تذكرة كشفية

لمّا علمت أنَّ الجنّة فوق السماء السابعة من حيث الرتبة و هي بحسب الحقيقة و الـذات في داخيل حجب السماوات و الأرض لأنها في عالم الملكوت و عالم الملكوت بالملكوت بالملكوت بالملكوت بالملكوت بالمكوت بالملكوت بالمكون بالمناب في علم الملكوت بالمناب عن المناب عن الدنيا فأعلم أنَّ هذا العالم بمنزلة مطبخ ينضج فيه أطعمة أهل الجنّة، و يصلح مأكولاتهم بحرارة الحركات السماوية و أشعة الكواكب؛ فإنَّ أعمال بنى آدم هي مواد أغذيتهم التي بها نشو نفوسهم و أبدائهم الأخروبة، فكلما كانت أعمالهم أثمّ اعتدالاً و أكثر نضجاً من جهة الرياضات الدنيويّة و المتاعب البدئيّة في سبيل الله كانت أغذيتهم و فواكههم و أشربتهم النفسائيّة الأخروية أوفق و أتم صلوحاً و أشد تقويّة للحياة الباقية.

قال: بعض أهل الكشف أن كرة الأثير و أشعة الشمس و الكواكب ألق هي بمزلة الجميرات تحست القدر كما يؤثر في المولدات و هذه نضج الفواكه و المعادن بحيرارتها نضجاً لما في ذلك من المنفعة كانت رحمة مع كونها ناراً كذلك من عرف نشأة الآخيرة و موضع الجئة و النار و ما في فواكه الجئة من النضج الذي يقع به الالتذاذ لأكليه من أهل الجنان علم أين النار و أين الجئة، و أنَّ نضج فواكه الجئة سببها حرارة النار التي تحت مقر أرض الجئة فتحدث النار حرارة في مقر أرضها فيكون بها صلاح ما في الجئة من المأكولات، و لا نضج إلا بالحرارة و هي لها كحيرارة النار تحت القدر، فإنَّ مقعر أرض الجئة هو سقف النار و الشمس و القير و النجوم كلها في النار، و من أحكامها أنها أودع الله فيها ما كانت منافع حيوانات الجنية التي هي نفوس أهل النجاة بأبدانهم المناسبة لها في الدنيا و حيوانات الجيئة التي هي نفوس أهل النجاة بأبدانهم المناسبة لها في الأشياء هناك علواً كما تفعل بالأشياء

<sup>\*</sup> قولمه: «قال بعض أهل الكشف...» هو محيى الدين العربي في الباب السابع و الثمانين من الفتوحات المُكَية.

<sup>\*\*</sup> قوله: هو ما لا نضج إلا يالحرارة» حرف ما زائدة.

هاهـنا سـفلا، وكما هو الأمر هاهنا كذلك ينتقل إلى هناك بالمعنى و إن اختلفت الصور، ألا ترى أرض الجنّة مسكاً كما ورد فى الحبر. و هو حار بالطبع لما فيه من السنار، و أشجار الجنّة مفروسة فى تلك التربة المسكيّة كما يقتضى حال نبات هذه الدار الدنيا الزبل لما فيه من الحرارة الطبيعيّة لأنه معنى، و الحرارة يعطى التعفين فى الأجسام القابلة للتعفى، و هذا القدر كاف فى تقوى النار أعاذنا الله منها فى الدارين انتهى.

و هذا الكلام و إن كان مبناه على المقدمات الخطابيّة و التمثيلات إلا أنه إذا استقصى عاد برهانياً. و لولا مخافة الإطناب لأوضحناه على وجه الحكمة و سبيل المبرهان و إياك أن تحصل كلامه على أنَّ جهتم ليست إلا هذا العالم تحت الفلك الأقصى؛ لما صر أنَّ جهتم هي من النشأة الآخرة و إن كانت صورتها هي مآل الدنيا و باطنها و حقيقتها، و الذي ذهب إليه هذا المحقق من أنَّ نضج فواكه الجئة و طميخ طعامها بحرارة هذا العالم و أشعة الكواكب سببه أنَّ الإنسان أكما يتكون و ينموويتم خلقته و تكمل طبيعته باستحالات و انقلاب تطرء على مادته لا يمكن ذلك إلا بحرارة غريزيّة محللة، و تلك الحرارة مستفاده من حركات الأجرام الفلكيّة و أشعتها كما ثبت في مقامه.

ثمَّ إنَّ استكمال الإنسان بحسب كلتا قوتيه النظريّة و العمليّة أنّسا يتم بالحسركات البدنيّة و الفكريّة، و الحركة تحتاج إلى الحرارة و الحرارة تحتاج إلى الحرارة و الحرارة تحتاج إلى الحركة و هما متصاحبتان لا تنفك إحداهما عن الأخرى، و كما أنَّ جميع الحركات في هدذا العالم ينستهى إلى حركات الأفسلاك سيما الفلك الأقصى فكذلك جميع الحرارات الغريمزية و الأسطقسية تنتهى إلى أضواء الكواكب سيما ضوء الشمس كما يظهر عند التفتيش و الاعتبار و الاستقراء ثمَّ لايخفي عليك أنَّ كلَّ مادة

<sup>\*</sup> قولـه: «والحركة تحتاج...» العبارة بصورتها الصحيحة هكذا: و الحركة تحتاج إلى الحرارة. و الحرارة تحتاج إلى الحركة و هما متصاحبتان الخ.

مصورة بصورة أدنى إذا انتقلت إلى أن تلبس بصورة أعلى فذلك أنّما يكون بأن يحصل لها بصورتها الأولى شبه التعفن و الهضم و الانكسار كالحبة المدفونة في الأرض؛ فسالم تضعف صورتها الجمادية ولم يتعفن باستيلاء الحرارة عليها لم تقبل صورة نباتية، و كذا الهياس في انتقالات النطفة في أطوارها النباتية و الحيوائية، و كذا الحكم في الترقيات الواقعة في النفس فإنها مسبوقة بانكسارات و انهضامات نفسائية منشأها الحركات الدنية في النسك البدنية و الحركات الفكرية في النسك العقلية، و الكل منوط بحركات الأضلاك و الكواكب بأضوائها؛ فانكشف أنَّ الكمالات العلمية و العملية للنفوس التي بها تحصل حياتها الأخروية و بها يتم الكمالات العلمية و طعامها و شرابها في الجنة أنّما يحصل بحرارة الطبيعة الدنيوية نعيمه و غذاؤها و طعامها و سنخها كما مر غير مرة.

### قصل (۳۰)

## في تعيين محل الالام و العقوبات في النار

لما علمت أنَّ حقيقة جهم حقيقة تمزوجة من الدنيا و الآخرة بحسب المادة و الصورة في أنَّ مادتها الأعدام و الشرور الدنيوية و صورتها حضورها عند النفس بصورة إدراكية مؤلمة من جهة تعلقها و التفاتها بالدنيا؛ فاعلم أنَّ ممل العذاب و النقمة ايضاً ليس أسراً بسيطاً كالبدن فقط أو النفس الناطقة فقط أو النفس الحيوانية فقط، أما البدن فالجوارح والأعضاء ليست بموضع الآلام بل هي مما يستعذب جميع ما يسرد عليها من أنواع العقوبات والآلام لأنها قابلة للفصل و الحسرارة و البرودة و غيرها من الأضداد و الأعدام؛ فكل ما يرد على الجسم يكون صفة كمالية له، و إذا زال اتصاله كان قد بطلت ذاته وحدثت ذاتان

<sup>\*</sup> قوله: «فاعلم أنَّ محلَّ العذاب...» جواب لقوله: لمَّا علمت أنَّ حقيقة جهتم حقيقة بمزوجة الخ.

أخبريان متصلتان. و ليس إذا طرءت عليه صفة مضادة للتي كانت عليها° بقيت الأُولى مع الثانية ليكون آفة و ضرراً لــه كما للجوهر النفساني. فإنَّ النفس جامعة لإدراك أحد الضدين مع الآخر الَّذي كان ملائماً لها فيتضرر بالآخر، كما إذا ورد عــلى عضــو من بدنها ما يضاد كيفيته المزاجيّة فتدرك بالأولى و هي المعتدلة الّتي بهـا قوتها اللمسيَّة الثانية المضادة لها فيحصل الألم ولا يمكن مثل ذلك في الجسم و صــورته الـــــارية فيه فتأمل. و ليس كل من دخل العذاب و العقوبة معذّباً معاقباً بــل ربّما كان مستعذباً كالسدنة والزبانيّة و كأهل السجون و الأتونات\*\*. و كذلك قــوى الجـــوارح حيث جعلها الله محلا للانتقام من النفس الَّتي كانت تحكم عليها و تسـخرها بأمر الله؛ فالآلام تختلف عليها بماتراه في ملكها و موضع تصرفها خلاف مــا تطلــبه و تحــبه من جهة ما ينتقل إليها المدركات من المشاعر والحواس. و أما الـنفس الناطقة أعنى الرّوح الإلهي محل الحكمة و المعرفة و هي سعيدة في الدنيا و الآخــرة لا حظَّ لها في الشقاء لأنها ليست من عالم الشقاء و الشر إلا أنَّ الله ركبها هذا المركب الحيواني المسمى بالنفس الحيوانيَّة فهي لها كالدابة، و ليس للناطقة إلا المشمى بهما عملى الصراط المستقيم فإن أجابت النفس الحيوانية لها فهي المركب الذلسول المسرتاض، و إن أبست فهي الدابة الجموح كلما أرادالراكب أن يردِّها إلى الطبريق حرنـت علـيه و جمحت و أخذت يمينا\*\*\* و شمالاً إفراطاً و تفريطاً لقوة رأسها. و للراكب أن يروضها و يؤدّبها حتّى تتبدل ذاتها عما كانت و يصعر طبعها موافقاً لما أراد منها صاحبها. و أمّا النفس الحيوانيَّة فالمعاصي و إن نشأت بسببها إلا أنهــا لاذنــب لهــا ولا معصــية لأنَّ الأفعال الصادرة منها كالشهوة و الغضب و

قولسه: «الأتونسات» أكبون و يخفف: آتشدان نازيزان و آهلديزان و غيره. أكن و أتانين جمع. و أثون كلخن تاب منسويست بأثون. (منتهى الأرب).

<sup>\*\*\*</sup> قوله: هو أخذت بميناً...» و الصواب: و أخذت بميناً و شمالاً إفراطاً و تفريطاً لقوة رأسها الخ.

غيرهــا هي كمالات و متممات لها، بها يسبح الله و يقدسه. و ليست بما يقصد في أفعالهـا المخالفـة لله و لا في تأتيُّها للمعصية" انتهاكاً للشريعة و إنَّما تجري بجسب طبعها، وكل ما يجرى من الأفعال بحسب الطبع فهو تسبيح لله و تقديس كما علم ســابقاً لكــنها اتفق أنّها على طبيعة لاتوافق صاحبها و راكبها على ما يريد منها؛ فــإذن يجب عليك أن تتأمل في هذا المقام و تجد محل الآلام. فأعد أنَّ محل الآلام كالمستزج من أمرين و هي النفس الآدمية المتصلة بالنفس الحيوانية قبل أن تصير عقملا بـالفعل فهسي كالـبرزخ الجسامع للطرفين و المتوسط بينهما فهي محل صورة العقوبسات مسن حيث كونها نفساً حيوانيَّة، و مدرك الآلام من حيث كونها ناطقة. فساذا وقسع العقساب يسوم القسيامة فإئما يقع على النفس الحيوانيّة لمخالفتها للنفس الناطقة في سلوك طريق الحق كما يضرب الدابة إذا جمحت و خرجت عن الطريق الُّـذي يـراد المشــي عليه. ألاتري الحدود الشرعية في الزنا و اللواطة و السرقة و غيرهــا أنها محلها النفس الحيوانية و هي الّتي تحس بألم القتل و قطع اليد و ضرب الظهـر فقامـت الحدود بالجسم و قام الألم بالنفس الحساسة المتخيلة. و أمّا النفس السناطقة أعسنى الجموهسر العقلمي المدرك للعقليات المحضة لاتبرح عن مكانها العالى الشريف، فهي على شرفها في عالمها و سعادتها الدائمة لأنها المنفوخة من روح الله؛ و ليسـت هـي موجـودة في أكثر الناس. و أما الحيوانية فلا يخلومنها إنسان سواءً كــان سعيداً و هي سليمة مطيعة ذلولة أو كان شقيًّا فهي عاصية جموحة، فالمطيعة تنسـرح يــوم الآخرة في رياض الجنة و مراتعها. و العاصية تعاقب و تعذب حتَّى تصمير منقادة، و أما الأعضاء و الجوارح فما عندها إلا النعيم الدائم في جهنم مثل مـاهى الخـزنة علـيه من كونها مسبّحة لله بمجده مطيعة دائماً لما يقوم بها أو يقام علمها من الأفعال كما في الدنميا؛ فيتخمل الإنسان أنَّ العضو يتألم و يتأذى لإحساســــه في نفســـه بالألم و ليس كما توهّمه إنّما هو المتألم المتأذى بما يحمله إليه

<sup>\*</sup> قوله: «ولا في تأتيها المصية» و في بعض النسخ المستحدة: ولا في تأثيها للمصية.

مفاتيحالاسرار لسلاك الاسفار \_\_\_\_\_\_\_\_ ٥٩

حاسة الجارحة من صورة ما يكرهه، ألا ترى المريض إذا نام و هو حى و الحسن عمنده موجود والجرح الذى يتألم منه فى يقظته حاصل فى العضو و مع هذا لايجد ألماً. لأنَّ الواجد للآلم قد صرف وجهه عن عالم الشهادة إلى عالم البرزخ فما عنده خبر؛ فإذا استيقظ المريض و رجع إلى عالم الشهادة و نزل إلى منزل الحواس قامت به الأوجاع و الآلام فإن بقى فى البرزخ على ما يكون عليه إما فى رؤياً مفزعة و صورة مؤلمة فيتألم أو فى رؤياً حسنة و صورة ملذة فيتنم فينتقل معه النعيم أوالألم حيث استقل، و هكذا حاله فى الآخرة فتنبه لما قلناه و تبصر بما نورناه.

### قصل (۳۱)

# في الاشارة إلى الزبانية \* و عددها

قال تعالى: «عليها تسمة عشروما جعلنا أصحاب النار إلا ملائكة و ما جعلنا عدّ تهم إلا فتمنة للذين كفروا» الاية اعلم أنَّ لله سبحانه ملائكة عمالة بإذنه في الأجسام كما إنَّ له ملائكة علامة لا التفات لهم بغيره تعالى ولا شغل لهم في الأجسام و هم المشارإليهم بقوله: «و السابقات سبقاً» و بقوله: «فالمدبرات أمراً» إلى تلك الشوافي، و هم مدبرات الأمور في برازخ عالم الظلمات و أشباح عالم الطبيعة التي ظاهرها الدنيا و طبقاتها و باطنها الجحيم و طبقاتها، و إنما أوتيت بلفظ الفاء الدالة عملى الترتيب و التعقيب الوجودي لأنَّ كلاً منها تحت جوهر بلفظ الفاء الدالة عملى الترتيب و التعقيب الوجودي لأنَّ كلاً منها تحت جوهر قدسي من المفارقات السابقة الوجود على النسانيات المدبرة و الطبيعيات الحركة، و هي كروحانيات العالم الكبير السماوي و العالم الصغير الإنساني، و فيه أغوذج لما في الصالم الكبير السماوي و العالم الكواكب السيارة و أرواح في الصالم الكواكب السيارة و أرواح

قوالمه: «فصل في الإنسارة إلى الزبانية...» هذا الفصل ناظر إلى كلام الهقق الحنواجه نصيرالدين الطوسي في رسالة «تذكره در آغاز و انجام» فراجع الفصل الحامس عشر منها.

الثوابست الَّتي بجميعها اثني عشر برجاً. و الجملة تسعة عشر مديراً على الإجمال. و لهـا تفاصـيل لاتحصـي بعضها تحت حيطة بعض و حكمه، وكذا في العالم الصغير الإنساني تسبعة عشبر قبوي هبي رؤوس سائرالقوي والطبائع المباشرة للتدبير والتصرف في البرازخ السفلية الحيوانية و النباتية، اثنتا عشر منها هي مبادي الأفعـال الحيوانـية المدركـة و الحـركة. فعشــر منها للإدراكات الخمسة الظاهرة و الخمسة الباطئة، و اثنتان للتحريك إحداهما للشهوة ميدء الجذب للملائمات و الأُخرى للفضب مبدء الدفع للمنافرات، و سبعة منها مبادى الأفعال النباتية، ثلاثة مـنها الأُصــول في فعــل التغذية و التنمية و التوليد، و أربعة منها الفروع و السدنة الغاذيمة و أفعالهـا في الجــذب و الإمساك و الهضم و الدفع فلكل من هذه التسعة عشر مدخلا في إثارة نار الجحيم الّتي هي ناشئة من ثوران حرارة جهنم الطبيعة و شــهواتها الّــتي هـــي نيرانــات كامنة اليوم محجوبة عن نظر الخلائق، و ستبرز يوم القيامة بحيث يراها الناس محرقة للوجود مذيبة للأبدان فظَّاعة نرَّاعة للشوى تدعو من أدبر و تولَّى، و الإنسان مادام كونه محبوساً في دنيا بهذه المحابس الداخلية و الخارجـيَّة الَّتي باطنها مملوَّ بنار الجحيم، مسجوناً بسجن الطبيعة، مقبوضاً أسيراً في أيبدى المدبيرات العلويبة التسبعة عشبر والمؤثرات السفلية التسعة عشر لايمكنه العسروج إلى دار الحسيوان و الدخول في عالم الجنان و معدن الروح و الريحان؛ فهو لايمزال مصذب بصذاب الجحميم محمترق بسنار الحميم مقيد بالسلاسل والأغلال كالأُســارى و العبــيد. و حالــه كمــا أفصح الله عنه بقوله تعالى: «خذوه فغلوه ثمَّ الجحيم صلوه ثمّ في سلسلة ذرعها سبعون ذراعاً فاسلكوه» لعدم خلاص نفسه من حبس البدن و عدم استكمال ذاته بالعلم و العمل ليصير كالمجردين الأحرار حـراً غــــر مأســـور بأسر الشهوات، و لا مقيد بقيدالهوي و التعلَّقات. و لذلك وقع التعلـيل بـــترك العــلم و العمــل في قوله تعالى: «إنّه ــ أي لأنّه ــكان لايؤمن بالله العظميم ولا يحسض عملي طعام المسكين»؛ فالأول إشارة إلى ترك العلم الإلهي، و الــتاني إلى ترك العمل الصّالح فإذا انتقل روحه بموت الجسد من هذا العالم إلى عالم

الآخرة ألتى هى فى داخل حجب السماوات و الأرض كما مر ينتقل من السّجن إلى السّجين و من الهوى إلى الهاوية، و كان هاهنا أيضاً مسجوناً محاطاً بالجحيم ولا ولكن لايحس بنام السجن و عذاب الحبس، «وليس له اليوم هاهنا حيم، ولا طعام إلا من غسلين لا يأكله إلا الخاطئون» فإذا كشف عنه الفطاء أحس بذلك و انستقل المدذب من باطنه فى الدنيا إلى ظاهره فى الآخرة، فيؤديه المالك إلى أيدى هذه الزبانية التسعة عشر التي هى من نتائج تلك المديرات الكلية فيتعذب بها كما يتعذب بها فى الدنيا من حيث لايشعرون، و من كان على هدى من ربه مستوياً على صراط مستقيم صراط الله العزيز الحميد فيسلك سبيل الآخرة بنورالهداية و على صراط مستقيى، يصل إلى دارالسلام و يسلم من هذه المهلكات المعذبات قدسى العملم و المتقوى، يصل إلى دارالسلام و يسلم من هذه المهلكات المعذبات الراجرات، و يخلس من رق الدنيا و أسر الشهوات الآمرات للمنكرات «ضرب الله مئلا رجلا فيه شركاء متشاكسون و رجلا سلماً لرجل هل يستويان مثلا الحمد لله بل أكثرهم لا يعقلون».

#### فصل (۳۲)

في الاشارة الى درجات السلوك الى الله " والوصول الى الجنة الحقيقية و ما بازائها من دركات البعد عن الله والسقوط في النار الحقيقية

قال بعض المحققين \*\*\*: الحنلق التصف أولا بالوجود الحناص ثم بالعلم الحناص ثم بالإرادة ثم بالقدره الجزئيتين بالفعل. و حيث يكون المعاد عوداً إلى الفطرة الأصلية

<sup>\*</sup> قوله: «مسجوناً» والصواب: و مسجوناً.

<sup>\*\*</sup> قولـه: «فصل في الإشارة إلى درجات السلوك إلى الله...» هذا الفصل مترجم ما في الفصل السابع عشر من «رسالة آغاز و انجام» للخواجه الهمقّق الطوسي قُدّس سرّه القدوسي.

<sup>\*\*\*</sup> قولـــه: «قــال بعض المُمقَدِّين...» ذلك البعض هو الخواجه نصيرالدين الطوسى في رسالة أغاز و انجام.

و رجوعــاً إلى الـبداية في الـنهاية فلابـد أن تنتفي من السالك هذه الصّفات على الـتدريج و الترتيـب المُعاكس\* للترتيب الأول الحدوثي؛ فإنَّ السالك إلى الله بقدم الإيمان و نور العرفان لابد أن ينتفي منه أولا الفعل و هو مرتبة التقوى و الزهد في الدنسيا قوله تعالى: «ليس لك من الأمر شيءً» و قوله: «ما أدرى ما يفعل بي ولا بكسم إن الحكم إلا لله» ثم لابد أن ينتفي منه الاختيار ولم يبق فيه إرادة إلا باذن الله و رسوله بل تستهلك إرادته في إرادة الله و رسوله «و ما كان لمؤمن ولا مؤمنة إذا قضم الله و رسوله أمراً أن يكون لهم الخيرة» لأنَّ جميع الأشياء صادرة منه عــلى وفق قضائه و قدره على أبلغ وجه و أفضل نظام؛ فاذا وصل إلى هذا المقام و تمكـن فيه و استقام رضى بالقضاء و حصل له مقام الرضا و استراح من كل همّ و غمة و عذاب، لأنه رأى الأشياء كلُّها في غاية الجودة و الحسن و التمام، و رأى رحمة الله وسعت كل شيء بل رأى العارف في كل شيء وجه الحق الباقي، و رأى غـيره هالكـاً إذلاغـير؛ فرأى الحُسن المطلق و الجمال المطلق متجلياً عليه في كل شــ ، ع فيكون مبتهجاً به ملتذاً منه راضياً فإنَّ من رأى صورة جملة العالم مكشوفة لديمه حاضرة عمنده حضوراً علمياً على أحسن ترتيب و خير نسق و نظام من جهة العلم بالله و صفاته و أفعاله و بالجملة علم الأشياء من جهة العلم بأسبابها و مبادئها الآخذة من عندالله كما هو طريقة الصديقين الّذين ينظرون بنور الحق إلى الأشياء يستشهدون به على كل شيء كما في قوله تعالى: «أولم يكف بربك إنه على كل شيء شهيد» و كان قبل هذا الشهود يرى الأشياء كسار الناس بنور الحــس أو بــنور الفكــرة المشوب بالظلمة المثير للغلط و الخطاء؛ فصارت الأرض غــير الأرض في حقــه، و أشــرقت الأرض بنور ربها عنده و كذا السماوات و ما بيسنها فسيكون في جنة عرضها السماوات و الأرض على وجه عقلي منور، و بهذا الوجه يسمى خازن الجنة الرضوان لأنَّ السالك مالم يبلغ إلى مقام الرضا لم يدخل

<sup>\*</sup> قوله: «والترتيب المكس» والصحيح: و الترتيب المُعاكس.

الجنة و لا وصل إلى دار الكرامة و القرب، كما ورد: من لم يرض بقضائي ولم يصــبر عــلى بلائى فليعبد ربّاً سوائى و ليخرج من أرضى و سمائى، و قال تعالى: «و رضوانٌ من الله أكبر». ثم بعد هذا المقام لابد أن ينتفي عنه القدرة حتى لايري لنفسه حولاً ولا قوة و قدرة مغايرة لقوة الحقى و قدرته التي لايخرج منها شيء من المقــدورات، ولا حــول ولا قوة إلا بالله العلى العظيم؛ فيكون في مقام التوكل: «و مــن يتوكل عـلى الله فهو حسبه إن الله بالغ أمره» و هو مقام التفويض: «و أفوّض أمرى إلى الله» ثم بعد ذلك لابد أن ينتفي منه صفة العلم لاضمحلال علمه في علم الله الَّـذي لا يعزب عبنه مشقال ذرة في الأرض ولا في السماء، لأنَّ علمه تعالى بالأشــياء عــين ذاتــه و العــارف ينظر بنور ربه الّذي هو علمه بذاته و بغيره إلى الأشــياء، و لــيس لـــه عــلم آخر به يعلم شيئاً لقصر نظره على ملاحظة الحق و صفاته و آثباره من حيث هي آثاره؛ فيستهلك علمه في علمه تعالى و هو مقام التسليم كما قال تعالى: «و سلموا تسليما» و قوله: «سلام عليكم طبتم فدخلوها خمالدين» و قوله: «فسلام لك من أصحاب اليمين» ثم بعد ذلك لابد أن ينتفى وجوده الّذي به كان يوجد من قبل. و يضمحل في وجود الحق الّذي به يوجد كل شيء و يقوم حتّى لايكون لــه في نفسه عند نفسه وجود، و هذا مقام أهل الوحدة و هــو أجلُّ المقامات و أجلُّ الكرامات، و هو مقام أهل الفناء في التوحيد «أولئك الَّذيهن أنعهم الله عليهم من النبيِّين و الصَّديقين و الشهدآء و الصالحين» فهذا نهاية درجات السالكين إلى الله تعالى بقدم الإيمان و نور العرفان. و ليس وراء عبّادان قـرية. و أمَّا من لم يسلك سبيل أهل الوحدة و كانت أفعاله و أحواله على حسب إرادته و مقتضى طبعه فيكون كما أشار إليه بقوله تعالى: «و لو اتبع الحق أهوائهم لفســدت الســماوات و الأرض و مــن فيهنّ» فيبصر لامحالة ممنوعاً عما استدعاه. هــواه. محجوبــاً عــن مقتضى طبعه مشتهاه كما قال تعالى: «و حبل بينهم و بين ما يشتهون» فوقع في سخط الله و نار غضبه «أفمن اتبع رضوان الله كمن باء بسخط من الله» فيوصله الهواء إلى الهاويه محروماً عن جميع ما يستلذه و بهواه قلبه فيقيد

بالسلاسل و الأغملال كما همو صفة العبيد و المماليك و يسلمه مالك نفسه ألى المهالك، و لهذا يستمى خازن النار بالمالك، فهكون لمه بإزاء كل درجة من درجات أهمل الحمق دركة في الجمعيم فلمه بإزاء درجة التوكل دركة الحذلان كما في قوله تمالى: «و إن يخذلكم الله فممن ذالدى ينصركم من بعده» و بإزاء درجه التسليم دركة الحموان قوله تعالى: «و من يهن الله فماله من مكرم» و بإزاء درجه الترب و الوصلة دركة الحلم و اللعنة «أولئك يلعنهم الله و يلعنهم اللاعنون» و كما إنَّ انتفاء القدرة و العملم و الوجود في الطائفة الأولى أوجب لهم القدرة الغير المنتاهية و العلم الذاتى اللدنى و الوجود المخلد الأبدى كذلك في هذه الطائفة اقتضى اسبتدادهم بهذه الصفات عجزاً غير منتاه و جهلا كلياً و هلاكا سرمديّاً و ذلك هو الحزى العظيم.

# فصل (۳۳)

# ني شجرة طوبي \*\* و شجرة زقوم

قال تمالى: «طوبى لهم و حسن مآب» و قال: «إنَّ شجرة الزقوم طمام الأثيم» أى شسجرة منها طعمام الآثين «إلها شجرة تخرج فى أصل الجميم» يعنى الطبيعة الدنيوية «طلعها كأنه رؤوس الشياطين» و الطلع عبارة عن مبده وجود الأشجار و منشماء حصول الأثمار و بروزها عمن الأكمام، و المراد منه هاهمنا مبده الاعتقادات الساطلة و الأخلاق السيئة، و هى رؤساء الصفات الشيطانية التي كل منها إذا رسمخت فى النفس و قويت صارت صورة جوهرية شيطانية كما علمت من صيرورة الصفات الفالية فى النفس صوراً جوهرية نفسانية من جنس تلك الصفات، فعتلك الصفات التي هى مبادى تكون الشياطين هى الأهوية المغوية و

<sup>\*</sup> قوله: «ويسلمه نفسه» و الصحيح: و يسلمه مالك نفسه.

<sup>\*\*</sup> قولسه: «فصل فى شجرة طوبى...» هذا الفصل ناظر إلى الفصل النامن عشر من «رسالة آغاز و انجام» للخواجه نصيرالدين الطوسي قدّس سرّ.

الآمانى المسردية و الشهوات المذموسة لأثها مما يتغذى بها و يتقوى نفوس أهل الضلال و يحسلى بهما بواطنهم و يتكوّن منها نار الجحيم و العذاب الأليم كما قال سبحانه: «ثم إنكسم أثها الضّالون المكذبون لأكلون من شجرة من زقوم فمالئون منها السطون» أى يحلاؤون بطونهم أى نفوسهم من الشهوات المذمومة و مواد الأمراض النفسانية الباعثة لفنون من العذاب و أنواع من المحن و الآلام فى الآخرة كمن أدى به نهمته من الحمى و الصّداع و غيره من الأوجاء و الآلام.

و اعلم أنَّ النفس الإنسانية إذا كملت في العلم و العمل صارة كشجرة طيبة متحملة لشمرات العلوم الحقيقية و فواكه المعارف اليقينية، و كانت أصلها علوم ثابية و فسرعها نتائج هي حقائق عالم الملكوت و معارف عالم اللاهوت، هذا من حيث قوة العلم و الإدراك. و أما من حيث قوة العمل و التأثير فهي تصير بجيث كلما تريده و يتمناه بحضر عندها بقوتها العملية القوية على إحضار الصور المطلوبة دفعة بلا مهلة، لأنَّ باطن الإنسان في الدنيا عين ظاهره في الآخرة كما مرت الإنسارة إليه سابقاً، و الإنسان يتصور و يخترع هاهنا بقوته الخيالية كل ما يريده و يستهيه فيحضر صور مشتهيات مكثيرة في باطنه بحسب التمثل الذهني يريده و يستهيه فيحضر صور مشتهيات كثيرة في باطنه بحسب التمثل الذهني ألا تلك الصور ليست موجودة ولا حاضرة عند حسه في العين بل عند خياله في الذهن بوجود ضعيف غير متأكد، و لأجل ذلك لا يلتذ منها لذة تحصل من المشتهيات العينية، و لانصراف "" النفس إلى الشواغل الحسية، و أما عند القيامة فلكون النفس بحبردة عن شواغل الدنيا و آثار الحواس وكون الباطن مكشوفاً

قول...ه: هواعلم أن النفس الإنسانية إذا كملت في العلم و العمل...» قد تقدّم في الشبهة الحنامسة من الفصل الثالث من هذا الباب أعنى الباب الحادى عشر من سفر النفس ما يفيدك في المقام حيث قال: ثم نقول لذّات الآخرة و آلامها ليست من مقولة لذّات الدنيا و آلامها الح. فراجع.

<sup>\*\*</sup> قوله: «صورة» والصواب: فيحضر صور مشتهيات الخ.

<sup>\*\*\*</sup> قوله: «ولانصراف...» و الصواب: «ولانصراف النفس منها إلى الشواغل الحسيّة.

ظاهراً و العملم عيناً و الغيب شهادة كانت اللذة على حسب الظهور و الوجود فتكون مفرطة لأنها نزلت تلك الصور منزلة الصور الموجودة في العين، و لن تفارق الآخرة الدنيا في هذا المعنى إلا من حيث كمال القوة و القدرة للنفس الإنسانية على تصوير الصور عند القوة الحاسة كما تشتهيه في الآخرة دون الدنيا إذ ليس لها في الدنيا هذه القدرة لتوزع قواها و عدم جمية همتها لاشتفالها بالخارجيات و شواغل الحسيات فالإنسان السعيد كلما تشتهيه في الآخرة حضر عنده دفعة، و يكون شهوته سبب تخيله و تخيله سبب تمثل الصورة بين يديه و حضورها لديم كماقال تمالى: «فيها ما تشتهى الأنفس و تلذ الأعين و هم فيها خالدون» و هذه القدرة أوسع و أكمل من القدرة على ايجاد الشيء في الدنيا أي خارج الحس، فإنَّ الموجود في الدنيا لا يوجد في مكانين ولا في مكان واحد في حد التان للتزاحم و التضايق الواقعين في هذا العالم.

و أيضاً النفس إذا اشتفلت يفعل الدنايا احتجبت و امتنعت عن فعل آخر فشخلها محسوس عن محسوس آخر و حجبتها لذة عن لذة أخرى، و الملذ أيضاً لايقوى فى الذاذه هاهنا لا نغماره فى المادة و امتزاجه بغيره و كذا القياس فى حال الألم و المدنيا بالنسبة إلى حالهما فى الآخرة؛ فبإذن الصور المحسوسة يتضاعف عند الإنسان بلامزاحمة ولا تضايق، ولا يستحيل هناك وجود صور غير متناهية دفعة إذلا يجرى فيه براهين امتناع الأمور الفير المتناهية مجتمعة.

و أيضاً لايشـفل الـنفس بعض المحسوسات هناك عن بعض آخر لقوة النفس فـتكون اللـذة كثيرة غير محصورة، و لكون الصور الملذة بلا مادة تكون اللذة بها شديدة مفرطة لحلوصها من الشوائب و المكدرات و الأضداد. فإذا تقرر هذا نقول: إنَّ شجرة طوبي مثال للنفس السعيدة الكريمة، و قدروى في طريق أهل البيت(ع): إنَّ طـوبي شجرة أصلها في دار على بن أبيطالب(ع)، و ليس مؤمن إلا و في داره

<sup>\*</sup> قوله: «منزلة الصورة الموجودة» والصواب: منزلة الصور الموجودة.

غصن من أغصانها و ذلك قول الله تعالى: «طوبي لهم و حسن مآب» فتأويل ذلك من جههة العلم أنَّ المعارف الإلهية سيما ما يتعلق بأحوال الآخرة و مالا يستقل بإدراكمه العقبول على طريقة الفكر الجمشى ألما تقتبس من مشكاة نبوة خاتم الأنبياء(ص) و نبور ولايته المندمج في رسالته المنتشر أضواؤه من ولاية أفضل أوصيائه في نفوس القابلين للهدى و الإيمان المستعدين للعلم و العرفان. فإنَّ أثمار العلم م الإلهية أنبوار، و المعارف الحقيقية أثما نشأت و انتشرت في قلوب عرفاء هذه الأمة المرحومة من بذر ولايته و نجم هدايته، كما أفصح عنه قول النبي(ص)؛ أنا مدينة العلم و على بابها، و نسبة ذاته المقدسة بالقياس إلى سائر الأولياء و العلماء بالولادة المعنوية كنسبة آدم أبي البشر إلى سائرا لناس بالولادة الصورية، و لذلك ورد عن النبي(ص) إنه قال: يا على أنا و أنت أبو هذه الأمة.

و قال العارف المحقق في الفتوحات المكية: إنَّ شجرة طوبي أصل لجميع شجرات الجنات كآدم لما ظهر من البنين؛ فإنَّ الله لما غرسها بيده و سواها نفخ فيها من روحه فيها من روحه و لما تولى الحق غرس شجرة طوبي بيده و نفخ فيها من روحه زينها بشمرة الحلي و الحلل الذين فيها زينة للابسها؛ فنحن أرضها كما جعل ما على الأرض زينة لها، و أعطت في غرة الجنة كلها من حقيقتها عين ماهي عليه كما أعطت النواة النخلة و ما تحمله النوى التي في غرها انتهى كلامه. و قد استفيد منه أنَّ شجرة طوبي يراد بها مبدء أصول المعارف الحقيقية و الأخلاق الحسنة التي هي زينة و غذاء و لباس للنفوس القابلة، كما أنَّ ما على الأرض زينة و غذاء و لباس طا و لأهلها، و ذلك لأنَّ أرض تلك الشجرة إذا كانت نفوسنا " و غارسها هو الله فحللها لابد أن تكون من قبيل زينة العلوم و المعارف و محاسن الأخلاق و الملكات؛ وهي أيضاً غذاء و لباس فإنَّ هذاء النفوس العلم و المعارف و محاسن الأخلاق و الملكات؛ وهي أيضاً غذاء و لباس فإنَّ هذاء النفوس العلم و المعامل و لباسها التقوى.

<sup>\*</sup> قوله: «في نمرة الجنّة كلّه» والصواب: في نمرة الجنّة كلّها.

<sup>\*\*</sup> قوله: «نفوسها» والصواب: نفوسنا.

#### فصل (۳۴)

## (في كيفية تجدد الاحوال و الاثار على اهل الجنة و النار)

أما أهل النار فلا شبهة في تجدد أحوالهم و تبدل جلودهم و استحالة أبدانهم و تقلُّبها مـن صورة إلى صورة لقوله تعالى: «كلما نضجت جلودهم بدلناهم جلوداً غيرها ليذوقوا العذاب» و ذلك لأنَّ طبائعهم من القوى الجسمانيَّة الماديَّة لما مر أنَّ دارالجحيم من جنس هذه الدار، و قد سبق أنَّ أفاعيل القوى المادية و انفعالاتها متناهمية فلابعد فيها من انقطاع و تبدل، ثمُّ لابد في تبدل الأبدان و استحالة المواد من حركة دورية صادرة عن أجسام سماويّة محيطة بأجسام ذوات جهات متبائنة كائسنة فاسدة فيكون الحكم في أهل النار بحسب ما يعطيه الأمر الإلهي بما أودعه من القوة المحركة في الجرم الأقصى الجابرة إياه على حركاته و الكواكب الثابتة في سياحة الدراري السبعة المطموسة الأنوار كلها يوم الآخرة فهي كواكب لكنها ليسـت بثواقب ولا مضيئة. و لها تأثيرات في خلق أهل النار بفنون من العذاب و صنوف سن العقباب بحسب سا يقتضيه سبوابق أعسالهم و مبادي أفعالهم و اعتقاداتهم و نيّاتهم: و لهنذا حكم أهل المعرفة و الشهود بانَّ حكم النار و أهلها قريـب مـن حكـم الدنيا و أهلها، و لهذا ليس لأهل النار الذين هم من أهلها بعد استيفاء مدّة العـذاب و انقضاء زمان العقاب نعيم خالص و لا عذاب خالص. و حالهم بين الحياة والممات كما قال تعالى: «لايموت فيها ولا يحيي» و هذا بعينه حال أهل الدنيا فإنَّ نعيم الدنيا ممزوجة بالمحنة و البلاء و حياتها مشوبة بالموت،و السبب في ذلك \* أنه بقى فيهم ما أودع الله فيهم من آثار حركات الأفلاك و لم يقع لهم توفيق الخروج من حكم الطبيعة و تأثيرها فلاجرم لم ينجو من عذاب النار و إن تغييرت سنهم الصورة و تبدّلت لهم النشأة على قدرما تغير و تبدّل من صور الأفلاك و الكواكب من التبديل و الطمس و الانكدار كما قال تعالى: «فأمّا الّذين

<sup>\*</sup> قوله: «و سبب في ذلك» والصواب؛ والسبب في ذلك.

شـقوا ففي النار لهم فيها زفير و شهيق خالدين فيها مادامت السماوات و الأرض إلا ما شاء ربك» و أما أصحاب الجنّة فليس لهم هذا التبدل و الاستحالة و الكون و الفساد لارتفاع نشأتهم عن نشأة الطبيعة و أحكامها؛ فحركاتهم و أفاعيلهم نوع آخر ليس فيها نصب ولا تعب ولا في أعمالهم من لغوب، لأنَّ حركاتهم و أعمالهم ليست بدنيَّة بل هي كخطرات الوهم و لحظات الضمير منا هاهنا حيث لاتعب ولا كــلال و لانصــب و لا فــتور يعتريها لأنَّ السماوات و حركاتها مطوية في حقهم، لأنهم من أصحاب اليمين و لهم مقام فيه يكون طي الزمان و المكان فزمانهم زمان يجـتمع فـيه الماضي و المستقبل من هذا الزمان، و مكانهم مكان يحضر في حد منه جميع مما تسعه السماوات و الأرض و مع ذلك يكون جنة الأعمال و نعيمها من المحسوســات بلا شبهة إلا أنها و إن كانت محسوسة لكنها ليست طبيعية مادية بل صورها صور إدراكية وجودها العيني عن محسوسيتها، وكل ما فيها نفساني الوجــود مجرد عن نشأة الدنيا و الطبيعة و الهيولي المستحيلة الكاتنة الفاسدة، و مع ذلـك يقــم في عالم الجنان التجددات في تكوين الصور الجنانيَّة لامن أسباب مادية بل جهات <sup>•</sup> فاعلية نفسانية و شئونات إلهية بحكم كل يوم هو في شأن. و قد ثبت أنُّ أصل الـتغيرات في الآفــاق أنَّما نشأت من عالم الأنفس، و نشأة الجنان نشأة النفوس ففيها الأكوان النفسانية.

قال العارف المحقى فى الفتوحات المكية فى السباب السابع و الأربعين منها: فلاتنزال الآخرة دائمة التكوين فإلهم يقولون فى الجنان للشيء الذى يريدونه كن فيكون؛ فلايتمنون فيها أمراً و لا يخطر لهم خاطر فى تكوين أمر إلا و يتكون بين أيديهم، و كذلك أهل النار لا يخطر لهم خاطر خوفاً من عذاب أكبر مماهم عليه إلا و يكون فيهم ذلك العذاب و هو خطور الحاطر؛ فإنَّ الدار الآخرة تقتضى تكوين

قوالسه: همادية و جهات» والصواب: مادية بل جهات. و قوله: هو شئونات إلهية بحكم كل يوم» و الصواب: و شئونات إلهية بحكم كل يوم المز.

الأشياء حساً بمجرد حصول الخاطر و الهم و الإرادة و الشهوة كل ذلك محسوس و لـيس ذلـك فى الدّنـيا أعنى الفعل بمجرد الهمة لكل أحد انتهى كلامه. و من عرف كيفـية \* قـدرة الله فى صـنع الحيال و ما تجده النفس بل توجده بإذن الله من صور الأجرام العظيمة و الأفلاك الجسمية الساكنة و المتحركة و البلاد الكثيرة و خلائقها و أحوالها و صفاتها فى طرفة عين هان عليه التصديق.

<sup>\*</sup> قولـــه: «و مــن عرف كيفيّة...» من مبتدأ. و عبارة آخرالكتاب أعنى هان عليه التصديق. خبره. و آخر دعواهم أن الحمد لله ربّ العالمين.

روز دوشنیه ۲۹ ساه رجسب ۱۳۹۱ ه ق مطابق ۱۳۵۰/۶/۲۱ ه ش شروع به تدریس اسفار و در تعلیقات پسر آن از ابتدای مجلّد اول در حوزه علمیه قم ـ صانها الله عن التصادم ـ شده است، و در شب سدشنیه هفتم شهر الله المبارك ۱۴۰۵ ه ق مطابق ۱۳۶۴/۳/۷ ه ش در قم اختتام یافت که در چهارده سال این دوره اسفار را به طور کامل تدریس کردهایم و این تعلیقات را بر آن نگاشتهایم. و آنا العبد: حسن حسنزاده آملی.

## Al-Hikmat Al-Mota' āliya Fi Al-Asfār Al-Aqliyah Al-Arba'a VOL-6

